Uber Grenzen und Leitplanken

Ethische Verantwortung heute — jenseits zweckrationaler Vernunft

Elementarmoralische Einwiirfe gegen eine Ethik der Giiterabwdgung.
Ein Pléidoyer fiir eine Rehabilitation des ,von Natur aus Rechten’.

Uto ]. Meier

Es sei mit einem modernen Gedicht
begonnen, dessen Intuition interes-
santerweise eine sehr alte moralphilo-
sophische Position trifft, die in dieser
fundamentalethischen Reflexion ein
wenig entwickelt werden soll:

Die gute Sache

wenn ich sehe

was alles

um der guten Sache willen
getan wird

dann denke ich
manchmal

es ware

vielleicht eine gute Sache
wenn es Uberhaupt
keine

gute Sache

mehr gabe

(Erich Fried, aus: Lebensschatten.
Gedichte, Berlin 1981)

Erich Fried greift hier in einem lyrischen
Sprachspiel ein zentrales Thema gegen-
wairtiger Verantwortungstheorien auf,
die im Kern davon handeln, ob das, was
wir als legitimiert ansehen und anstre-
ben, also unser freies wie zielbestimm-
tes Handeln, von ,letzten grofien Zielen”
bestimmt sein soll, oder ob gerade in
dieser dufseren Zielbestimmtheit als

Letztorientierung — in der praktischen
Philosophie ,Konsequentialismus”
genannt — nicht selbst ein ernstes philo-
sophisches Problem liegt.

Der Verfasser gehort zu derjenigen
Denktradition, die eine Begriindung
des Guten aus einem dufieren Zweck
als problematisch erkennt, heif3e dieser
Zweck nun klassenlose Gesellschaft oder
Rasse oder Fortschritt oder Rendite.
Wir alle kennen den Preis, den diese
Denkfiguren in der Geschichte schon
gekostet haben und immer noch
kosten. Der Gulag, das KZ oder auch
die Kinderarbeit der Millionen Kleinen,
die fir unsere Wohlfahrt die Teppiche,
die Pflastersteine und die ach so feinen
Schndppchen produzieren, iiber die wir
uns bei Tchibo und Aldi herzlich beim
Shopping erfreuen. Und diese Haltung,
wir missten uns doch dem grof3en Ziel
unterwerfen, ist in vielen unmittelbaren
ethischen Entscheidungen verborgen,
die unser Leben bestimmen.

Dabei ist dieses , Das-Grof3ere-
Wollen® durchaus auch als positives
ethisches Existenzial zu sehen:

,Der Mensch ist dasjenige Geschopf,
das mehr will, als es kann, und mehr
kann, als es soll” schreibt der renom-
mierte deutsche Verhaltensbiologe
Wolfgang Wickler in seinem lesenswer-
ten Band ,Die Biologie der zehn Gebote,
um das bekannte anthropologische
Phinomen der grundsatzlichen ,Offen-
heit /Instinktungebundenheit” des
Menschen zu beschreiben.

Dieser kleine Essay zu einem Ver-
antwortungsverstandnis aus einem
Nachdenken tiber Grenzen will daher
einer moralphilosophischen Frage kurz
nachgehen, woran sich heute denn eine
nachhaltige Ethik orientieren sollte, die
nicht stindig verschiedenen ,Werte-

Herrschaften“ so wechselnd und abwa-
gend wie zweckdienlich dienen will.
Kurzum: An welchen Leitlinien
(= Ethischen Prinzipien) sollen wir
uns orientieren und welche unbeding-
ten Grenzen (als konkrete normative
Forderungen) sollen wir anerkennen,
wenn wir nicht als Menschen abdanken
wollen zugunsten es Zieles ,Jenseits
von Gut und Bose* wie es Nietzsche
formulierte?

EIN ERSTER WISSENSCHAFTS-
ETHISCHER BLICK:

1

Der Paradigmenwechsel von einem
wertneutralen zu einem wertgebunde-
nen Wissenschaftsverstdndnis

Wihrend Aristoteles (Metaphysik IV.3
und Nikomachische Ethik V1.3) noch die
vollig voraussetzungslose, autonome
und wertfreie Zielsetzung der Wissen-
schaft propagierte, die die Wahrheit —
und teleologische Zielgerichtetheit — in
den Dingen und Prozessen um ihrer
selbst sucht, und dies widerspruchsfrei
und mit beschreibbar logischen Me-
thoden (Syllogismus und Induktion),
erkennt die kritische Moderne, sicher
seit dem kritischen Rationalismus eines
Karl Popper (1902-1994) den positiven
wie negativen Einfluss des Interesses
(der Politik, der Wirtschaft) auf die Wis-
senschaft: Wiahrend wir Philosophen
noch streiten, ob die Welt tiberhaupt
existiert, geht um uns herum die Natur
zu Grunde.” Bekanntlich ist der Sitz im
Leben der Differentialgeometrie die
frithe Ballistik-Technologie der neu-
zeitlichen Artillerie, wie auch die Na-
vigation, die Kartografie und Geodéasie

Kontakt 4 -12



8

(der Kolonialméchte) die vermeintlich
interesselose Mathematik (mit) ent-
wickelte und motivierte. Die Unschuld
einer wertfreien Wissenschaft ging
endglltig verloren mit der weltfiihren-
den deutschen Chemie am Anfang des
20.Jahrhunderts, als diese sich wie ein
wissenschaftlicher Oberprimaner vollig
den Kriegsforderungen des militaristi-
schen Wilhelminismus unterwarf: Der
spatere Nobelpreistrager fiir Chemie,
Prof. Fritz Haber (1868-1934, Nobelpreis
1919 fiir die Ammoniak-Synthese, die
sowohl die Diingemittel- wie Spreng-
stoffherstellung revolutionierte), ging
in die Geschichte auch als ,Vater des
Giftgases“ ein, das er den deutschen
Militars einsatzgerecht erfand (seine
Frau Clara Immerwahr, selbst Che-
mikerin, beging wohl auch deswegen
Selbstmord).

Und in diesem Frithjahr 2012 wurde des
100. Geburtstages von Wernher von
Braun gedacht, der sowohl als ,Vater der
Mondfahrt“ Weltruhm erlangte, wie
auch als willfdhriger Erfinder der V-2 im
NS-Regime die Januskopfigkeit des neu-
zeitlichen Wissenschaftlers verkorpert,
der keine Grenzen in einer ausufern-
den Giiterabwdgung mehr akzeptieren
konnte und wohl auch nicht wollte.
Wernher von Braun und sein Protegé,
General Dornberger, rechtfertigten sich
nach dem Krieg immer - vor allem im
Blick auf die tausende Opfer, die allein
die V-2-Produktion im KZ Mittelbau-
Dora forderte — mit dem Argument:

... dass wir Raketen fiir militarische
Zwecke entwickeln mussten, haben
wir immer nur als Umweg betrachtet.
Wir wussten, dass die Frithpioniere

der Fliegerei in der ganzen Welt den
gleichen Umweg beschreiten muss-
ten.” (Ruland 1969: 71). Instrumentelle
Vernunft nannte Jirgen Habermas

ein solches Denken einmal, ja, eine
instrumentalisierte Moral kann man
aus der unbegrenzten Abwigung
unserer Handlungsbegriindungen hier
unschwer identifizieren, die dem Prin-
zip huldigt, dass der Zweck die Mittel
heilige.

Dieser Verlust der wissenschaftlichen

Unschuld fihrte bei Karl Popper zum
Postulat einer notwendig wertgebun-

Kontakt 4-12

denen Wissenschaft, die ihre Legiti-
mation eben nicht aus dem reinen
Erkenntnisfortschritt schopfen darf,
sondern sich zum einen aus Wahrheits-
suche (allerdings tiber die Skepsis der
Theorie-Falsifikation), zum anderen
aber aus der Losung von Problemen
und aus der Minderung von Leid und
Ubeln verstehen soll.

Robert Oppenheimer (1904 - 1967),
mafigeblicher Kopfim ,Projekt Man-
hattan” zur Entwicklung der amerikani-
schen Atombombe, war wahrscheinlich
einer der tragischsten wie wachsten
Figuren im Wissenschaftsbetrieb der
Neuzeit, die das Problem der Verant-
wortlichkeit des Wissenschaftlers
existentiell durchleben mussten: Nach
dem Abwurf der beiden Atombomben
tiber Hiroshima und Nagasaki (125.000
Soforttote, allesamt Zivilisten, ca.
100.000 weitere Tote in Folge schwers-
ter Strahlenverletzungen), versuchte
Oppenheimer die Entwicklung der
Wasserstoffbombe zu verhindern, weil
er eine Mitarbeit an dieser Forschung
nicht mehr moralisch verantworten
konnte. Literarisch hat bekanntlich
Heinar Kipphardt 1964 diese Figur in
seinem Drama ,In der Sache J. Robert
Oppenheimer - ein szenischer Bericht
vor allem unter verantwortungsthe-
oretischen Fragestellungen luzide
asthetisch verarbeitet.

“«

ZWECKRATIONALITAT
DIE ZWEITE: ETHISCHE
VERANTWORTUNG
TROTZ OKONOMIE?

Ein anderer wesentlicher Bereich un-
serer Gesellschaft, in dem das Prinzip
einer ausufernden ,Abwagungs-Ethik"“
kriftig dominiert, ist die Okonomie:
Wird die deutsche Wirtschaftselite auf
ihre ethische Sensibilitat befragt (so
Eugen Buf in seiner grofien Untersu-
chung tber die deutschen Wirtschafts-
eliten 2007: 149-175), zeigt sich eine
erstaunliche Diversitdt: Exakt 13 % der
befragten Topmanager halten den Stel-
lenwert von Moral fiir unzureichend

bzw. empfinden Moral als storend (Bufd
2007:130) wie 13 % Moral als unabding-
bare Basis fiir gutes Wirtschaften er-
achten. 31% sprechen Moral-Kategorien
eine grof3e Rolle zu, 33 % sehen Morali-
tdt als ambivalente Grofie.!

Ankerbeispiel fur eine klare ethik-
orientierte Rahmenordnung zeigt z.B.
folgendes CEO-Statement bei Buf:

,Die Rolle der Moral kann nicht grof3
genug sein. (..) Es gibt viele Unterneh-
mer, die auch sehr moralisch handeln.
Richtig bewusst unmoralisch handeln
nur sehr wenige. Ethik ist ein Fach
an der Uni, das eigentlich von allen
gehort werden sollte. Man kann nicht
genug davon reden. (..) Fir mich muss
der Unternehmer ein breit angelegter
Humanist sein.“ (Buf 2007: 153)

Eine Unvereinbarkeit von moralischer
Positionalitdt und 6konomischer
Zielsetzung zeigt dagegen eine Position
aus dem Kreis der 13 % Kritiker einer
Vereinbarkeit von Unternehmenszielen
und Moralorientierung auf:

,Die Diskussion tiber Moral ist fur
mich in erster Linie eine Feigenblattar-
gumentation. Fihrungsethik-Diskus-
sionen (...) sind doch nichts anderes als
der vergebliche Versuch, Moraldefizite
auf der Managementebene mit For-
meln zu Ubertiinchen, die Wasser predi-
gen, aber letztlich Wein trinken. (...) Ich
glaube nicht, dass ethische Grundsétze
in den Chef-Positionen in irgendeiner
Form verinnerlicht worden sind und (...
gelebt werden.” (Buf} 2007: 160)

In welchem Verhiltnis sieht die
wirtschaftliche Machtelite Ethik und
Okonomik im Einzelnen? (Nur?) 25 %
der Spitzenmanager sehen die Entwick-
lung ethischer Leitlinien als erfor-
derlich.> Und Moral wird (ebenso mit
nur 25 %) als durch die Personlichkeit
der Fithrungskréfte in ihrer Vorbild-
funktion abgebildet. Jeder fiinfte Chef
(19 %) sieht in der Globalisierung eine

1 Die jiingere Untersuchung von Bucksteeg
(Bucksteeg 2010) zeigt eine Zunahme der
Akzeptanz von moralischen Werten als
Unternehmenssteuerungstools (ebd. 30).

2 Anders dagegen die Studie von Bucksteeg von
2010 (ebd. 22f.): Hier fordern 71% aller Fiih-
rungskréfte die 6ffentliche Transparenz von
Werteleitlinien.



Erschwernis fir ethische Standards, die
dem Menschen dienen, Moral kollidiert
mit (markt-)wirtschaftlichen Notwen-
digkeiten (17 %). (Buf 2007: 165)3

Und in vielen Antworten zeigt sich
eine weit verbreitete Unsicherheit, dass
moralische Positionen eine relative
Grof3e sind: “Wenn es der kategori-
sche Imperativ ist, denke ich, dass er
natlrlich eine Rolle spielt. (...) Ist das
Fusionieren von Unternehmen mit
Freisetzung von Mitarbeitern mora-
lisch oder unmoralisch? Fragen Sie die
Betroffenen und fragen Sie die, die es
tun, und Sie kriegen sehr unterschied-
liche Antworten. (...) Aber Moral ist eine
sehr flief}ende Kategorie. Was vor zehn
Jahren noch moralisch war, ist heute
nicht moralisch (...).“ (Buf 2007: 166)
Das Phianomen der Relativitat morali-
scher Positionen bestimmt inzwischen
erheblich deutsches Management-
Denken.

Gleichwohl wird immer wieder die
schwere Vereinbarkeit von dkono-
mischen Sachzwdngen und ethisch
eigentlich wiinschenswerten Hand-
lungsalternativen bei hohen Managern
im Kontext dkonomisch vermeintlicher
Sachzwange beklagt: ,die Ohnmacht
kommt fast zwangslaufig. Unter den de-
terministischen Rahmenbedingungen
des Marktes wird man oft gezwungen,
Entscheidungen zu treffen, die ein an-
derer als unmoralisch empfindet oder
als unethisch deutet.” (ebd.)

Und Buf$'s Untersuchung zeigt auch —
durchaus irritierend —, dass die Macht-
elite der deutschen Wirtschaft ein
hohes moralisches Ideal fiir ihre Rolle -
oft implizit, aber durchaus spirbar —in
Anspruch nimmt, und doch nicht selten
vor der unklaren Beziehung von ethi-
scher Forderung und 6konomischen
Zielen verunsichert argumentiert.

Es ist damit jetzt der Ort gegeben, eine
Klarung anzugehen, welches Ethos,
welche ethischen Standards durchaus
klare Orientierung geben konnen im
Angesicht des umgreifenden Relativis-

3 anders Bucksteeg 2010: 23, hier plddieren tiber
50 % flr einen Ethik-Primat im Konfliktfall
zwischen Wert und Cash.

mus, moralische Positionen, die weder
vor einem vermeintlichen Relativis-
mus vorschnell kapitulieren, noch der
Hybris einer endgiiltigen Klarbarkeit
aller casus erliegen, wenn Entscheidung
verantwortet werden will.

Die Frage stellt sich daher: Wovor mis-
sen Manager wie Wissenschaftler —
und vielleicht auch jeder Mensch, der
in Sachzwéangen/ Systemen steht — sich
verantworten? Aristotelisch nur vor
der Wahrheitssuche? Oder nur vor dem
Letztziel Rendite? Oder auch vor den
ferneren Folgen der Verwendung ihrer
Erkenntnisse und Gewinnerzielungs-
arrangements ? Oder sind dafir die
Verwender /Konsumenten dieser
Erkenntnisse /Prozesse verantwortlich
zu machen? Oder die anordnenden
Politiker oder Markte?

Auch im Alltag dringen diese Fragen:
Darf man das giinstige Schndppchen
bei Tchibo erwerben, das mit hoher
Wahrscheinlichkeit in schwer unge-
rechten Kontexten gefertigt wurde?
Oder ist man der knappen Familien-
kasse zuerst verantwortlich? Ist ein
Kurzstreckenflug in den Kurzurlaub
noch verantwortlich, wenn doch das
Weltklima davon beeintrachtigt wird?
Darf man tiberhaupt dem Bankberater
noch zuhoren, der ein Wertpapier anbie-
tet, das noch ein Prozent mehr bietet?
Kurzum: Sind wir nicht alle verstrickt
in ungerechte Systeme, sind wir nicht
alle (mit?-)verantwortlich fiir die gro-
Ren und kleinen Krisen der Welt und
Umwelt und Nachwelt? Oder geniigt es,
wenn wir den Nahkreis , sauber halten?
Dispensiert gar die ,,grof3e Aufgabe“ vor
einer normativen Verantwortlichkeit,
die unabhéngig von der jeweiligen
Funktionsverantwortung ist? Wer
lebt schon ohne Widerspriiche? Auch
Bischofe fahren eine Dienst-Mercedes,
der nicht zu den schépfungsfreund-
lichsten Erfindungen der Welt gehort.
Oder ruht diese ausufernde Verant-
wotlichkeitszuschreibung auch einer
problematischen All-Verantwortlichkeit
auf, der gegeniiber wir weder ver-
pflichtet sein kénnen noch tiberhaupt
verpflichtet sein sollen, weil Verant-
wortung unmittelbar wire und nicht
alle letzten Ziele meinen kann?

Hilfereich scheint mir, sich zuerst
einem differenzierten Verantwor-
tungsbegriff zu stellen, der eine , Ethik
jenseits der Zwecke“ andenken will,
die als prinzipielle Leitplanke wie als
normativ-unmittelbare Grenze sich
artikulieren kann.

ZUR DIFFERENZIERUNG DES
VERANTWORTUNGSBEGRIFF

3

Traditionell (zusammenfassend: Ass-

lander 2011) wird der Verantwortungs-

begriff in der neueren Debatte in einer

vierstelligen Relation begriffen:

(1) Ein Verantwortungssubjekt (Per-
son/Firma/Institution) ist fiir ein

(2) Verantwortungsobjekt (Handlungen
aber auch Sprechakte) gegentiber
einer

(3) Verantwortungsinstanz (Gericht/
Gewissen / 6ffentliche Meinung) vor
einem

(4) Normativen Hintergrund (Regel-
werk als Kann- oder Soll- oder
Muss-Regel, Qualitét einer sittlichen
Beziehung, deontologischer versus
teleologischer Normenbegriindung)

verantwortlich.

Diese Verantwortung ist zum einen

(nach Hoffe 1989)

a) retrospektiv (jemand muss sich fiir
eine vergangene Tat verantworten),
aber auch

b) prospektiv (fiir inskiinftiges Han-
deln) wie aber auch

c) rekonziliativ (wiedergutmachend)
angelegt, d.h. haftungspflichtig.

Damit ist allerdings noch nicht das we-
sentliche Moment des zugrunde liegen-
den Handlungsverstdndnisses geklart.
Denn auch Mafia-Mitglieder ,verant-
worten” sich, indem sie personlich fir
die einzutreibenden Schutzgelder haf-
ten und vor dem ,Ehrenrat” ihrer Eh-
renwerten Gesellschaft sich —im Blick
auf die gesetzten Erpressungsziele —
rechtfertigen miissen. Volkswirtschaft-
lich sorgt die Mafia sogar fir positive
Effekte, da sie ,Umsétze” generiert, die
—ohne Besteuerung — den Warenfluf3

Kontakt 4 -12



(von Drogen und Waffen!) intensiviert.
Ohne scharfe Klarung der Legitimitat
des normativen Hintergrundes ist also
noch nicht viel fiir eine substantielle
ethische Betrachtung gewonnen, es blie-
be bei einem problematischen Relativis-
mus, wenn der normative Hintergrund
aus seiner funktionalen Begriindung
nicht befreit wird.

Adolf Eichmann, der Organisator des
Holocaustes in Europa, hat in seinem
Prozess in Jerusalem immer wieder be-
teuert, dass er nur Zlge bereit gestellt,
Personallisten erarbeitet und bei der
Wannsee-Konferenz ja nur Protokoll
gefuihrt habe. Er selbst habe nie auch
nur einem einzigen Juden ein Haar
gekrimmt. Dennoch wurde er zu Recht
verurteilt. Warum?

Zu einem sittlichen Handlungsakt
gehort namlich immer schon das
Wissen um die Handlungsfolgen (und
ihres Rechts- bzw. Unrechtscharakters)
sowie der bewusste und freie Vollzug,
dessen (Langzeit-)Folgen also noch dem
Subjekt zuzuschreiben sind. Bekannt-
lich wurde Adolf Hitler von seinem
Vater als Bub wochentlich mehrfach
gepriigelt, ist also Alois Schicklgruber,
Hitlers Vater, fiir den Zweiten Weltkrieg
verantwortlich? Nein, die Folgen seiner
Priigelpddagogigk waren nicht vorher-
sehbar (wiewohl verwerflich dem Kind
gegentiber!), wohl aber die Funktion
der Ziige nach Auschwitz, die Eichmann
seit der Wannseekonferenz beflissen
organisierte.

Schon Hegel hatte in seiner Rechtsphi-
losophie davor gewarnt, dass ein Brand-
stifter nicht sagen kann, seine Hand
habe ja nur einen kleinen trockenen
Grashalm zum Glihen gebracht.

Diese grundsitzliche Erkenntnis ist
gerade fiir eine moderne ,Handlungs-
ethik” von besonderer Relevanz, weil
wir im Zuge der Zunahme von erhebli-
chen Handlungsreichweiten in der
technisierten Moderne (zeitlich wie
quantitativ, man denke an die Kern-
spaltungsforschung, die zum einen
militarisch und zum anderen 6kono-
misch getrieben war, oder an die
Gentechnikforschung, die keineswegs

Kontakt 4 -12

unschuldig um des reinen Erkenntnis-
fortschrittes sich engagiert!) uns klar
machen missen, dass Irreversibilitdten
schneller installiert werden (etwa bei
einem Eingriff in die Keimbahnen), als
dies in der Vormoderne je denkbar war.
Dasselbe gilt fiir die exponentielle
Zunahme von Nebenfolgen (wer dachte
schon beim guten Kithlschrankkiihl-
mittel der Fluorkohlenwasserstoffe,
dass damit der Ozonschutz der Erde in
Gefahr gerat?), die in der gegenwartigen
Debatte mit dem Postulat der ,Nach-
haltigkeit” zu fassen versucht wurde
(Jonas 1984).

Damit wird das Problem klarer, dass der
,2hormative Hintergrund“ sowohl Hand-
lungen in Unabhdngigkeit von ihrem
,Funktionsgelingen” ethisch néaher le-
gitimieren muss, wie wir auch Abgren-
zungen erkennen missen, fiir welche
Handlungsreichweiten bzw. ob wir
uberhaupt fir alle Folgen verantwort-
lich sind. Mithin geht es um die Frage,
was das eigentlich ist, eine ethische,
eine sittliche Verantwortung tiberneh-
men, wenn weder das Realisieren von
,Letztzielen“ (,Rentabilitat ist Ethik!)
noch die Ignoranz gegeniiber Folgen
(,Ich habe doch nur Zlige organisiert!)
geniigen kann.

Eine erste Uberlegung soll zuerst der
Frage nachgehen, ob es nicht grundsatz-
lich unterschiedliche Verantwortungs-
reichweiten gibt, bevor bedacht wird,
welche Sollensforderungen in Alternati-
ve zu Zweckoptimierungsprogrammen
das europiische Denken kennt:

VERANTWORTUNGSEBENEN
ALS THEORIE GESTUFTER
(MIT-)VERANTWORTUNG

Hilfreich in dieser Fragestellung ist
eine Differenzierung, die die Wirt-
schaftsethik hervorgebracht hat und die
hier modifiziert fir den Ethik-Diskurs
einer allgemeinen Ethik — exemplarisch
mit Blick auf die Wissenschaft — reflek-
tiert wird:

Verantwortungsebenen als gestufte
Verantwortungsreichweiten lassen sich
beschreiben in einer

a) Verantwortungsethischen Mikroebene
unmittelbarer personaler Interaktion
(individuelle Verantwortlichkeit in der
konkreten Sacharbeit, als methodischer
Sorgfalt, Pflichterfiillung gegentiber
den Rollenerwartungen, z.B. der un-
mittelbaren Gefahrenvermeidung wie
auch Auftragserfiillung ) und damit
unmittelbarer Verantwortung vor den
Zielen der beruflichen wie aufderberuf-
lichen Verpflichtungen.

Die Putzfrau in einem Institut fur
Mikrobiologie, das eventuell neue Viren
fir die biologische Kriegfithrung erar-
beitet, muss den Raum saubermachen,
denn ihre Kinder brauchen den kleinen
Lohn. Sie ist nicht verantwortlich fir
die Problematik dieser menschenfeind-
lichen Untersuchungen.

b) Verantwortungsethischen Meso-
ebene als der Verantwortung der
Organisation(sziele), in der das Indivi-
duum steht.

Auch ein Arzt kann sich — in For-
schung und im Vollzug — um die
Gesundheit eines Folterkandidaten
kiimmern - und damit seinen Job ,gut”
machen —, aber er sollte eben gar nicht
in der Struktur eines die Personwiirde
verachtenden Regimes arbeiten oder
sich wissenschaftlich vorgdngig dazu
engagieren. Wenn also klar wire, dass
Forschung und wissenschaftliche An-
wendung primér einem amoralischen
Ziel dient, ist diese wissenschaftliche
Arbeit unethisch. Diese Verantwortung
kann als Institutionenethik begriffen
werden, fir die der Einzelne nur be-
dingt verantwortlich ist, da Individuen
in der Regel ihre Rollenidentitét aus
den Organisationszielen ableiten miis-
sen (ein General muss/wird im Letzten
Krieg fiihren, auch wenn er personlich
ein netter Mensch ist. Ein Institutsdi-
rektor muss seinem Forschungsauftrag
dienen, allerdings standig fragen, ob
dieser allgemein legitimen Forschungs-
zielen noch dient). Diese Organisations-
ziele muss ein Verantwortungstrager
grundsatzlich standig kritisch (mit-)
reflektieren.



c) Verantwortungsethischen Makroe-
bene, die den grundsétzlichen Fragen
nachgeht, inwieweit z.B. Wissenschaft
sich welchen Zielen unterordnen

darf (Wissenschaft als von Zweck und
Verwendung unabhingig verstanden,
gar blind fortschrittsfixiert (ohne die
Qualitat von Fortschritt — und Fort-
schritt fiir wen? — zu reflektieren); die-
se Makroebene ist daher als Reflexion
der (finanziellen wie philosophischen)
Rahmenbedingungen zu verste-

hen, unter denen Wissenschaft sich
bestimmten Themenfeldern widmet
(Kernphysik oder Armutsbekdampfung?
Wirtschaftswissenschaft als Lehre von
Gewinnmaximierung oder Gemein-
wohlmaximierung etc.). Letztlich geht
es hier um eine Allokationsethik von
Ressourcen, denn in der heutigen For-
schungslandschaft kommt nur voran,
wer Ressourcen zugewiesen bekommt.
Und diese Ressourcenzuweisungen
sind begriindungspflichtig.

Wenn diese Differenzierung unter-
schiedlicher Verantwortungsebenen
richtig ist, gelten eben auch unter-
schiedliche Verantwortungsgrade:

Der Doktorand sollte einen Versuch
nach Weisung seines Doktorvaters aus-
fiihren — er kann namlich meist nicht
wissen, dass eventuell seine Ergebnisse
a la longue missbraucht werden; der
Ordinarius muss sich schon intensi-
ver fragen, welche Forschungsziele er
anstreben kann, wem und wie seine
Forschung dient und dienlich ist; und
die Wissenschaftspolitik(er) wie die
scientific community missen sich fra-
gen lassen, vor welchem Menschenbild
und vor welchen Wertpréaferenzen sie
Wissenschaft betreiben, wenn sie Milli-
arden in bestimmte Richtungen lenken
oder Milliarden ausschliefden. Am ein-
gangigsten lasst sich dies derzeit in den
Wirtschaftswissenschaften aufzeigen.

Erhebliche Finanz- und Personalres-
sourcen in den 6konomischen Wissen-
schaften werden immer noch dem —
kaum kritisch reflektierten — Ziel einer
betriebswirtschaftlichen Gewinnmaxi-
mierungsprinzip zugeordnet, das — wie
die gegenwirtigen Finanzkrisen zeigen
—hoch kontraproduktiv sein kann.
Was diese Forschung zur optimierten
Effizienz betriebswirtschaftlichen Han-
delns z.B. als 6kologische ,Nebenwir-

kung* beinhaltet, wird erst langsam als
eigenes, als anderes Wissenschaftsziel
erkannt und angegangen. Inzwischen
werden in Bilanzen auch Nachhaltig-
keitskriterien eingefiihrt, doch hatte
dies ein erhebliches Umdenken im Wis-
senschaftsverstindnis der Okonomie
zur Voraussetzung.

Daher wird tiber die wissenschaftliche
Wirtschaftsethik inzwischen langsam
auch in der Offentlichkeit diskutiert, ob
,mehr“ immer ein menschliches ,bes-
ser” ist und ob nicht auch vermeintlich
auflerokonomische Kategorien wie ,Ge-
rechtigkeit” zu einem sinnstiftenden
wirtschafts-wissenschaftlichen Ansatz
gehoren muss. Dies gilt insgesamt fiir
die Wissenschaft! Schon Heidegger
hatte diese Sinnvergessenheit der
Funktionswissenschaften mit seinem
berithmten Dictum ,Die Wissenschaft
denkt nicht.“ lakonisch entlarvt (Hei-
degger 1992: 8), was letztlich (auch!)
meinte, dass Wissenschaft eben per se
keine ethische Dimension in sich tragt.
Diese muss ihr abverlangt werden.

Weiter ist hier schon die Medizin-
ethik, die sich — vorausschauend wie
interdisziplindr vernetzt — Grenzen
auferlegt hat: Nicht nur im Blick auf
Menschenversuche, sondern auch im
Rekurs auf die philosophische Frage,
was denn menschengemaifle Heilung
und Therapie ist, unter Umstanden
sogar das Absetzen von Therapien,
wenn dies ein menschenwiirdige(re)s
Sterben ermoglicht.

ETHIK ALS ELEMENTAR-
ESSENTIALISTISCHE REFLEXION
AUF UNTERGRENZEN

5

Wenn wir also grundsétzlich unter-
schiedliche Verantwortungshohen
inne haben, muss bedacht werden,

wo wir — trotz aller unterschiedlichen
ethischen Zustédndigkeiten — doch
gefordert sind, oder ob nicht das oben
genannte problematische Prinzip der
Zweck-Mittel-Heiligung doch in Gestalt
unterschiedlicher Zustandigkeiten
uber die Hintertiir unterschiedlicher
Entscheidungshohen zurtickkehrt.

Denn das Prinzip unterschiedlicher
Verantwortungshohen hiefie ja auch,
dass der hohere Verantwortungstriager
mich immer entlastet. Immer? — In der
groflen und langen Tradition ethischer
Reflexion gibt es vielfaltige Wege, wie
das, was zu tun ist (und zu unterlassen
ist), und wie das, was verantwortbar ist,
legitimiert wird.

Mit zwei Statements der oben zitier-
ten deutschen Topmanager soll eine
Kldarung versucht sein: “Ich hege gro-
Ben Zweifel, ob man immer gleich mit
den grofien moralischen Himmern
kommen kann. Jeder mufs letztlich
seine Grenzwerte selbst bestimmen.”
(Bufs 2007:162) — Und: “Wenn die Wirt-
schaftlichkeit es erfordert, dann muf3
man auch zu ,unmoralischen Mitteln’
greifen.” (Buf$ 2007: 161)

5.1 DER RELATIVISMUSVORBEHALT:
JEDER MUSS SELBER ENTSCHEIDEN,
WAS RECHT IST?

Der erste Einwand, der fiir den gegen-
wartigen ethischen Mainstream nicht
wenig reprasentativ ist, rekurriert auf
den Subjektivitatsvorbehalt im Bereich
der moralischen Positionierung: ,Jeder
muss seine Grenzwerte selbst bestim-
men“ horen wir. Hier wird ein Denken
offenbar, das zum einen die ginzlich
subjektive Relativitat aller ethischen
Normierungen postuliert und auch klar
der Uberzeugung huldigt: , Der Zweck
heiligt die Mittel!”

Diese erste Position kann man schnell
sowohl als widersprichlich wie auch als
unmenschlich interpretieren. Es ist evi-
dent, dass ein ,Jeder-muss-seine-Moral-
selbst-Definieren” schwer denkmoglich
ist4. Nach diesem Vorstands-Dictum (es
gehort zu den 13 % der Ethik-Skeptiker
in der deutschen Wirtschaftselite)

4 Vom grundsitzlichen Widerspruch einmal
ganz abgesehen, dass ein Wertrelativist ja — qua
definitione — einem Menschen mit universa-
listischen Anspriichen nichts entgegnen darf.
Denn warum sollte der Universalist aus dem
,Jeder-soll-seine-Uberzeugung-Leben“ ausge-
schlossen werden? Womit der Relativismus sich
selbst ad absurdum fiihrt.

Kontakt 4-12

11



12

wiren auch Terroristen und Triebtéter,
die buchstéblich tiber Leichen gehen,
durchaus moralische Menschen, denn
man konnte sich mit keinem allge-
meingiltigen Argument gegen diese
idiosynkratische ,Ethik“ wehren. Denn
jeder diirfe ja selbst definieren, welche
Moral er fiir sich verbindlich erklart
und was er fir ,recht” halt.

Aber gerade der demokratische Verfas-
sungsstaat lehnt diese Beliebigkeit des
vermeintlich jeweiligen — individuell
aber auch kulturell relativen — Ethos ab.
Auch zeigt die westliche Verfassungsge-
schichte, dass im Bereich der Personlich-
keitsrechte immer mehr Grundrechte
sogar dem parlamentarischen Zugriff
entzogen wurden, weil sie eben dem
Menschen als Menschen zukommens.

Freilich kennen unterschiedliche Kultu-
ren in der Tat vollig differente Handlun-
gen als ethisch gerechtfertigt: Bei den
Azteken waren Menschenopfer selbst-
verstandlich, dem romischen Vater war
das Aussetzen seines Kindes rechtlich
zugebilligt, die Muslime kennen die
Vielehe, das deutsche Recht verbietet
dies alles. Doch der Streit tiber konkre-
te unterschiedliche Normen setzt ja
einen (zu findenden) Maf3stab voraus,
und dies kann dann nicht als Beleg fiir
Relativitdt interpretiert werden.

In der Antike gab es bei den Griechen
einen Maf3stab fiir das, was tiber dem
subjektiven Belieben ordnend aner-
kannt war: Dieser Maf3stab war das
,kata physin‘ also das , Naturgemafie"

Wiéhrend es z.B. bei den Skythen noch
tiblich war (so Herodot®), dass die jun-
gen skythischen Frauen sich eine Brust
abschnitten, lehnten die Griechen dies
ab: Es liegt eben nicht im Wesen der
weiblichen Brust, dass sie amputiert
wird, sie ist fiir einen lebensfreund-
licheren Dialog vorgesehen. Dieses
Denken tiber das ,Naturgemaf3e“ geht
namlich davon aus, dass es einen Sinn-
gehalt in den Dingen gibt, eine gewisse

5 vgl.dazu Meier 2010, 318.

6 Das Beispiel nach Spaemann 1982, Kapitel 1:
Philosophische Ethik oder: Sind Gut und Bose
relativ, S.14.

Kontakt 4 -12

teleologische Bestimmtheit, die das
Wesen (daher der Begriff ,Essentialis-
mus"“ seit der Scholastik) der Dinge und
auch menschlicher Akte angeben kann’

Auch heute zeigt sich ,Relativitat” von
Normen, man denke an die Tradition
der Beschneidung in Ostafrika, doch wa-
gen wir inzwischen unverkrampfter zu
sagen, dass es dem Wesen (und Recht)
der weiblichen Sexualitat zukommt,
hier nicht verstimmelt zu werden,
auch wenn, — gegen das Habermas’sche
zwangfreie Beteiligungspostulat® —
diese Tradition bisweilen sogar von den
Opfern akzeptiert wird und wurde. Es
gibt eben durchaus ,unmenschliche
Traditionen und Kulturen weil sie dem
Leben widersprechen (von der Sklaverei
bis zum Antisemitismus). Eine Toleranz
gegeniiber dem zuinnerst Intoleranten
hebt sich selbst auf.

5.2 ELEMENTAR-ESSENTIALISMUS
ODER: DAS GUTE ALS ERINNERUNG
AN DIE ,NATUR EINER SACHE*

Ich mochte hier fiir einen moralphilo-
sophischen Ansatz werben, der diese
fast vergessene Uberzeugung wieder
erinnern will, dass , das Gute das ist, was
der Wirklichkeit gerecht wird.” —in alter
Terminologie das ,Agere sequitur esse”

7 Es muss mit einem Blick in die Geschichte des
Naturrechtes allerdings auch konstatiert wer-
den, dass oft vorschnell das Wesen der Dinge in
nur einer Wesenhaftigkeit erkannt wurde, man
denke nur an die beschdmende Engfiihrung
im Bereich der Reflexionen tber die Frau, wo
Thomas von Aquin den Vorurteilen seiner Zeit
aufsafi. Der hier vertretene elementare Essen-
tialismus beschrankt sich auf fundamentale
Beziehungen und auf die innere Gerichtetheit
von Institutionen (etwa der Rechtsprechung,
die z.B. nicht rentabel, sondern einfach nur
,gerecht” und unparteiisch sein muss, wenn sie
ihrem Auftrag (= Wesen) nachkommen will) Zu
diesem Naturbegriff: Spaemann 1994: 19-40.

8 Der ,diskursethische Grundsatz“ lautet etwas
allgemeiner, ,dass nur die Normen Geltung be-
anspruchen diirfen, die die Zustimmung aller
Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen
Diskurses finden (oder finden kénnten)‘, so
Habermas in ,Moralbewusstsein und kommu-
nikatives Handeln“ (Habermas 1983, S. 103).

9 soSpaemann1982:91.

(Das Handeln folgt dem Sein). Ethik ware
so zuerst ,Wirklichkeitsaufmerksamkeit*
(Spaemann) und keine wie auch immer
geartete Zweckoptimierung und utili-
taristische Zielrealisierung.

Auch die neuere Ethnologie belegt,

dass die bewusste Liige in Vertrauens-
beziehungen, der Verrat einer legitimen
Sache, der Diebstahl rechtmaiflig erwor-
benen Eigentums, die Parteilichkeit des
Richters und vor allem die Toétung von
Unschuldigen (wenn eine In-group-Zu-
gehorigkeit gegeben ist) in allen Kultu-
ren und auch in allen gesellschaftlichen
Teilbereichen klar gedchtet ist.'°

Ein Elementar-Essentialismus be-
griindet daher eine Norm nicht mit
Nutzenoptimierung, sondern mit der
Verpflichtung aus dem Wesen einer
Sache/Beziehung: Es liegt eben z.B. im
Wesen des Richters, dass er unabhingig
Recht spricht, es liegt im Wesen der
Kommunikation, dass sie wahrheits-
approximativ angelegt ist, und es liegt
auch im Wesen der Oiko-Nomia, dass
zuerst die Lebensgrundlagen erwirt-
schaftet werden, und zwar fir alle,
und nicht Vermogensbildung oder gar
Gewinnoptimierung um ihrer selbst

10 Vgl.Johannes Brantl, Verbindende Moral.
Theologische Ethik und kulturvergleichende
Humanethologie. Freiburg i. Br. 2001, hier:
Kapitel 3.2: Mogliche moralische Universalien
im Licht kulturenvergleichender Verhaltens-
forschung, Seiten 126-142. Brantl nennt hier
vier kategoriale universal-normative Felder,
die allen Kulturen gemeinsam waren:

a) Verpflichtungen innerhalb von Verwandt-
schaftsbeziehungen (Inzestverbot, Exogamie-
Gebot, Loyalitédt innerhalb der Familie,
Reziprozitat der Fiirsorge zwischen Eltern und
Kindern)

b) In-Group-Regeln wie Gewaltverbot, Fiirsor-
ge fur Arme und Benachteiligte

¢) Strenge Unterlassungsnormen wie Mord-
achtung — in der In-Group(!) - Respekt vor den
Toten, Verbindlichkeit des Versprechens

d) universelle ,6konomische“ Forderungen
wie Recht auf Eigentum, Verbot des Diebstahls.
Brantl entwickelt daraus einen interessanten
,Ethologischen Dekalog” (Seiten 128-141),

der eine begriindete Nahe zum biblischen
Dekalog erlaubt. Zum Problem der Dichoto-
mie von normativem Kosmopolitismus der
Religionen bzw. ihrer institutionalistischen
Ausgrenzungsmacht in einem reflexiven Fun-
damentalismus vgl. Ulrich Beck, Der eigene
Gott. Friedensfdhigkeit und Gewaltpotential
der Religionen. 2008, hier besonders Kapitel
VI: Frieden statt Wahrheit, S. 207-249



willen schon sinnvoll ist." Daher kann
etwa Ethik nicht ein Ziel von mehreren
in der Unternehmenspolitik sein, son-
dern sie ist der Maf3stab, nachdem die
Unternehmenspolitik geordnet werden
muss. Ethik ,ist nichts anderes, als

die richtige, die wirklichkeitsgemafie
Ordnung der Sachgesichtspunkte.“? so
Robert Spaemann.

Es ist schlichtweg ein widerspriichliches
Verstandnis von Ethik (jedenfalls in
abendlandischer Tradition), dass morali-
sche Werte in manchen Unternehmens-
leitbildern als ein Wert neben anderen
préaferiert werden, sozusagen neben den
Leistungswerten, neben den sozialen
Werten und neben den Kommunika-
tionswerten moge man auch noch ethi-
sche Werte beachten®. Daher muss das
Pradikat ,Gut” als ,funktional gut” (gut
fir die Gesundheit, gut fiir den Umsatz,
gut fiir das Unternehmenswachstum)
ganzlich von einem ,unbedingt ethisch
gut” unterschieden werden, denn es
kann durchaus umsatzgefahrdende
Kontexte geben, die ethisch geboten
sind, man denke nur an Gammelfleisch
oder Kinderpornographie, wo durchaus
der Marktaustritt verlangt werden darf.

Und dieser Gedanken hat tibrigens
auch schulpolitisch eminente Spreng-
kraft, wenn man alle Verantwortlich-
keitstiberlegungen nur in die Ficher
,Ethik“ oder ,Religionslehre” delegieren
wollte. Nein, Ethik — als reflektierte
Moral - ist Teil eines umfassenden pa-
dagogischen Auftrages, das Normative
—in allen Fachern — zu bedenken.

Zuvor muss allerdings dem zweiten

11 Zur aristotelischen Oiko-Nomia und ihrer
Kritik am Erwerb um des Erwerbes wegen (=
Chrematistik) vgl. ARlander 2011b: 28-31. Eine
sehr interessante — wenngleich nicht vollstdn-
dige — Zusammenstellung wesentlicher inter-
kultureller ethischer Universalien stellte der
amerikanische Literaturwissenschaftler C.S.
Lewis schon 1943 vor: C.S. Lewis (2003, im engl.
Original Oxford 1943): 91-103. Dass dieser es-
sentialistische Ansatz auch wirtschaftsethisch
spannende ErschlieBungen zeitigt, zeigt die
neue Kritik nach den vergessenen ,wesentli-
chen” Aufgaben der Banken. So auch Hans-
Werner Sinn (Sinn 2010: Kapitel 4, Warum Wall
Street zum Spielkasino wurde, S. 108-138.

12 Spaemann 1982: 89.

13 Tendenziell etwa bei Wieland 2006 zu beob-
achten, vgl. das Schaubild S. 8.

gewichtigen Einwand aus einem
deutschen Unternehmensvorstand
entgegnet werden, der den Traum der
hoheren Ziele als dem eigentlichen
Maf3stab des Guten traumt: Um der
Wirtschaftlichkeit wegen diirfe man
auch das Unmoralische tun, so horten
wir von diesem Vorstand.

5.3 DER UTILITARISMUS UND DIE
ENTMENSCHLICHENDE ,TOTALITAT
DES GROSSEN GANZEN“

Dieser utilitaristischen Position eines —
aus der Volkwirtschaftslehre kommen-
den (Jeremy Bentham und John Stuart
Mill) - Moralansatzes hangt sein ,Sitz
im Leben” noch an: Es geht um Opti-
mierung, das grofitmogliche Glick der
grofitmoglichen Zahl, heifit die allseits
akzeptierte Ethik-Formel:

“Diejenige Handlung bzw. Hand-
lungsregel ist moralisch richtig, deren
Folgen fiir das Wohlergehen aller Betrof-
fenen optimal sind.” (Hoffe 2003: 11)

Hier miissen aber Einwdnde um des
Menschen willen formuliert werden.
Das Wohlergehen, der Nutzen aller,

ist eine abstrakte Verantwortungsin-
stanz, deren wir gegeniiber meinen
rechenschaftspflichtig zu sein. Damit
ist ein (lange tradiertes) personales
Gegentiber durch ein Abstraktum
ersetzt, dem wir nur ein allgemeines
Optimieren schulden. Es wurde aber
vielleicht deutlich gemacht'4, dass die
Optimierungsstrategie das Opfern/die
Verzweckung von Menschen nicht ver-
hindern kann, ja fordert, ist doch am
Ende die Bilanzierung eines Nutzens
fir viele oft hoher. Wahrscheinlich
beruht die derzeit hohe Konjunktur
des Verantwortungsbegriffes auch auf
seiner klandestinen Konnotation, dass
Moralitit etwas Personliches ist, denn
VerANTWORTung ist ja eine Kategorie
des ,Face-to-face’, ein Gegenbegriff zu
den anonymen Machten (und Markten),

14 Spaemann 2001: Uber die Unmoglichkeit
einer universalteleologischen Ethik, 193-212.

die alle unsere Uberzeugung und unser
Gewissen gerne kaufen und gewinnen
und anpassen wollen. Verantwortung
ist eben ein Begriff des menschlichen
Dazugehorens, eines Klar-Werdens im
Gespriach-Sein.

Ebenso bedenkenswert ist jedoch der
kritische Einwand, wer welchen Nutzen
denn fiir erstrebenswert hilt. Und ob
uberhaupt eine Kategorie wie Gerech-
tigkeit in einem alles bestimmenden
Nitzlichkeitsdenken hier Platz hat. Wer
hat sozusagen die ,Nutzendefinitions-
hoheit“? In diesem utilitaristischen
Denken wird das sittliche Gewissen
einer instrumentellen Vernunft ausge-
liefert, oder, um mit einem Beispiel zu
argumentieren: Wenn die Kosten fiir
die Rettung der drei Monate verschiit-
teten armen chilenischen Bergleute ho-
her gewesen waren (was sie wohl auch
waren), als die Kosten fiir eine entspre-
chende Anzahl von neuen Plitzen in
der Intensiv-Medizin, warum sollte
man den Zugang zum Kupferschacht
nicht besser zubetonieren?

Wenn man in den utilitaristischen
Ethik-Ansatz nicht andere Prinzipien
mit einzieht, kann er — aus sich heraus —
seine Aporien nicht 16sen.’s

Die Antwort eines Elementaressentia-
lismus auf das o.g. Dilemma heif3t: Weil
wir mit diesen Bergleuten eine sittliche
Beziehung haben, die da heif3t, wir

sind nicht fiir alle Probleme der Welt
verantwortlich, wir sind eine (Arbeits-)
Beziehung miteinander eingegangen,
deshalb lassen wir Euch als Eure Firma
nicht im Stich, denn Ihr gehort zu uns
und die Kosten sind eben kein (erstes)
Kriterium.

Ja, es muss kritisch hinterfragt werden,
ob eine utilitaristische Ethik nicht
uberhaupt den Kern aller Sittlichkeit
aufhebt (wenn sie radikal nur ihre an-
onyme Optimierungsfunktion erfiillt),
weil ja immer ein groferer Nutzen (die
klassenlose Gesellschaft, die rassereine

15 Zum impliziten Opferverstandnis in der
Verfiigungsphilosophie der Moderne vgl. René
Girard / Gianni Vattimo, Christentum und
Relativismus, Freiburg 2008.

Kontakt 4-12



Gesellschaft¢, die Reinigung vom Glau-
bensirrtum, die Maximalrendite, der
Wohlstand fir die Mehrheit usw. usf.)
denkbar ist, um dessentwillen kleinere
Ubel hinzunehmen (in der Regel die
Rechte der Ohnmachtigeren) sind.

Am deutlichsten derzeit erkennbar bei
den Heuschrecken-Hedgefonds, die —
meist, nicht immer(!) — fiir die Rendite-
Steigerung alles tun, und dies eben
unter volliger Ignoranz, ob sie gegen
den Beschiftigten nicht auch eine un-
mittelbare Verantwortung tragen, die
eben nicht dem Gewinnmaximierungs-
ziel geopfert werden darf.

Und erkenntnistheoretisch scheint es
mir im Utilitarismus eine Anmafiung,
uber den besten Gesamtzustand der
fernen Welt Aussagen machen zu kon-
nen. War nicht einst die Atomkraft die
Zauberformel auf den Energiehunger
der Welt? Asbest das Isolationsmittel
schlechthin? Die autogerechte Stadt die
Losung unserer Mobilitdtsanspriiche?
Wenn der Zweck die Mittel heiligt,
muss man nur geniigend grof3e Ziele
definieren, und alles ist erlaubt. Bereits
John Rawls musste in seiner Theorie
der Gerechtigkeit erst einmal das
Prinzip Fairness neu einfiihren, um

16 Es sollte sehr ernst genommen werden, dass
die treibende ,Ethik"“ der Eliten des Holocaust,
die das Fiihrungspersonal des Reichssicher-
heitshauptamtes bildeten, d.h. die , Ethik”
der Einsatzgruppenleiter der Mordgruppen
im Osten, der KZ-Lagerleiter, der Waffen-SS-
Generdle eben durch eine konsequentialisti-
sche Ethik bestimmt war, wie Michael Wildt
stringent aufgewiesen hat: , Allein der Erfolg
zéhlte und rechtfertigte zugleich Handeln
wie die Idee. Die Tat legitimierte sich selbst.
Was die Weltanschauung dieser Generation
auszeichnete, waren nicht so sehr spezifische
politische Inhalte als vielmehr eine bestimmte
Struktur politischen Denkens. Politik zielte
immer auf Unbedingtheit, auf das Ganze,
durfte weder einer regulierenden Norm noch
irgendeinem Moralgesetz unterworfen sein.”
Wildt 2008: 854.

17 Man denke an das Schicksal der indigenen
Bevolkerung in Stidamerika, durch deren
Vertreibung erhebliche Bodenschitze ge-
fordert werden und wurden, durch die ohne
Frage einer grofitmaoglichen Zahl ein grofierer
Nutzen zugekommen ist. Doch blieb und
bleibt Unrecht, weil die Zusage fiir indigene
Lebensraume ethische Prioritét genief3t.

18 Zur systematischen Kritik des Utilitarismus als
Optimierungsstrategie vgl. Spaemann 2001:
Uber die Unmaéglichkeit einer universalteleolo-
gischen Ethik. In : Spaemann 2001, 193 - 212.

Kontakt 4 -12

das — gerechtigkeitsignorante — Maxi-
mierungspostulat des Utilitarismus
zu iberwinden®. Bekanntlich ist —um
einen wirtschaftsethischen Debatten-
beitrag heranzuziehen — die Steigerung
des BIP noch lange keine Gewéhr, ob
der erwirtschaftete Mehrwert durch
akzeptierte Anerkennungsurteile ge-
recht verteilt worden ist.>° Geschweige
denn, dass Wohlstandsmehrung als
alleiniges BIP-Wachstum das Wohlfiih-
len der Menschen steigere. Das arme
Koénigreich Bhutan belehrt in diesen
Tagen die reiche westliche Welt, dass
wir vielleicht tiber ein Bruttoinlands-
gliicksbefinden starker nachdenken
sollten, das keineswegs mit den BIP-
Wachstumsindikatoren korreliert.

So bleibt, wenn nicht andere
ethische Prinzipien den Utilitarismus
mitbestimmen, dieser eine letztlich
instrumentelle Optimierungsstrategie,
die durchaus (meist technischen) Nut-
zen stiften kann, wohl kaum aber ethi-
sche Orientierung geben kann, sondern
das eigentlich Ethische den Technikern
letztlich ausliefert.

Es soll hier nattirlich nicht behauptet
werden, dass wirtschaftliche Entschei-
dungen, die schliellich auch das Uber-
leben und einen menschenfreund-
lichen Wohlstand garantieren, nicht
auch mit dem Mittel kluger Giiterab-
wagung gefunden werden miissten; es
geht hier nur um die Klarung dessen,
was sicher keine ethische nachhaltige
Grundlage schafft, und natiirlich wie
und wovor ethisches Handeln sich ver-
antworten muss. Ob der o.g. Vorstand
ein Techniker war, ist nicht Uberliefert,
aber er liefert sich mit seine Worten
einer VerANTWORTung aus, die keine
Antwort mehr geben muss, weil das
Gegentiber nur ein kaltes , Mehr* ist,
dessen Grenzen infinitesimal sind.

19 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit,
Frankfurt 1975.

20 Zur Abkehr von einem reinen Preis-Markt, der
keine ethischen Verteilungsfragen als Gerech-
tigkeitsfragen mehr zuldsst vgl. Rademacher
2007: Die zentrale Rolle eines weltweiten
Ausgleiches: die Equity-Frage, In : Rademacher
2002:78-81.

21 Vgl Klein, Stefan, Die Gliicksformel. Oder wie
die guten Gefiihle entstehen, Giitersloh 2008.

ELEMENTARETHIK HEUTE:
BEGRENZTE

UND DOCH UNBEDINGTE
VERANTWORTUNG

6

Mit einem kleinen Rickgriff auf die
Stoa soll nun erhellt werden , welche
Ethik hier als ,Grenzen-Ethik“ vorge-
stellt wird, ohne einem funktionalen
Reduktionismus aufzuruhen. Marcus
Tullius Cicero differenzierte die
Verbindlichkeitshohe von ethischen
Verpflichtungen (= Verantwortungs-
verpflichtung) in seinem Werk ,De
officiis” (Kapitel I1I)?* mit drei Begrif-
fen:

MORES sind die normativen Tatsach-
lichkeiten, das, was tiblich ist. Dies ist
zuerst einmal zu respektieren, aber
dieser — heute wiirde man sagen — Nor-
mativitat des Faktischen kommt noch
keine eigentliche ethische Verbindlich-
keit zu. Als zweite Ebene spricht Cicero
von den

LEGES, den in freier Rede und Debatte
ausgehandelten Rechten einer Repu-
blik. Ihnen, den Gesetzen, kommt ein
bereits hoher Grad an Verbindlichkeit
zu. Gegen diesen Rechtspositivismus
setzt aber Cicero nun das

HONESTUM (das Ehrenhafte), dem
eigentlich unsere freie Selbstbe-
schrankung gilt. Dabei grenzt Cicero
das HONESTUM explizit von einem
vereinzelten UTILE (dem niitzlichen), ab,
weil das, was Honestum (ehrenvoll) ist,
um seiner selbst willen getan wird, und
ein wahres ,utile“ erst sich aus dieser
Verbindlichkeit des Honestum (Schroer
2005: 337) legitimiert.

Dabei bestimmt sich das Honestum
aus der ,Natur der Sache” Dieser Ge-
danke eines ,von Natur aus Rechten®
also die Tradition des Naturrechtes,
ist in der Postmoderne in den Hinter-

22 Marcus Tullius Cicero, De Officiis - Vom
Pflichtgeméfien Handeln. Lateinisch und
deutsch. Ubersetzt, kommentiert und heraus-
gegeben von Heinz Gunermann. Stuttgart:
Reclam 1889; 1984.



grund gerlickt, aber nie verschwunden?.
Freilich kann hier nicht mehr an eine
Tradition einer gleichsamen Metaver-
fassung angeknlpft werden, die tiber
allem positiven Recht stiinde, aber eine
Erinnerung daran, was ,aus sich heraus”
unbedingt verbindlich sei, scheint

doch hinter aller neokonstruktivisti-
schen Verfligungsdeutung nicht ganz
verschwunden.

Exemplarisch: Es ist aus der Sache
heraus geboten, dass der Rolle bzw. Ver-
antwortung eines Richters die Unpar-
teilichkeit zukommt, moégen auch par-
teiliche Urteile schneller, billiger oder
rentabler sein. Versprechen werden
uberall als verbindliche Zusagen be-
griffen, denn das ist ihr Wesen. Deshalb
sollte man sie auch selten geben. Man
kann nicht sagen, ich habe statt meiner
Zusage etwas Besseres, Rentableres, Ge-
siinderes oder Angenehmeres vorgezo-
gen. Das freie — eben nicht erzwingbare
Versprechen —ist eben die aus der Mitte
der Freiheit kommende Préaferenz fiir
ein Gegenliber. Deswegen hat der Arzt
zu heilen, er darf seine Identitit nicht
aus der denkbaren Verpflichtung der
Kostensenkung oder Forschungsfor-
derung oder anderem ,Sach-Fremden”
begreifen, sonst wire er kein Arzt
mehr. Und wer wirtschaftliche Ver-
antwortung tragt, soll sinnvolle Giiter
und Dienstleistungen bereitstellen, die
menschendienlich sind, auch fir den
Produzenten in Gestalt einer sinnvollen
Rendite, die aber nicht — worauf schon
Joseph Schumpeter hinweist — die
Gelingensbedingungen guter Méarkte
zerstoren. Auf diese Aporie —so scheint
mir - reagiert letztlich die weltweite
,Occupy-Wall-Street-Bewegung'
Philosophisch verkiirzt: Die Sachfor-
derung aus dem Wesen der sittlichen
Beziehung definiert das ,unbedingt
Gute” Und keine der jeweiligen sittli-
chen Sachfordernisse kann eine totali-

23 Neuerdings wieder Spaemann 1994: Die Ak-
tualitdt de Naturrechtes, In: Ders., Philosophi-
sche Essays, 60 - 78

24 Das Arzt-Patientenverhéltnis ist eben die
sittliche Beziehung, aus der heraus klar sein
muss, dass der Arzt meine Gesundheit, die
Linderung meines Leidens wollen muss.
Begibt er sich dieser Verpflichtung, ist er kein
Arzt mehr.

tare Hierarchie beanspruchen, wie sich
in einem — leider zu unbekannten — to-
talitatskritischen Narrativ des Thomas
von Aquin schon zeigt:* Jeder muss
seinen eigenen sittlichen Forderungen
nachkommen. Gewissen hief? das ein-
mal, dass wir keine ethische Weltformel
haben, aus der alles ableitbar ist.

Dass sich die Gegenwart doch stérker
auf eine kommunikative Evidenz von
Sach-Sittlichkeit einldsst, und als
Grenze immer zuerst und vor allem
mit dem Wiirdebegriff (und seinen
Ausformulierungen in den Menschen-
rechten) argumentiert, dies hat derzeit
grof3e Renaissance.?

Im Bereich der ethischen wie auch
interessanterweise 6konomischen Dis-
kurse wird daher weniger die berithmte
unbekannte Hand" eines Adam Smith
als vielmehr das ,Wiirde-Werte-Wort“
Kants zitiert, das als Autoritit und Ins-
tanz nicht in Frage gestellt wird:?

Was einen Preis hat, an dessen Stelle
kann auch etwas anderes, als Aqui-
valent, gesetzt werden; was dagegen
uber allen Preis erhaben ist, mithin
kein Aquivalent verstattet, das hat eine
Wiirde.”

so Kant in der Grundlegung zur Meta-
physik der Sitten (GMS BA 77).

Gleichwohl bleibt aber die Einsicht, dass
die meisten Entscheidungen im Leben
gliterabwigend getroffen werden
miussen, mithin das ,funktional Gute“
unseren Alltag wie unsere beruflichen
Entscheidungsfelder bestimmt (Col-
gathe oder Elmex, Bahn oder Auto,
Elektroauto oder Minimalverbrenner),
und dies auch in wirtschafts- und unter-
nehmensethischen wie alltagsethischen
Fragestellungen einer Konsumenten-
verantwortung.

Es zeigt sich, dass selbstredend dem
abwdgenden Vernunfturteil die meis-
ten Entscheidungsfelder belassen sind,

25 Vgl.unten7.2.
26 von Pagano 1987 bis Kiing 2010.

27 Bowie, Norman E. (1999): Business Ethics. A
Kantian Perspective, Malden.

dennoch lassen sich wenige Lebensseg-
mente festmachen, die dieser von Kant
erkannten kategorischen Grenze einer
unbedingten Sollensforderung einen
klaren normativen Ort zuweisen:

GRENZEN EINER ETHIK DER
GUTERABWAGUNG ALS
NUTZENMAXIMIERUNG

Traditionen moralischer ,No-go-areas*
im Abendlindischen Denken

7

7.1 DER VERFASSUNGSSTAAT
UND DIE BEGRENZUNG VON
MEHRHEITSGULTIGKEITEN

Bereits mit dem Beginn des modernen
Verfassungsstaates haben sich die west-
lichen Gesellschaften einer demokra-
tischen Giiterabwagungsbegrenzung
sukzessive unterworfen: Nicht mehr
alle politischen und gesetzgeberischen
Ziele einer Regierung und ihrer Mehr-
heit sind legitimiert. Von der Magna
Charta von 1215 tiber den Habeas
Corpus Act von 1679 bis hin zu den
Virginia Bill of Rights von 1776 und den
dann ausgeweiteten Grundrechten der
Bill of Rights der USA (1789), die dann
letztlich zur Allgemeinen Erklarung der
Menschenrechte (1948) fiihrten, hat

die europdisch-amerikanische Verfas-
sungsentwicklung einige Rechte nicht
nur der Willkir des absolutistischen
Herrschers abgetrotzt, sondern auch
der Mehrheitsmacht des demokrati-
schen Parlaments — und damit dem
vernunftorientierten Diskurs — entzo-
gen?. Dahinter steht die naturrechtliche
Uberzeugung, dass einige essentielle
Dinge im Leben, hier die dem Men-
schen als Menschen zukommenden
Grundrechte?, nicht mehr — auch
nicht Giber demokratische Mehrheiten
—in ihrem Gehalt verdndert werden
dirfen, nicht mehr den schwankenden

28 Norbert Brieskorn, Menschenrechte. Eine
historisch-philosophische Grundlegung.
Kohlhammer, Stuttgart 1997.

29 Matthias Koenig: Menschenrechte. Frankfurt/
Main 2001, S. 9.

Kontakt 4-12

15



Mehrheitsbescheiden und ihren
Abwigungsdiskursen ausgeliefert sein
durfen. Die westlichen Verfassungs-
demokratien tradieren hier nicht nur
die —im Ubrigen erheblich aus dem
judisch-christlichen Denken kommen-
den — Personschutz-Normen3® etwa des
Dekaloges, sondern bewahrten sich
eine Skepsis gegentiber dem korrum-
pierbaren Diskurs, der vor der Gefahr
einer utilitaristischen Instrumentalisie-
rung nicht gefeit ist.'

So kann man sagen, dass in der Struk-
tur der ,unverdnderlichen Grundrechte
bzw. Menschenrechte” die Erinnerung
bewahrt und sanktioniert wird, den
Diskurs tiber die wesentlichen Grund-
normen nicht standig offen zu halten:
Vieles ist abzuwdgen — manches nie!

7.2 KEIN FELDHERRNHUGEL IN
SICHT: THOMAS VON AQUINS
KRITIK AN DER MOGLICHKEIT
EINER LETZTGULTIGEN GUTER-
ABWAGUNG

In einer leider zu wenig bekannten
Stelle3 erzdhlt der Kirchenlehrer Tho-
mas von Aquin ein — wie man heute
sagen wirde — ethisches Dilemma: Die
Héscher des Konigs verfolgen einen
Rechtsbrecher, der sich bei seiner

Frau versteckt. Fiir unsere modernen

30 Zur Herkunft der Menschenrechte vgl.
auch: Konrad Hilpert, Menschenrechte und
Theologie. Forschungsbeitrige zur ethischen
Dimension der Menschenrechte. Freiburg
2001, hier Kap. 3, 59-87.

31 Dies zeigt sich unter anderem auch darin, dass
etwa die amerikanischen Verfassungsvéter
die Rechtssubjekte ihrer ,Bill of Rights“ weder
in den Indianern noch in den afroamerika-
nischen Sklaven und Sklavennachkommen
lange sehen konnten. Hier spielten nicht selten
(Plantagen-)okonomische Uberlegungen, ne-
ben rassistischen Ideologien, eine mafigebliche
Rolle in der — wortwortlich nun zu nehmenden
- Gliter-Ab-Wiagung der Rechte der indigenen
wie afrikanischen ,Ware Mensch"

32 Summa theologica I-1I, quaestio 19, articu-
lus 10, zitiert nach Robert Spaemann, Die
schlechte Lehre vom guten Zweck, in: Robert
Spaemann. Grenzen. Zur ethischen Dimen-
sion des Handelns, Stuttgart 2001, 391-400,
hier: 399f.

Kontakt 4 -12

Jtotalen Losungsanspriiche differen-
ziert Thomas hier die Verantwortlich-
keiten erstaunlich irritierend: Was soll
die Frau tun? Sie ist — nach Thomas
—fiir das private Wohl ihres Mannes
verantwortlich und soll ihn verstecken.
Was sollen die Staatsanwilte tun? Sie
missen dem Recht (dem 6ffentlichen
Wohl) zur Geltung verhelfen. Und nun
kommt die entscheidende Frage: Und
welche Entscheidung hat eine hohere
Verpflichtung? Welche Kriterien haben
wir —nach Thomas von Aquin —, um zu
kldaren, was das letztlich beste Handeln
ist? Die Antwort des Kirchenlehrers
verblufft: Das weifd nur Gott allein.

Hier wird ein moralischer Totalitats-
anspruch in Frage gestellt, der ver-
meintlich zu wissen glaubt, was das
letzte Beste fir alle ist. Thomas bleibt
hier bescheiden. Da sich die ethische
Verpflichtung aus konkreten sittlichen
Verhiltnissen ergibt, sollen wir nicht
wissen wollen, was am Ende fiir alle gut
ist. Das weifd nur Gott allein.

Die aus einem Grundvertrauen an das
gute Sein gefallene Moderne kann das
wohl nicht mehr, geht aber auch nicht
in das schweigende Ertragen des Nicht-
Losen-Missens, sondern sucht verbis-
sen, das Paradox zu klaren, aufzulosen,
letztlich zu nivellieren.

Auch von Thomas von Aquin kénnte
man hier lernen: Vieles ist abzuwégen,
manches nie. Denn vielleicht liegt ja das
Geheimnis einer menschengeméfien
,Losung” eben darin, die Spannung
auszuhalten, dass es keine kurzfristige
Losung gibt, die uns den Endzweck aller
Dinge verrdt, sondern langfristig sich
die Gegensatze ,,auftheben” Oder mit
den Worten eines totalitatskritischen
Gegenwartsautors: ,Nichts ist ohne sein
Gegenteil wahr4

33 Eswire eine gute Aufgabe, kulturkritisch
einmal nachzufragen, warum wir in vielen
Lebensbereichen vermeintliche und wirkliche
Paradoxa nicht mehr aushalten, warum im-
mer glatte Losungen gesucht sind, warum das
Problem beseitigt, der Widerspruch aufgelost
werden muss, warum letztlich , die Totale”
unser Denken bestimmt.

34 Martin Walser im Interview: , Reichtum macht
unabhingig. Aber auch hésslich.” In: Frankfur-
ter Allgemeine Sonntagszeitung, 09.09.2007,
Nr. 36/ S.38. Das Zitat gehort zu Walsers
Lebensmaximen, wird von ihm haufigst zitiert
und ist auch in seinen Romanen zu finden.

DIE ERINNERUNG AN DAS,
WAS IMMER DESTRUKTIV IST

8

Die Lehre von den Intrinsece Mala.
Oder: Wo der Zweck die Mittel nie
heiligt

Mit dieser kritischen Erinnerung des
Kirchenlehrers Thomas von Aquin,
dass eine giiterabwdgende Nutzenma-
ximierung durchaus auch ihre Grenze
haben muss, kann nun eine ethische
Tradition bedacht werden, die weniger
davon ausgeht, dass sittliche Stimmig-
keit iiber die Kldrung dessen zu finden
ist, was positiv zu tun ist, sondern

die bescheidener reflektiert, was ganz
sicher zu unterlassen ist, um das gute
Leben nicht zu verunmaoglichen. Hier
duflerst sich eine ethische Erfahrung,
die sich weniger darum bemiiht, was
den Menschen zu seinem Gliick verhilft
(was nattrlich eine genuine Aufgabe
der Ethik als Lehre vom guten Leben
ist?), als vielmehr bedenkt, was zu
unterlassen ist, damit Leben zu seiner
Bestimmung kommen kann.

In der Ethik wie in der Rechtsphilo-
sophie hat traditionell das Unterlas-
sungsgebot (,Du sollst nicht morden!”)
ein starkeres Gewicht3®, denn es ist
schwerer zu sagen, wie ein Mensch
sein Gluck findet, seine Freundschaft
mit sich selbst (Eudaimonia), ja sein
Lebensziel. Handlungsgebote hinge-
gen leiden in der Regel darunter, dass
wir nicht wissen konnen, was letztlich
fir den anderen gut ist, auch wenn
,unterlassene Hilfeleistung” durchaus
kontextualisierbar ist.

So hat sich in der Geschichte des
Denkens und der gepriften wie ge-
lebten Uberzeugung ein Kanon von
unbedingten Unterlassungen heraus-

35 Beispielhaft Otfried Hoffe, Lebenskunst und
Moral - oder macht Tugend gliicklich? Miin-
chen 2007.

36 Unterlassungsgebote sind auch heute noch
strafbewerter als Handlungsgebote. Vgl. dazu:
Eberhard Schockenhoff, Grundlegung der
Ethik. Ein theologischer Entwurf. Freiburg
i.Br. 2007, hier Zweiter Teil, 1, 3.2d: Handeln
und Unterlassen oder Handeln durch Tun und
Handeln durch Nicht tun, 490-498.



kristallisiert3”, der auch heute noch

Orientierung geben kann, wenn die

Wahrheit tiber die Unverzwecklichkeit

der Person vorausgesetzt wird. Dabei

greift diese lange Tradition der ,In-sich-

Schlechten-Handlungen“ (intrinsece

Mala oder auch Malum ex genere)

diejenigen Verantwortungsbeziehun-

gen interessanterweise auf, die uns zu

Menschen als Menschen machen, wo

wir Person werden:

= Leib- und Leben(srecht),

= die authentische Kommunikation,

= die personale Sexualitit,

= die Integritat des Personkerns und

= unser Verhaltnis zu einem letzten
Sinngrund des Seins.

Die historische Entwicklung nun in
einem kleinen Abrif3:

a) Schon bei ARISTOTELES findet sich

in der Nikomachischen Ethik eine Ar-
gumentation, die einigen Handlungen
die Qualitit des ,In-sich-Schlechten”
zuspricht, das auch nicht durch einen
guten Zweck saniert werden kann. Dazu
zahlen Ehebruch, Diebstahl, Mord:
,Alle diese Dinge werden getadelt, weil
sie in sich selbst schlecht sind und
nicht ihr Ubermaf oder ihr Mangel.
Man kann bei ihnen also niemals das
Rechte treffen, sondern immer nur sich
verfehlen.

b) THOMAS VON AQUIN betont in
Weiterfihrung der bereits von Aristote-
les benannten Intrinsece Mala, dass
Handlungen wie die bewusste Liige, der
Mord als die Totung Unschuldiger,
Ehebruch als die Missachtung des
Treueanspruchs in einer ,giltigen“ Ehe,

37 Zum geschichtlichen Uberblick vgl.: Eberhard
Schockenhoff, Naturrecht und Menschenwir-
de. Universale Ethik in einer geschichtlichen
Welt, Mainz 1996, hier Kapitel IV, 4.1 (Die nega-
tiven Verbote des Naturrechtes) und 4.2 (Die in
sich schlechten Handlungen), S. 200-232.

38 vor allem Summa theologiae II-1I, 66,7. vgl.
dazu weiter Eberhard Schockenhoff, Natur-
recht und Menschenwiirde, a.a.0. 200-232.

39 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, Zweites
Buch, 1107, 10-14. Taschenbuch-Ausgabe Miin-
chen, 3. Aufl. 1998, 141.

aber auch Diebstahl4 und Glaubensab-
fall#, aber auch Gottesldsterung4
immer und unter Absehung vermeint-
lich guter Konsequenzen in sich
schlecht, d.h. nicht mehr auch zu
einem guten Zweck rechtfertigbar sind.
Hier greift Thomas ein Denken des Hl
Augustinus auf, der diese Kritik an
einer Instrumentalisierungsethik
schon in der alten Kirche vertritt: Der
Zweck heiligt nicht die Mittel!4

c) DAS II. VATIKANISCHE KONZIL weitet
dann die Lehre von den Intrinsece
Mala aus und benennt, im Kontext der
Menschenrechtsgefahrdungen der
entfesselten Moderne, diejenigen Un-
terlassungspflichten, die unter keinen
Umstdanden mit der Personwiirde des
Menschen vereinbar sind. Unter dem
Rahmen, dass ein Glaubiger vor allem
in den Bedrangten die Prasenz Christi
sehen sollte, wird ein Kanon von In-
sich-Schlechten-Handlungen vorge-
stellt, der im 20. Jahrhundert in der Re-
gel durch ,hoherwertige Ziele“ de facto
doch rechtfertigbar wurde: ,Was ferner
zum Leben selbst in Gegensatz steht,
wie jede Art von Mord, Volkermord,
Abtreibung, Euthanasie und auch der
freiwillige Selbstmord; was immer die
Unantastbarkeit der menschlichen
Person verletzt, wie Verstimmelung,
korperliche oder seelische Folter und
der Versuch, psychischen Zwang aus-

Hier verweisen die Kommentatoren zu Recht
auch auf einige Inkonsistenzen des Aquina-
ten, da er an anderer Stelle den Mundraub
rechtfertigt. Vgl. Schockenhoff, Naturrecht
und Wiirde, 204. Dass Thomas, etwa in der
naturrechtlichen Wiirdigung der Frau schwer
irrte, ist ein anderes Thema des Dominikaners
aus Aquin.

40

41 vgl die Belegstellen zu Thoams bei Eberhard
Schockenhoff, Grundlegung der Ethik, a.a.O.
398.

42 GewohnheitsméBige Gotteslasterung ist
nach Thomas ,die Sprache der Hélle“ und ein
Zeichen der Verwerfung: S. th.II-Il quaestio 13
art. 4, vgl. dazu: Bernhard Haring, Das Gesetz
Christi, Band II, Freiburg 1963.

43 Augustinus schreibt in Contra mendacium:
VII, 18: ,Wer wiirde im Blick auf die Hand-
lungen, die durch sich selbst Stinden sind,
wie Diebstahl, Unzucht, Gottesldsterung, zu
behaupten wagen, sie wiren, wenn sie aus
guten Griinden vollbracht, nicht mehr Siinden
oder, eine noch sinnlosere Schlufifolgerung,
sie wiren gerechtfertigte Stinden?“ Vgl. PL 40,
528; Sehr differenziert dazu Schockenhoff,
Grundlegung, 453f.

zulben; was immer die menschliche
Wirde angreift, wie unmenschliche
Arbeitsbedingungen, bei denen der
Arbeiter als blof3es Erwerbsmittel und
nicht als freie und verantwortliche Per-
son behandelt wird: all diese und an-
dere dhnliche Taten sind an sich schon
eine Schande; sie sind eine Zersetzung
der menschlichen Kultur, entwiirdigen
weit mehr jene, die das Unrecht tun,
als jene, die es erleiden. Zugleich sind
sie in hochstem Maf3e ein Widerspruch
gegen die Ehre des Schopfers.” (Gau-
dium et spes 27)# Die weite Reihung
vieler depersonalisierter Handlungen
kann in der Unbedingtheitsforderung
nach Achtung der Wiirde der Person
zusammengefasst werden, die eben

in ihrer leiblichen, seelischen und
okonomischen Dimension vom Konzil
als unbedingt zu achtende und auch
definierbare Grofie gesehen wird.

d) In der Enzyklika VERITATIS SPLENDOR
von Papst Johannes Paul I aus dem
Jahre 1993 wird die o.g. genannte Lehre
von den Handlungen, die durch ihre
innere Struktur so contrapersonal sind,
dass mit ihnen nichts Gutes entstehen
kann#, bestétigt und — vor allem mit
Blick auf ihre moralphilosophische
Grundlage, den Konsequenzialismus —
kritisch fundiert: ,Darum konnen die
Umstdnde oder die Absichten niemals
einen bereits in sich durch sein Objekt
sittenlosen Akt in einen ,subjektiv’ sitt-
lichen oder als Wahl vertretbaren Akt
verwandeln. ¢

Und die Erfahrung lehrt, dass wir er-
schaudern, wenn von einem Menschen
gesagt wird, er ist zu allem fihig, da
eine tiefe Intuition die letztliche Amo-
ralitdt seines Handeln sprt, das keine
Grenzen mehr anerkennen will und um
der ,guten” Ziele zu jedem Opfer — vor
allem anderer — bereit ist.

44 Pastoralkonstitution tiber die Kirche in der
Welt von heute (Gaudium et spes), Nr. 27.

45 Johannes Paul II, Enzyklika Veritatis splendor,
Der Glanz der Wahrheit. Stein am Rhein 1993,
Kap. IV.: Die sittliche Handlung. Die Enzyklika
greift hier ein Wort des Apostels Paulus im
Romerbrief (ROm 3,8) auf, das sinngemaf
meint: ,Man darf nicht Boses tun, damit Gutes
entsteht.”

46 Veritatis splendor Nr. 81.

Kontakt 4-12

17



STOPP-SCHILDER FUR DIE
GEGENWART: UNBEDINGTE
GRENZEN UM DES
MENSCHEN WILLEN

9

AbschliefSend soll versucht sein, die
moralphilosophische Diskussion zu
den Intrinsece Mala der Gegenwart und
ihrer historischen Wurzeln, die sich
nicht-utilitaristisch einigen sittlichen
Grenzen nahert, zu resimieren. Es
konnen durchaus, nicht nur historisch
bedingte, ,Unbedingte Grenzen um der
Wiirde des Menschen willen“ identifi-
ziert werden#. Und so lassen sich die
folgenden ,Stoppschilder” ausmachen,
die aus dem Denken einer an der
Unverzweckbarkeit der Person festhal-
tenden Ethik kommen, und die unter
Verantwortung immer eine unmittel-
bare Verantwortung ,aus der Natur

der Sache/Beziehung"” verstehen, weil
sie dem Rekurs auf die guten spateren
Ziele und Zwecke skeptisch gegeniiber
stehen:

ZUM GUT DES LEBENS:
Es ist unbedingt und in sich schlecht,
einen unschuldigen Menschen mit
Absicht zu toten. Keine Notlage —auch
nicht in Abwigung des Lebensschutzes
anderer — rechtfertigt die Ausloschung
eines Menschen. Denn sein Lebensrecht
gilt unbedingt.

ZUM GUT DER INTEGRITAT DES

SITTLICH-AUTONOMEN MENSCHEN:
Es ist in sich verwerflich, einen Men-
schen zu foltern, denn damit zerbricht
man den Personkern eines Menschen,
macht ihn zum Ding, das kein Subjekt
mehr ist. Und dies in Unabhédngigkeit
von (rechtlicher oder moralischer)
Schuldhaftigkeit.

47 So bei Eberhard Schockenhoff, Grundlegung
der Ethik, a.a.O. Zweiter Teil (Normtheorie),
Kap [, 2.5 (Begriindung durch folgenunabhan-
gige Handlungsmerkmale), S. 397-422; auch
Schockenhoff, Naturrecht und Menschenwtir-
de, 209-232; Robert Spaemann, Moralische
Grundbegriffe, Miinchen 2006 u.6.; vgl. auch
Kiing 2010, Kap VII, S. 239-287.

Kontakt 4 -12

ZUM GUT DER KOMMUNIKATIVEN

IDENTITAT:
Es ist in sich schlecht, in Vertrauensbe-
ziehungen den Anspruch auf Wahrheit
im Gegentiber zu missachten und - in
bewusster und abgewogener Zusage —
ein Versprechen nicht zu halten. Denn
aus der Natur eines Versprechens folgt,
dass es einzuhalten ist. Und ohne ge-
genseitige Anerkennung eines Wahrhaf-
tigkeitsanspruchs kann niemand auch
nur argumentieren und jegliche Dialog-
gemeinschaft ist per se unmoglich.

ZUM GUT DER LEIB-SEELE-EINHEIT

IN DER SEXUALITAT
Es ist in sich widerspriichlich, die freie
Hingabe der Korper zu funktionalisie-
ren und instrumentalisieren, denn dies
bedeutet Verlust und Verletzung des
anderen, der in der Liebe eine bedin-
gungslose Akzeptanz erwarten darf.

ZUM GUT DER GRUNDSATZLICHEN

BEJAHTHEIT IN DER WIRKLICHKEIT:
Es ist sinngefdhrdend, wenn der
Sinn von Sein und das Sein von Sinn
grundsatzlich bestritten werden. Auch
nicht-theistische Lebens-Begriindungen
gehen von einigen Voraussetzungen aus
—1im Zuspruch wie im Widerspruch —,
dass das Leben gewollt ist. Dieses Recht
auf grundsitzliche Erwlinschtheit von
Dasein und Sein darf nicht negiert
werden.

Oder normativ zusammengefasst:

= ZUM GUT DES LEBENS:
Nie Lebensrecht in Frage stellen!

= ZUM GUT DER INTEGRITAT DES
MENSCHEN: Niemand zerbrechen!

= ZUM GUT DER KOMMUNIKATIVEN
IDENTITAT: Nie Versprechen
brechen!

= ZUM GUT DER LEIB-SEELE-EINHEIT
IN DER SEXUALITAT: Kein Miss-
brauch, nie!l

= ZUM GUT DES SINNVOLLEN SEINS:
Nie alles fiir sinnlos erkldren!

Mit diesen Erinnerungen an unbe-
dingte Grenzen fiir unser ethisches
Handeln ist natiirlich nicht geklart,

wie im Einzelnen etwa die Integritat
des Personkerns verletzt wird, was ein
bewusst eingegangenes Versprechen
ist, ob jede Form von AIDS-Privention
wirklich schon ,instrumentalisierte
Sexualitat ist’ oder ob der Mindestlohn
eine notwendige Konsequenz aus dem
Verzwecklichungsverbot des Kant’schen
kategotischen Imperativs sein kann.
Aber es ist vielleicht deutlich gewor-
den, in welchem Korridor eine Abwa-
gungsethik sich bewegen darf, und wo
das Leitmotiv greifen muss: Vieles ist
abzuwigen, manches nie!

Es muss hier gesagt sein, dass mit die-
ser Erinnerung an die Leitplanken einer
,Untergrenzen-Ethik” keineswegs das
gute Handeln in seinem sinnstiftenden
und wirklichkeitserschlief}enden Cha-
rakter schon umrissen wire, es sollte
nur in einer bescheideneren Denkbewe-
gung erhellt werden, was Sinnstiftung
und Wirklichkeitserschlieffung auf
jeden Fall verunmoglicht.

Was fiir eine ethische Orientierung
uber dem, was immer Personsein
verunmoglicht, bleiben kann, sei als
Prinzipienethik resiimierend an das
Ende dieser Grenzen-Ethik gestellt.
Gleichsam als positive Leitplanken
gegeniiber den absoluten Stopp-Schil-
dern des in sich Menschenfeindlichen:
In Modifikation eines unternehmens-
ethischen Rasters von Michael A.
Pagano fiir verantwortliches Handeln
sei diese ,moralische Checkliste“ als
PRINZIPIELLE WEGWEISUNG vorgestellt,
die traditionelle wie gegenwartige
Orientierungsmoralen als Unterschei-
dungshilfen (= ethischer Filter) fiir ein
,Gutes Leben“ empfielt:



10 DAS HERZSTUCK POSITIVER VERANTWORTUNG:

MORALISCHE LEITPLANKEN

als ethische Prinzipien fiir
Verantwortungsentscheidungen

In einem letzten Gedankenschritt sollen ethische Positionen
der abendldndischen Tradition summarisch vorgestellt

werden, die einer Orientierungsethik ein distinktives Funda-
ment verleihen konnen, gleichsam als , Ethische Leitplanken

sche Sollensforderungen unterschiedliche Verpflichtungs-
grade (Kann-, Soll-, und Muss-Normativitaten) angegeben
werden. Dies hat damit zu tun, dass es in der Betrachtung
eines gelingenden Lebens schwieriger ist, das Gelingen zu
prognostizieren, aber sicher(er) kann benannt werden, wann
gutes Leben verunmoglicht wird.

Wenn hier ein Kriterienkatalog fiir eine Verantwor-
tungsethik angerissen sein soll, dann vor allem unter dem
Aspekt einer operationalen ethischen Orientierung. Wer
Handeln ethisch eingrenzen will, sollte folgenden Prinzipien
sich stellen, die eine vernunftgebundene Ethik fiir ein gelin-

fir den Alltag": Wie oben schon skizziert, kénnen fir ethi-

Der Meier-Pagano-Filter fiir eine menschengemafRe Ethik:

Leitplanken zum Guten

Legalitatsprinzip
Ist mein Handeln

gesetzeskonform?

(in einer funktionierenden
Demokratie!)

Offentlichkeitstest

Konnte ich mein Handeln
im Fernsehen offentlich
vertreten?

(Jiirgen Habermas)

Goldene Regel

Kann ich die Folgen meines
Tuns fiir mich selbst wollen?

(Jesus /Buddha /Mohammed
und alle Religionen)

Kategorischer Imperativ

Ist mein Handeln verallgemein-
erbar?

Wird dadurch ein Mensch

ge- oder missbraucht?

(Immanuel Kant + GG Art. 1)

Verantwortung
als SinngemaRheit:

Utilitarismus in
Guterabwagung
Wird mein Handeln in Abwagung

aller Folgen mehr Nutzen als
Schaden fur Viele bringen?

(John Stuart Mill / Jeremy Bentham)

gendes gutes Leben nur schwer hintergehen kann:

Unparteilichkeitsfilter

Was wiirde mein bester Freund
sagen, der keine Aktien im Spiel
hat?

(John Rawls)

Okologischer Imperativ

Werden die Freiheitsgrade der
Kinder/Enkelkinder reduziert?

(Hans Jonas)

Eschatologisches
Sinnprinzip

Wenn ich meine letzte Stunde
mir vorstelle: Hat mein Handeln
dann Bestand?

(Ignatius von Loyola)

Wer diese ethischen Leitplanken in seinem Handeln berticksichtigt und fiir den Einzelfall abwégt, wird schwerlich noch
Grenzen uiberschreiten, die uns als Menschen gesetzt sind.

Kontakt 4-12

19



Literatur:

ASSLANDER, Michael (2011): Grundlagen der
Wirtschafts- und Unternehmensethik.
Marburg

BIRD, Kai (2009): J. Robert Oppenheimer, die
Biographie. Berlin

BRIESKORN, Norbert S] (1997): Menschenrechte.
Eine historisch-philosophische Grundle-
gung. Stuttgart

BUCKSTEEG, Mathias/Hattendorf, Kai (2010):
Fiuhrungskraftebefragung 2010. In: http://
www.wertekommission.de/content/pdf/
kampagne/Fuehrungskraeftebefragung
2010.pdf

BRANTL, Johannes (2001): Verbindende Moral.
Theologische Ethik und kulturvergleichen-
de Humanethologie, Freiburg i. Br.

BOWIE, Norman E. (1999): Business Ethics. A
Kantian Perspective. Malden

BUSS, Eugen ( 2007): Die deutschen Spitzenma-
nager. Wie sie wurden, was sie sind. Herkunft,
Wertvorstellungen, Erfolgsregeln, Oldenburg

GIRARD, René /Gianni Vattimo (2008): Christen-
tum und Relativismus, Freiburg i. Br.

HABERMAS, Jirgen (1983): Moralbewusstsein
und kommunikatives Handeln, Frankfurt

HEUERMANN, Hartmut (2000): Wissenschafts-
kritik. Konzepte Positionen Probleme,
Tibingen und Basel

HEIDEGGER, Martin (1992): Was heif3t denken?
Stuttgart

HOFFE, Otfried (1989): Schulden die Menschen
einander Verantwortung? Skizze einer
fundamentalethischen Legitimation. In:
Lampe, Ernst-Joachim (Hg.), Verantwortlich-
keit und Recht. Opladen, 13-35

HOFFE, Otfried (2002): Lexikon der Ethik. 6.
neubearbeitete Auflage. Miinchen

HOFFE, Otfried (2003): Einfithrung in die
utilitaristische Ethik. Tiibingen, 3. Auflage

HOFFE, Otfried (2007): Lebenskunst und Moral
—oder macht Tugend gliicklich? Miinchen

JONAS, Hans (1984): Das Prinzip Verantwor-
tung. Frankfurt/Main

KLEIN, Stefan (2008): Die Gliicksformel. Oder
wie die guten Gefiihle entstehen. Glitersloh

KOENIG, Matthias (2001): Menschenrechte.
Frankfurt/Main

KUNG, Hans (2010): Anstindig wirtschaften.
Warum Okonomie Moral braucht.
Minchen/Ziirich

LEWIS, C.S. (2003): Die Abschaffung des
Menschen. Einsiedeln 5. Auflage 2003 (engl.
Original: The abolition of man. Oxford 1943)

MEIER, Uto (2010): Vieles ist abzuwégen,
manches nie. In: Uto Meier und Bernhard
Sill, Fihrung. Macht. Sinn. Ethos und Ethik
fur Entscheider in Gesellschaft, Wirtschaft
und Kirche. Regensburg, S. 313-328

NEUFELDT, Michael J. (2009): Wernher von
Braun. Visiondr des Weltraums - Ingenieur
des Krieges. Berlin

PAGANO, M. Anthony (1987): Criteria for Ethical
Decision Making in Managerial Situations. A
paper presented at the Academy of
Management Meetings New Orleans, LA,
August 1987

RAWLS, John (1975): Eine Theorie der Gerechtig-
keit. Frankfurt/Main

RULAND, Bernd (1969): Wernher von Braun.
Mein Leben fiir die Raumfahrt. Offenburg,
2. Auflage

RUSSEL, Bertrand (2011): Philosophie des
Abendlandes. Ziirich, 3. Auflage

SCHOCKENHOFF, Eberhard (1996): Naturrecht
und Menschenwiirde. Universale Ethik in
einer geschichtlichen Welt. Mainz

SCHOCKENHOFF, Eberhard (2000): Zur Luge
verdammt? Politik, Medien, Medizin, Justiz,

Wissenschaft und die Ethik der Wahrheit.
Freiburg i. Br.

SCHOCKENHOFF, Eberhard (2007): Grundle-
gung der Ethik. Ein theologischer Entwurf.
Freiburg i. Br.

SCHROER, Christian (2005): Verantwortung —
Profil eines komplexen Begriffes. In: Uto
Meier und Bernhard Sill (Hg), Zwischen
Gewissen und Gewinn. Werteorientierte
Personalfiihrung und Organisationsent-
wicklung. Regensburg, S. 333-345

SINN, Hans-Werner (2010): Kasino-Kapitalis-
mus. Wie es zur Finanzkrise kam, und was
jetzt zu tun ist. Berlin

SPAEMANN, Robert (2008): Moralische
Grundbegriffe. Miinchen

SPAEMANN, Robert (1994): Philosophische
Essays. Stuttgart

SPAEMANN, Robert (2001): Grenzen. Zur
ethischen Dimension des Handelns.
Stuttgart

SPAEMANN, Robert (2011): Nach uns die
Kernschmelze. Hybris im atomaren
Zeitalter. Stuttgart

WICKLER, Wolfgang (1971 u.6.): Die Biologie der
zehn Gebote. Miinchen

WIELAND, Josef (2006): Gesellschaftliche
Verantwortung der Unternehmen. In:
Unternehmensethik im Spannungsfeld der
Kulturen und Religionen. Stuttgart, S. 2-10

WILDT, Michael (2008): Generation des
Unbedingten. Das Fithrungskorps des
Reichssicherheitshauptamtes. 2. Auflage
Hamburg (= Habilitationsschrift 2001
Universitat Hannover). Erste Auflage 2003

Dr. theol. Uto J. Meier ist Professor fiir Religionspddagogik an der Fakultat fiir Religions-
padagogik und Kirchliche Bildungsarbeit der Katholischen Universitét Eichstatt-Ingolstadt.

20

Kontakt 4 -12




