
Kontakt 4 . 12  7

Es sei mit einem modernen Gedicht 
begonnen, dessen Intuition interes­
santerweise eine sehr alte moralphilo­
sophische Position trifft, die in dieser 
fundamentalethischen Reflexion ein 
wenig entwickelt werden soll:

Erich Fried greift hier in einem lyrischen 
Sprachspiel ein zentrales Thema gegen­
wärtiger Verantwortungstheorien auf, 
die im Kern davon handeln, ob das, was 
wir als legitimiert ansehen und anstre­
ben, also unser freies wie zielbestimm­
tes Handeln, von „letzten großen Zielen“ 
bestimmt sein soll, oder ob gerade in 
dieser äußeren Zielbestimmtheit als 

Letztorientierung – in der praktischen 
Philosophie „Konsequentialismus“ 
genannt – nicht selbst ein ernstes philo­
sophisches Problem liegt.

Der Verfasser gehört zu derjenigen 
Denktradition, die eine Begründung 
des Guten aus einem äußeren Zweck 
als problematisch erkennt, heiße dieser 
Zweck nun klassenlose Gesellschaft oder 
Rasse oder Fortschritt oder Rendite. 
Wir alle kennen den Preis, den diese 
Denkfiguren in der Geschichte schon 
gekostet haben und immer noch 
kosten. Der Gulag, das KZ oder auch 
die Kinderarbeit der Millionen Kleinen, 
die für unsere Wohlfahrt die Teppiche, 
die Pflastersteine und die ach so feinen 
Schnäppchen produzieren, über die wir 
uns bei Tchibo und Aldi herzlich beim 
Shopping erfreuen. Und diese Haltung, 
wir müssten uns doch dem großen Ziel 
unterwerfen, ist in vielen unmittelbaren 
ethischen Entscheidungen verborgen, 
die unser Leben bestimmen.

Dabei ist dieses „Das-Größere-
Wollen“ durchaus auch als positives 
ethisches Existenzial zu sehen:

„Der Mensch ist dasjenige Geschöpf, 
das mehr will, als es kann, und mehr 
kann, als es soll“, schreibt der renom­
mierte deutsche Verhaltensbiologe 
Wolfgang Wickler in seinem lesenswer­
ten Band „Die Biologie der zehn Gebote“, 
um das bekannte anthropologische 
Phänomen der grundsätzlichen „Offen­
heit / Instinktungebundenheit“ des 
Menschen zu beschreiben.

Dieser kleine Essay zu einem Ver­
antwortungsverständnis aus einem 
Nachdenken über Grenzen will daher 
einer moralphilosophischen Frage kurz 
nachgehen, woran sich heute denn eine 
nachhaltige Ethik orientieren sollte, die 
nicht ständig verschiedenen „Werte-

Über Grenzen und Leitplanken 
Ethische Verantwortung heute – jenseits zweckrationaler Vernunft

Elementarmoralische Einwürfe gegen eine Ethik der Güterabwägung.
Ein Plädoyer für eine Rehabilitation des „von Natur aus Rechten“.

Uto J. Meier

Die gute Sache

wenn ich sehe

was alles

um der guten Sache willen

getan wird

dann denke ich

manchmal

es wäre 

vielleicht eine gute Sache

wenn es überhaupt 

keine

gute Sache

mehr gäbe

(Erich Fried, aus: Lebensschatten.  
Gedichte, Berlin 1981)

Herrschaften“ so wechselnd und abwä­
gend wie zweckdienlich dienen will. 

Kurzum: An welchen Leitlinien  
(= Ethischen Prinzipien) sollen wir 
uns orientieren und welche unbeding­
ten Grenzen (als konkrete normative 
Forderungen) sollen wir anerkennen, 
wenn wir nicht als Menschen abdanken 
wollen zugunsten es Zieles „Jenseits 
von Gut und Böse“, wie es Nietzsche 
formulierte?

�Ein erster wissenschafts‑
ethischer Blick:

Der Paradigmenwechsel von einem 
wertneutralen zu einem wertgebunde-
nen Wissenschaftsverständnis

Während Aristoteles (Metaphysik IV.3 
und Nikomachische Ethik VI.3) noch die 
völlig voraussetzungslose, autonome 
und wertfreie Zielsetzung der Wissen­
schaft propagierte, die die Wahrheit – 
und teleologische Zielgerichtetheit – in 
den Dingen und Prozessen um ihrer 
selbst sucht, und dies widerspruchsfrei 
und mit beschreibbar logischen Me­
thoden (Syllogismus und Induktion), 
erkennt die kritische Moderne, sicher 
seit dem kritischen Rationalismus eines 
Karl Popper (1902-1994) den positiven 
wie negativen Einfluss des Interesses 
(der Politik, der Wirtschaft) auf die Wis­
senschaft: „Während wir Philosophen 
noch streiten, ob die Welt überhaupt 
existiert, geht um uns herum die Natur 
zu Grunde.“ Bekanntlich ist der Sitz im 
Leben der Differentialgeometrie die 
frühe Ballistik-Technologie der neu­
zeitlichen Artillerie, wie auch die Na­
vigation, die Kartografie und Geodäsie 

1



8  Kontakt 4 . 12

(der Kolonialmächte) die vermeintlich 
interesselose Mathematik (mit) ent­
wickelte und motivierte. Die Unschuld 
einer wertfreien Wissenschaft ging 
endgültig verloren mit der weltführen­
den deutschen Chemie am Anfang des 
20. Jahrhunderts, als diese sich wie ein 
wissenschaftlicher Oberprimaner völlig 
den Kriegsforderungen des militaristi­
schen Wilhelminismus unterwarf: Der 
spätere Nobelpreisträger für Chemie, 
Prof. Fritz Haber (1868-1934, Nobelpreis 
1919 für die Ammoniak-Synthese, die 
sowohl die Düngemittel- wie Spreng­
stoffherstellung revolutionierte), ging 
in die Geschichte auch als „Vater des 
Giftgases“ ein, das er den deutschen 
Militärs einsatzgerecht erfand (seine 
Frau Clara Immerwahr, selbst Che­
mikerin, beging wohl auch deswegen 
Selbstmord).

Und in diesem Frühjahr 2012 wurde des 
100. Geburtstages von Wernher von 
Braun gedacht, der sowohl als „Vater der 
Mondfahrt“ Weltruhm erlangte, wie 
auch als willfähriger Erfinder der V-2 im 
NS-Regime die Janusköpfigkeit des neu­
zeitlichen Wissenschaftlers verkörpert, 
der keine Grenzen in einer ausufern­
den Güterabwägung mehr akzeptieren 
konnte und wohl auch nicht wollte. 
Wernher von Braun und sein Protegé, 
General Dornberger, rechtfertigten sich 
nach dem Krieg immer – vor allem im 
Blick auf die tausende Opfer, die allein 
die V-2-Produktion im KZ Mittelbau-
Dora forderte – mit dem Argument: 
„… dass wir Raketen für militärische 
Zwecke entwickeln mussten, haben 
wir immer nur als Umweg betrachtet. 
Wir wussten, dass die Frühpioniere 
der Fliegerei in der ganzen Welt den 
gleichen Umweg beschreiten muss­
ten.“ (Ruland 1969: 71). Instrumentelle 
Vernunft nannte Jürgen Habermas 
ein solches Denken einmal, ja, eine 
instrumentalisierte Moral kann man 
aus der unbegrenzten Abwägung 
unserer Handlungsbegründungen hier 
unschwer identifizieren, die dem Prin­
zip huldigt, dass der Zweck die Mittel 
heilige.

Dieser Verlust der wissenschaftlichen 
Unschuld führte bei Karl Popper zum 
Postulat einer notwendig wertgebun­

denen Wissenschaft, die ihre Legiti­
mation eben nicht aus dem reinen 
Erkenntnisfortschritt schöpfen darf, 
sondern sich zum einen aus Wahrheits­
suche (allerdings über die Skepsis der 
Theorie-Falsifikation), zum anderen 
aber aus der Lösung von Problemen 
und aus der Minderung von Leid und 
Übeln verstehen soll.

Robert Oppenheimer (1904 – 1967), 
maßgeblicher Kopf im „Projekt Man­
hattan“ zur Entwicklung der amerikani­
schen Atombombe, war wahrscheinlich 
einer der tragischsten wie wachsten 
Figuren im Wissenschaftsbetrieb der 
Neuzeit, die das Problem der Verant­
wortlichkeit des Wissenschaftlers 
existentiell durchleben mussten: Nach 
dem Abwurf der beiden Atombomben 
über Hiroshima und Nagasaki (125.000 
Soforttote, allesamt Zivilisten, ca. 
100.000 weitere Tote in Folge schwers­
ter Strahlenverletzungen), versuchte 
Oppenheimer die Entwicklung der 
Wasserstoffbombe zu verhindern, weil 
er eine Mitarbeit an dieser Forschung 
nicht mehr moralisch verantworten 
konnte. Literarisch hat bekanntlich 
Heinar Kipphardt 1964 diese Figur in 
seinem Drama „In der Sache J. Robert 
Oppenheimer – ein szenischer Bericht“ 
vor allem unter verantwortungsthe­
oretischen Fragestellungen luzide 
ästhetisch verarbeitet.

�Zweckrationalität  
die Zweite: Ethische  
Verantwortung  
trotz Ökonomie?

Ein anderer wesentlicher Bereich un­
serer Gesellschaft, in dem das Prinzip 
einer ausufernden „Abwägungs-Ethik“ 
kräftig dominiert, ist die Ökonomie: 
Wird die deutsche Wirtschaftselite auf 
ihre ethische Sensibilität befragt (so 
Eugen Buß in seiner großen Untersu­
chung über die deutschen Wirtschafts­
eliten 2007: 149-175), zeigt sich eine 
erstaunliche Diversität: Exakt 13 % der 
befragten Topmanager halten den Stel­
lenwert von Moral für unzureichend 

bzw. empfinden Moral als störend (Buß 
2007: 130) wie 13 % Moral als unabding­
bare Basis für gutes Wirtschaften er­
achten. 31 % sprechen Moral-Kategorien 
eine große Rolle zu, 33 % sehen Morali­
tät als ambivalente Größe.1

Ankerbeispiel für eine klare ethik­
orientierte Rahmenordnung zeigt z. B. 
folgendes CEO-Statement bei Buß:

„Die Rolle der Moral kann nicht groß 
genug sein. (…) Es gibt viele Unterneh­
mer, die auch sehr moralisch handeln. 
Richtig bewusst unmoralisch handeln 
nur sehr wenige. Ethik ist ein Fach 
an der Uni, das eigentlich von allen 
gehört werden sollte. Man kann nicht 
genug davon reden. (..) Für mich muss 
der Unternehmer ein breit angelegter 
Humanist sein.“ (Buß 2007: 153)

Eine Unvereinbarkeit von moralischer 
Positionalität und ökonomischer 
Zielsetzung zeigt dagegen eine Position 
aus dem Kreis der 13 % Kritiker einer 
Vereinbarkeit von Unternehmenszielen 
und Moralorientierung auf:

„Die Diskussion über Moral ist für 
mich in erster Linie eine Feigenblattar­
gumentation. Führungsethik-Diskus­
sionen (…) sind doch nichts anderes als 
der vergebliche Versuch, Moraldefizite 
auf der Managementebene mit For­
meln zu übertünchen, die Wasser predi­
gen, aber letztlich Wein trinken. (…) Ich 
glaube nicht, dass ethische Grundsätze 
in den Chef-Positionen in irgendeiner 
Form verinnerlicht worden sind und (…)
gelebt werden.“ (Buß 2007: 160)

In welchem Verhältnis sieht die 
wirtschaftliche Machtelite Ethik und 
Ökonomik im Einzelnen? (Nur?) 25 % 
der Spitzenmanager sehen die Entwick­
lung ethischer Leitlinien als erfor­
derlich.2 Und Moral wird (ebenso mit 
nur 25 %) als durch die Persönlichkeit 
der Führungskräfte in ihrer Vorbild­
funktion abgebildet. Jeder fünfte Chef 
(19 %) sieht in der Globalisierung eine 

1  Die jüngere Untersuchung von Bucksteeg 
(Bucksteeg 2010) zeigt eine Zunahme der 
Akzeptanz von moralischen Werten als 
Unternehmenssteuerungstools (ebd. 30).

2  Anders dagegen die Studie von Bucksteeg von 
2010 (ebd. 22 f.): Hier fordern 71 % aller Füh­
rungskräfte die öffentliche Transparenz von 
Werteleitlinien.

2



Kontakt 4 . 12  9

Erschwernis für ethische Standards, die 
dem Menschen dienen, Moral kollidiert 
mit (markt-)wirtschaftlichen Notwen­
digkeiten (17 %). (Buß 2007: 165)3 

Und in vielen Antworten zeigt sich 
eine weit verbreitete Unsicherheit, dass 
moralische Positionen eine relative 
Größe sind: “Wenn es der kategori­
sche Imperativ ist, denke ich, dass er 
natürlich eine Rolle spielt. (…) Ist das 
Fusionieren von Unternehmen mit 
Freisetzung von Mitarbeitern mora­
lisch oder unmoralisch? Fragen Sie die 
Betroffenen und fragen Sie die, die es 
tun, und Sie kriegen sehr unterschied­
liche Antworten. (…) Aber Moral ist eine 
sehr fließende Kategorie. Was vor zehn 
Jahren noch moralisch war, ist heute 
nicht moralisch (…).“ (Buß 2007: 166) 
Das Phänomen der Relativität morali­
scher Positionen bestimmt inzwischen 
erheblich deutsches Management-
Denken.

Gleichwohl wird immer wieder die 
schwere Vereinbarkeit von ökono­
mischen Sachzwängen und ethisch 
eigentlich wünschenswerten Hand­
lungsalternativen bei hohen Managern 
im Kontext ökonomisch vermeintlicher 
Sachzwänge beklagt: „die Ohnmacht 
kommt fast zwangsläufig. Unter den de­
terministischen Rahmenbedingungen 
des Marktes wird man oft gezwungen, 
Entscheidungen zu treffen, die ein an­
derer als unmoralisch empfindet oder 
als unethisch deutet.“ (ebd.)

Und Buß‘s Untersuchung zeigt auch – 
durchaus irritierend –, dass die Macht­
elite der deutschen Wirtschaft ein 
hohes moralisches Ideal für ihre Rolle – 
oft implizit, aber durchaus spürbar – in 
Anspruch nimmt, und doch nicht selten 
vor der unklaren Beziehung von ethi­
scher Forderung und ökonomischen 
Zielen verunsichert argumentiert.

Es ist damit jetzt der Ort gegeben, eine 
Klärung anzugehen, welches Ethos, 
welche ethischen Standards durchaus 
klare Orientierung geben können im 
Angesicht des umgreifenden Relativis­

3  anders Bucksteeg 2010: 23, hier plädieren über 
50 % für einen Ethik-Primat im Konfliktfall 
zwischen Wert und Cash.

mus, moralische Positionen, die weder 
vor einem vermeintlichen Relativis­
mus vorschnell kapitulieren, noch der 
Hybris einer endgültigen Klärbarkeit 
aller casus erliegen, wenn Entscheidung 
verantwortet werden will.

Die Frage stellt sich daher: Wovor müs­
sen Manager wie Wissenschaftler – 
und vielleicht auch jeder Mensch, der 
in Sachzwängen / Systemen steht – sich 
verantworten? Aristotelisch nur vor 
der Wahrheitssuche? Oder nur vor dem 
Letztziel Rendite? Oder auch vor den 
ferneren Folgen der Verwendung ihrer 
Erkenntnisse und Gewinnerzielungs­
arrangements ? Oder sind dafür die 
Verwender / Konsumenten dieser 
Erkenntnisse / Prozesse verantwortlich 
zu machen? Oder die anordnenden 
Politiker oder Märkte? 

Auch im Alltag drängen diese Fragen: 
Darf man das günstige Schnäppchen 
bei Tchibo erwerben, das mit hoher 
Wahrscheinlichkeit in schwer unge­
rechten Kontexten gefertigt wurde? 
Oder ist man der knappen Familien­
kasse zuerst verantwortlich? Ist ein 
Kurzstreckenflug in den Kurzurlaub 
noch verantwortlich, wenn doch das 
Weltklima davon beeinträchtigt wird? 
Darf man überhaupt dem Bankberater 
noch zuhören, der ein Wertpapier anbie­
tet, das noch ein Prozent mehr bietet? 
Kurzum: Sind wir nicht alle verstrickt 
in ungerechte Systeme, sind wir nicht 
alle (mit?-)verantwortlich für die gro­
ßen und kleinen Krisen der Welt und 
Umwelt und Nachwelt? Oder genügt es, 
wenn wir den Nahkreis „sauber halten“? 
Dispensiert gar die „große Aufgabe“ vor 
einer normativen Verantwortlichkeit, 
die unabhängig von der jeweiligen 
Funktionsverantwortung ist? Wer 
lebt schon ohne Widersprüche? Auch 
Bischöfe fahren eine Dienst-Mercedes, 
der nicht zu den schöpfungsfreund­
lichsten Erfindungen der Welt gehört.

Oder ruht diese ausufernde Verant­
wotlichkeitszuschreibung auch einer 
problematischen All-Verantwortlichkeit 
auf, der gegenüber wir weder ver­
pflichtet sein können noch überhaupt 
verpflichtet sein sollen, weil Verant­
wortung unmittelbar wäre und nicht 
alle letzten Ziele meinen kann?

Hilfereich scheint mir, sich zuerst 
einem differenzierten Verantwor­
tungsbegriff zu stellen, der eine „Ethik 
jenseits der Zwecke“ andenken will, 
die als prinzipielle Leitplanke wie als 
normativ-unmittelbare Grenze sich 
artikulieren kann.

Zur Differenzierung des 
Verantwortungsbegriff

Traditionell (zusammenfassend: Ass­
länder 2011) wird der Verantwortungs­
begriff in der neueren Debatte in einer 
vierstelligen Relation begriffen: 
(1) Ein Verantwortungssubjekt (Per­

son / Firma / Institution) ist für ein 
(2) Verantwortungsobjekt (Handlungen 

aber auch Sprechakte) gegenüber 
einer

(3) Verantwortungsinstanz (Gericht/
Gewissen / öffentliche Meinung) vor 
einem 

(4) Normativen Hintergrund (Regel­
werk als Kann- oder Soll- oder 
Muss-Regel, Qualität einer sittlichen 
Beziehung, deontologischer versus 
teleologischer Normenbegründung)

verantwortlich.

Diese Verantwortung ist zum einen 
(nach Höffe 1989)
a)   retrospektiv (jemand muss sich für 

eine vergangene Tat verantworten), 
aber auch 

b)   prospektiv (für inskünftiges Han­
deln) wie aber auch

c)   rekonziliativ (wiedergutmachend) 
angelegt, d. h. haftungspflichtig.

Damit ist allerdings noch nicht das we­
sentliche Moment des zugrunde liegen­
den Handlungsverständnisses geklärt. 
Denn auch Mafia-Mitglieder „verant­
worten“ sich, indem sie persönlich für 
die einzutreibenden Schutzgelder haf­
ten und vor dem „Ehrenrat“ ihrer Eh­
renwerten Gesellschaft sich – im Blick 
auf die gesetzten Erpressungsziele – 
rechtfertigen müssen. Volkswirtschaft­
lich sorgt die Mafia sogar für positive 
Effekte, da sie „Umsätze“ generiert, die 
– ohne Besteuerung – den Warenfluß 

3



10  Kontakt 4 . 12

(von Drogen und Waffen!) intensiviert. 
Ohne scharfe Klärung der Legitimität 
des normativen Hintergrundes ist also 
noch nicht viel für eine substantielle 
ethische Betrachtung gewonnen, es blie­
be bei einem problematischen Relativis­
mus, wenn der normative Hintergrund 
aus seiner funktionalen Begründung 
nicht befreit wird.

Adolf Eichmann, der Organisator des 
Holocaustes in Europa, hat in seinem 
Prozess in Jerusalem immer wieder be­
teuert, dass er nur Züge bereit gestellt, 
Personallisten erarbeitet und bei der 
Wannsee-Konferenz ja nur Protokoll 
geführt habe. Er selbst habe nie auch 
nur einem einzigen Juden ein Haar 
gekrümmt. Dennoch wurde er zu Recht 
verurteilt. Warum?

Zu einem sittlichen Handlungsakt 
gehört nämlich immer schon das 
Wissen um die Handlungsfolgen (und 
ihres Rechts- bzw. Unrechtscharakters) 
sowie der bewusste und freie Vollzug, 
dessen (Langzeit-)Folgen also noch dem 
Subjekt zuzuschreiben sind. Bekannt­
lich wurde Adolf Hitler von seinem 
Vater als Bub wöchentlich mehrfach 
geprügelt, ist also Alois Schicklgruber, 
Hitlers Vater, für den Zweiten Weltkrieg 
verantwortlich? Nein, die Folgen seiner 
Prügelpädagogigk waren nicht vorher­
sehbar (wiewohl verwerflich dem Kind 
gegenüber!), wohl aber die Funktion 
der Züge nach Auschwitz, die Eichmann 
seit der Wannseekonferenz beflissen 
organisierte.

Schon Hegel hatte in seiner Rechtsphi­
losophie davor gewarnt, dass ein Brand­
stifter nicht sagen kann, seine Hand 
habe ja nur einen kleinen trockenen 
Grashalm zum Glühen gebracht. 

Diese grundsätzliche Erkenntnis ist 
gerade für eine moderne „Handlungs­
ethik“ von besonderer Relevanz, weil 
wir im Zuge der Zunahme von erhebli­
chen Handlungsreichweiten in der 
technisierten Moderne (zeitlich wie 
quantitativ, man denke an die Kern­
spaltungsforschung, die zum einen 
militärisch und zum anderen ökono­
misch getrieben war, oder an die 
Gentechnikforschung, die keineswegs 

unschuldig um des reinen Erkenntnis­
fortschrittes sich engagiert!) uns klar 
machen müssen, dass Irreversibilitäten 
schneller installiert werden (etwa bei 
einem Eingriff in die Keimbahnen), als 
dies in der Vormoderne je denkbar war. 
Dasselbe gilt für die exponentielle 
Zunahme von Nebenfolgen (wer dachte 
schon beim guten Kühlschrankkühl­
mittel der Fluorkohlenwasserstoffe, 
dass damit der Ozonschutz der Erde in 
Gefahr gerät?), die in der gegenwärtigen 
Debatte mit dem Postulat der „Nach­
haltigkeit“ zu fassen versucht wurde 
(Jonas 1984).

Damit wird das Problem klarer, dass der 
„normative Hintergrund“ sowohl Hand­
lungen in Unabhängigkeit von ihrem 
„Funktionsgelingen“ ethisch näher le­
gitimieren muss, wie wir auch Abgren­
zungen erkennen müssen, für welche 
Handlungsreichweiten bzw. ob wir 
überhaupt für alle Folgen verantwort­
lich sind. Mithin geht es um die Frage, 
was das eigentlich ist, eine ethische, 
eine sittliche Verantwortung überneh­
men, wenn weder das Realisieren von 
„Letztzielen“ („Rentabilität ist Ethik!“) 
noch die Ignoranz gegenüber Folgen 
(„Ich habe doch nur Züge organisiert!“) 
genügen kann.

Eine erste Überlegung soll zuerst der 
Frage nachgehen, ob es nicht grundsätz­
lich unterschiedliche Verantwortungs­
reichweiten gibt, bevor bedacht wird, 
welche Sollensforderungen in Alternati­
ve zu Zweckoptimierungsprogrammen 
das europäische Denken kennt:

�Verantwortungsebenen 
als Theorie gestufter 
(Mit-)Verantwortung

Hilfreich in dieser Fragestellung ist 
eine Differenzierung, die die Wirt­
schaftsethik hervorgebracht hat und die 
hier modifiziert für den Ethik-Diskurs 
einer allgemeinen Ethik – exemplarisch 
mit Blick auf die Wissenschaft – reflek­
tiert wird:

Verantwortungsebenen als gestufte 
Verantwortungsreichweiten lassen sich 
beschreiben in einer

a) Verantwortungsethischen Mikroebene 
unmittelbarer personaler Interaktion 
(individuelle Verantwortlichkeit in der 
konkreten Sacharbeit, als methodischer 
Sorgfalt, Pflichterfüllung gegenüber 
den Rollenerwartungen, z. B. der un­
mittelbaren Gefahrenvermeidung wie 
auch Auftragserfüllung ) und damit 
unmittelbarer Verantwortung vor den 
Zielen der beruflichen wie außerberuf­
lichen Verpflichtungen.

Die Putzfrau in einem Institut für 
Mikrobiologie, das eventuell neue Viren 
für die biologische Kriegführung erar­
beitet, muss den Raum saubermachen, 
denn ihre Kinder brauchen den kleinen 
Lohn. Sie ist nicht verantwortlich für 
die Problematik dieser menschenfeind­
lichen Untersuchungen.

b) Verantwortungsethischen Meso-
ebene als der Verantwortung der 
Organisation(sziele), in der das Indivi­
duum steht.

Auch ein Arzt kann sich – in For­
schung und im Vollzug – um die 
Gesundheit eines Folterkandidaten 
kümmern – und damit seinen Job „gut“ 
machen –, aber er sollte eben gar nicht 
in der Struktur eines die Personwürde 
verachtenden Regimes arbeiten oder 
sich wissenschaftlich vorgängig dazu 
engagieren. Wenn also klar wäre, dass 
Forschung und wissenschaftliche An­
wendung primär einem amoralischen 
Ziel dient, ist diese wissenschaftliche 
Arbeit unethisch. Diese Verantwortung 
kann als Institutionenethik begriffen 
werden, für die der Einzelne nur be­
dingt verantwortlich ist, da Individuen 
in der Regel ihre Rollenidentität aus 
den Organisationszielen ableiten müs­
sen (ein General muss/wird im Letzten 
Krieg führen, auch wenn er persönlich 
ein netter Mensch ist. Ein Institutsdi­
rektor muss seinem Forschungsauftrag 
dienen, allerdings ständig fragen, ob 
dieser allgemein legitimen Forschungs­
zielen noch dient). Diese Organisations­
ziele muss ein Verantwortungsträger 
grundsätzlich ständig kritisch (mit-)
reflektieren.

4



Kontakt 4 . 12  11

c) Verantwortungsethischen Makroe-
bene, die den grundsätzlichen Fragen 
nachgeht, inwieweit z. B. Wissenschaft 
sich welchen Zielen unterordnen 
darf (Wissenschaft als von Zweck und 
Verwendung unabhängig verstanden, 
gar blind fortschrittsfixiert (ohne die 
Qualität von Fortschritt – und Fort­
schritt für wen? – zu reflektieren); die­
se Makroebene ist daher als Reflexion 
der (finanziellen wie philosophischen) 
Rahmenbedingungen zu verste­
hen, unter denen Wissenschaft sich 
bestimmten Themenfeldern widmet 
(Kernphysik oder Armutsbekämpfung? 
Wirtschaftswissenschaft als Lehre von 
Gewinnmaximierung oder Gemein­
wohlmaximierung etc.). Letztlich geht 
es hier um eine Allokationsethik von 
Ressourcen, denn in der heutigen For­
schungslandschaft kommt nur voran, 
wer Ressourcen zugewiesen bekommt. 
Und diese Ressourcenzuweisungen 
sind begründungspflichtig.

Wenn diese Differenzierung unter­
schiedlicher Verantwortungsebenen 
richtig ist, gelten eben auch unter­
schiedliche Verantwortungsgrade:

Der Doktorand sollte einen Versuch 
nach Weisung seines Doktorvaters aus­
führen – er kann nämlich meist nicht 
wissen, dass eventuell seine Ergebnisse 
á la longue missbraucht werden; der 
Ordinarius muss sich schon intensi­
ver fragen, welche Forschungsziele er 
anstreben kann, wem und wie seine 
Forschung dient und dienlich ist; und 
die Wissenschaftspolitik(er) wie die 
scientific community müssen sich fra­
gen lassen, vor welchem Menschenbild 
und vor welchen Wertpräferenzen sie 
Wissenschaft betreiben, wenn sie Milli­
arden in bestimmte Richtungen lenken 
oder Milliarden ausschließen. Am ein­
gängigsten lässt sich dies derzeit in den 
Wirtschaftswissenschaften aufzeigen.

Erhebliche Finanz- und Personalres­
sourcen in den ökonomischen Wissen­
schaften werden immer noch dem – 
kaum kritisch reflektierten – Ziel einer 
betriebswirtschaftlichen Gewinnmaxi­
mierungsprinzip zugeordnet, das – wie 
die gegenwärtigen Finanzkrisen zeigen 
– hoch kontraproduktiv sein kann. 
Was diese Forschung zur optimierten 
Effizienz betriebswirtschaftlichen Han­
delns z. B. als ökologische „Nebenwir­

kung“ beinhaltet, wird erst langsam als 
eigenes, als anderes Wissenschaftsziel 
erkannt und angegangen. Inzwischen 
werden in Bilanzen auch Nachhaltig­
keitskriterien eingeführt, doch hatte 
dies ein erhebliches Umdenken im Wis­
senschaftsverständnis der Ökonomie 
zur Voraussetzung.

Daher wird über die wissenschaftliche 
Wirtschaftsethik inzwischen langsam 
auch in der Öffentlichkeit diskutiert, ob 
„mehr“ immer ein menschliches „bes­
ser“ ist und ob nicht auch vermeintlich 
außerökonomische Kategorien wie „Ge­
rechtigkeit“ zu einem sinnstiftenden 
wirtschafts-wissenschaftlichen Ansatz 
gehören muss. Dies gilt insgesamt für 
die Wissenschaft! Schon Heidegger 
hatte diese Sinnvergessenheit der 
Funktionswissenschaften mit seinem 
berühmten Dictum „Die Wissenschaft 
denkt nicht.“ lakonisch entlarvt (Hei­
degger 1992: 8), was letztlich (auch!) 
meinte, dass Wissenschaft eben per se 
keine ethische Dimension in sich trägt. 
Diese muss ihr abverlangt werden.

Weiter ist hier schon die Medizin­
ethik, die sich – vorausschauend wie 
interdisziplinär vernetzt – Grenzen 
auferlegt hat: Nicht nur im Blick auf 
Menschenversuche, sondern auch im 
Rekurs auf die philosophische Frage, 
was denn menschengemäße Heilung 
und Therapie ist, unter Umständen 
sogar das Absetzen von Therapien, 
wenn dies ein menschenwürdige(re)s 
Sterben ermöglicht.

�Ethik als elementar- 

essentialistische Reflexion 

auf Untergrenzen

Wenn wir also grundsätzlich unter­
schiedliche Verantwortungshöhen 
inne haben, muss bedacht werden, 
wo wir – trotz aller unterschiedlichen 
ethischen Zuständigkeiten – doch 
gefordert sind, oder ob nicht das oben 
genannte problematische Prinzip der 
Zweck-Mittel-Heiligung doch in Gestalt 
unterschiedlicher Zuständigkeiten 
über die Hintertür unterschiedlicher 
Entscheidungshöhen zurückkehrt. 

Denn das Prinzip unterschiedlicher 
Verantwortungshöhen hieße ja auch, 
dass der höhere Verantwortungsträger 
mich immer entlastet. Immer? – In der 
großen und langen Tradition ethischer 
Reflexion gibt es vielfältige Wege, wie 
das, was zu tun ist (und zu unterlassen 
ist), und wie das, was verantwortbar ist, 
legitimiert wird.

Mit zwei Statements der oben zitier­
ten deutschen Topmanager soll eine 
Klärung versucht sein: “Ich hege gro­
ßen Zweifel, ob man immer gleich mit 
den großen moralischen Hämmern 
kommen kann. Jeder muß letztlich 
seine Grenzwerte selbst bestimmen.“ 
(Buß 2007: 162) – Und: “Wenn die Wirt­
schaftlichkeit es erfordert, dann muß 
man auch zu ‚unmoralischen Mitteln’ 
greifen.“ (Buß 2007: 161)

5.1 Der Relativismusvorbehalt: 

Jeder muss selber entscheiden, 

was recht ist?

Der erste Einwand, der für den gegen­
wärtigen ethischen Mainstream nicht 
wenig repräsentativ ist, rekurriert auf 
den Subjektivitätsvorbehalt im Bereich 
der moralischen Positionierung: „Jeder 
muss seine Grenzwerte selbst bestim­
men“ hören wir. Hier wird ein Denken 
offenbar, das zum einen die gänzlich 
subjektive Relativität aller ethischen 
Normierungen postuliert und auch klar 
der Überzeugung huldigt: „Der Zweck 
heiligt die Mittel!“ 

Diese erste Position kann man schnell 
sowohl als widersprüchlich wie auch als 
unmenschlich interpretieren. Es ist evi­
dent, dass ein „Jeder-muss-seine-Moral-
selbst-Definieren“ schwer denkmöglich 
ist4. Nach diesem Vorstands-Dictum (es 
gehört zu den 13 % der Ethik-Skeptiker 
in der deutschen Wirtschaftselite) 

4     Vom grundsätzlichen Widerspruch einmal 
ganz abgesehen, dass ein Wertrelativist ja – qua 
definitione – einem Menschen mit universa­
listischen Ansprüchen nichts entgegnen darf. 
Denn warum sollte der Universalist aus dem 
„Jeder-soll-seine-Überzeugung-Leben“ ausge­
schlossen werden? Womit der Relativismus sich 
selbst ad absurdum führt.

5



12  Kontakt 4 . 12

wären auch Terroristen und Triebtäter, 
die buchstäblich über Leichen gehen, 
durchaus moralische Menschen, denn 
man könnte sich mit keinem allge­
meingültigen Argument gegen diese 
idiosynkratische „Ethik“ wehren. Denn 
jeder dürfe ja selbst definieren, welche 
Moral er für sich verbindlich erklärt 
und was er für „recht“ hält.

Aber gerade der demokratische Verfas­
sungsstaat lehnt diese Beliebigkeit des 
vermeintlich jeweiligen – individuell 
aber auch kulturell relativen – Ethos ab. 
Auch zeigt die westliche Verfassungsge­
schichte, dass im Bereich der Persönlich­
keitsrechte immer mehr Grundrechte 
sogar dem parlamentarischen Zugriff 
entzogen wurden, weil sie eben dem 
Menschen als Menschen zukommen5. 

Freilich kennen unterschiedliche Kultu­
ren in der Tat völlig differente Handlun­
gen als ethisch gerechtfertigt: Bei den 
Azteken waren Menschenopfer selbst­
verständlich, dem römischen Vater war 
das Aussetzen seines Kindes rechtlich 
zugebilligt, die Muslime kennen die 
Vielehe, das deutsche Recht verbietet 
dies alles. Doch der Streit über konkre­
te unterschiedliche Normen setzt ja 
einen (zu findenden) Maßstab voraus, 
und dies kann dann nicht als Beleg für 
Relativität interpretiert werden.

In der Antike gab es bei den Griechen 
einen Maßstab für das, was über dem 
subjektiven Belieben ordnend aner­
kannt war: Dieser Maßstab war das 
„kata physin“, also das „Naturgemäße“.

Während es z. B. bei den Skythen noch 
üblich war (so Herodot6), dass die jun­
gen skythischen Frauen sich eine Brust 
abschnitten, lehnten die Griechen dies 
ab: Es liegt eben nicht im Wesen der 
weiblichen Brust, dass sie amputiert 
wird, sie ist für einen lebensfreund­
licheren Dialog vorgesehen. Dieses 
Denken über das „Naturgemäße“ geht 
nämlich davon aus, dass es einen Sinn­
gehalt in den Dingen gibt, eine gewisse 

5  vgl. dazu Meier 2010, 318.

6  Das Beispiel nach Spaemann 1982, Kapitel 1: 
Philosophische Ethik oder: Sind Gut und Böse 
relativ, S.14.

teleologische Bestimmtheit, die das 
Wesen (daher der Begriff „Essentialis­
mus“ seit der Scholastik) der Dinge und 
auch menschlicher Akte angeben kann.7

Auch heute zeigt sich „Relativität“ von 
Normen, man denke an die Tradition 
der Beschneidung in Ostafrika, doch wa­
gen wir inzwischen unverkrampfter zu 
sagen, dass es dem Wesen (und Recht) 
der weiblichen Sexualität zukommt, 
hier nicht verstümmelt zu werden, 
auch wenn, – gegen das Habermas’sche 
zwangfreie Beteiligungspostulat8 – 
diese Tradition bisweilen sogar von den 
Opfern akzeptiert wird und wurde. Es 
gibt eben durchaus „unmenschliche 
Traditionen und Kulturen“, weil sie dem 
Leben widersprechen (von der Sklaverei 
bis zum Antisemitismus). Eine Toleranz 
gegenüber dem zuinnerst Intoleranten 
hebt sich selbst auf.

5.2 Elementar-Essentialismus 

oder: Das Gute als Erinnerung 

an die „Natur einer Sache“ 

Ich möchte hier für einen moralphilo­
sophischen Ansatz werben, der diese 
fast vergessene Überzeugung wieder 
erinnern will, dass „das Gute das ist, was 
der Wirklichkeit gerecht wird.“9 – in alter 
Terminologie das „Agere sequitur esse“ 

7  Es muss mit einem Blick in die Geschichte des 
Naturrechtes allerdings auch konstatiert wer­
den, dass oft vorschnell das Wesen der Dinge in 
nur einer Wesenhaftigkeit erkannt wurde, man 
denke nur an die beschämende Engführung 
im Bereich der Reflexionen über die Frau, wo 
Thomas von Aquin den Vorurteilen seiner Zeit 
aufsaß. Der hier vertretene elementare Essen­
tialismus beschränkt sich auf fundamentale 
Beziehungen und auf die innere Gerichtetheit 
von Institutionen (etwa der Rechtsprechung, 
die z. B. nicht rentabel, sondern einfach nur 
„gerecht“ und unparteiisch sein muss, wenn sie 
ihrem Auftrag (= Wesen) nachkommen will) Zu 
diesem Naturbegriff: Spaemann 1994: 19-40.

8  Der „diskursethische Grundsatz“ lautet etwas 
allgemeiner, „dass nur die Normen Geltung be­
anspruchen dürfen, die die Zustimmung aller 
Betroffenen als Teilnehmer eines praktischen 
Diskurses finden (oder finden könnten)“, so 
Habermas in „Moralbewusstsein und kommu­
nikatives Handeln“ (Habermas 1983, S. 103).

9  so Spaemann 1982:91.

(Das Handeln folgt dem Sein). Ethik wäre 
so zuerst „Wirklichkeitsaufmerksamkeit“ 
(Spaemann) und keine wie auch immer 
geartete Zweckoptimierung und utili­
taristische Zielrealisierung.

Auch die neuere Ethnologie belegt, 
dass die bewusste Lüge in Vertrauens-
beziehungen, der Verrat einer legitimen 
Sache, der Diebstahl rechtmäßig erwor­
benen Eigentums, die Parteilichkeit des 
Richters und vor allem die Tötung von 
Unschuldigen (wenn eine In-group-Zu­
gehörigkeit gegeben ist) in allen Kultu­
ren und auch in allen gesellschaftlichen 
Teilbereichen klar geächtet ist.10

Ein Elementar-Essentialismus be­
gründet daher eine Norm nicht mit 
Nutzenoptimierung, sondern mit der 
Verpflichtung aus dem Wesen einer 
Sache/Beziehung: Es liegt eben z. B. im 
Wesen des Richters, dass er unabhängig 
Recht spricht, es liegt im Wesen der 
Kommunikation, dass sie wahrheits­
approximativ angelegt ist, und es liegt 
auch im Wesen der Oiko-Nomia, dass 
zuerst die Lebensgrundlagen erwirt­
schaftet werden, und zwar für alle, 
und nicht Vermögensbildung oder gar 
Gewinnoptimierung um ihrer selbst 

10  Vgl. Johannes Brantl, Verbindende Moral. 
Theologische Ethik und kulturvergleichende 
Humanethologie. Freiburg i. Br. 2001, hier: 
Kapitel 3.2: Mögliche moralische Universalien 
im Licht kulturenvergleichender Verhaltens­
forschung, Seiten 126-142. Brantl nennt hier 
vier kategoriale universal-normative Felder, 
die allen Kulturen gemeinsam wären:  
a) Verpflichtungen innerhalb von Verwandt­
schaftsbeziehungen (Inzestverbot, Exogamie-
Gebot, Loyalität innerhalb der Familie, 
Reziprozität der Fürsorge zwischen Eltern und 
Kindern) 
 b) In-Group-Regeln wie Gewaltverbot, Fürsor­
ge für Arme und Benachteiligte  
c) Strenge Unterlassungsnormen wie Mord­
ächtung – in der In-Group(!) – Respekt vor den 
Toten, Verbindlichkeit des Versprechens 
 d) universelle „ökonomische“ Forderungen 
wie Recht auf Eigentum, Verbot des Diebstahls.  
Brantl entwickelt daraus einen interessanten 
„Ethologischen Dekalog“ (Seiten 128-141), 
der eine begründete Nähe zum biblischen 
Dekalog erlaubt. Zum Problem der Dichoto­
mie von normativem Kosmopolitismus der 
Religionen bzw. ihrer institutionalistischen 
Ausgrenzungsmacht in einem reflexiven Fun­
damentalismus vgl. Ulrich Beck, Der eigene 
Gott. Friedensfähigkeit und Gewaltpotential 
der Religionen. 2008, hier besonders Kapitel 
VI: Frieden statt Wahrheit, S. 207-249



Kontakt 4 . 12  13

willen schon sinnvoll ist.11 Daher kann 
etwa Ethik nicht ein Ziel von mehreren 
in der Unternehmenspolitik sein, son­
dern sie ist der Maßstab, nachdem die 
Unternehmenspolitik geordnet werden 
muss. Ethik „ist nichts anderes, als 
die richtige, die wirklichkeitsgemäße 
Ordnung der Sachgesichtspunkte.“12, so 
Robert Spaemann. 

Es ist schlichtweg ein widersprüchliches 
Verständnis von Ethik (jedenfalls in 
abendländischer Tradition), dass morali­
sche Werte in manchen Unternehmens­
leitbildern als ein Wert neben anderen 
präferiert werden, sozusagen neben den 
Leistungswerten, neben den sozialen 
Werten und neben den Kommunika­
tionswerten möge man auch noch ethi­
sche Werte beachten13. Daher muss das 
Prädikat „Gut“ als „funktional gut“ (gut 
für die Gesundheit, gut für den Umsatz, 
gut für das Unternehmenswachstum) 
gänzlich von einem „unbedingt ethisch 
gut“ unterschieden werden, denn es 
kann durchaus umsatzgefährdende 
Kontexte geben, die ethisch geboten 
sind, man denke nur an Gammelfleisch 
oder Kinderpornographie, wo durchaus 
der Marktaustritt verlangt werden darf.

Und dieser Gedanken hat übrigens 
auch schulpolitisch eminente Spreng­
kraft, wenn man alle Verantwortlich­
keitsüberlegungen nur in die Fächer 
„Ethik“ oder „Religionslehre“ delegieren 
wollte. Nein, Ethik – als reflektierte 
Moral – ist Teil eines umfassenden pä­
dagogischen Auftrages, das Normative 
– in allen Fächern – zu bedenken.
Zuvor muss allerdings dem zweiten 

11  Zur aristotelischen Oiko-Nomia und ihrer 
Kritik am Erwerb um des Erwerbes wegen (= 
Chrematistik) vgl. Aßländer 2011b: 28-31. Eine 
sehr interessante – wenngleich nicht vollstän­
dige – Zusammenstellung wesentlicher inter­
kultureller ethischer Universalien stellte der 
amerikanische Literaturwissenschaftler C. S. 
Lewis schon 1943 vor: C. S. Lewis (2003, im engl. 
Original Oxford 1943): 91-103. Dass dieser es­
sentialistische Ansatz auch wirtschaftsethisch 
spannende Erschließungen zeitigt, zeigt die 
neue Kritik nach den vergessenen „wesentli­
chen“ Aufgaben der Banken. So auch Hans-
Werner Sinn (Sinn 2010: Kapitel 4, Warum Wall 
Street zum Spielkasino wurde, S. 108-138.

12  Spaemann 1982: 89.

13  Tendenziell etwa bei Wieland 2006 zu beob­
achten, vgl. das Schaubild S. 8.

gewichtigen Einwand aus einem 
deutschen Unternehmensvorstand 
entgegnet werden, der den Traum der 
höheren Ziele als dem eigentlichen 
Maßstab des Guten träumt: Um der 
Wirtschaftlichkeit wegen dürfe man 
auch das Unmoralische tun, so hörten 
wir von diesem Vorstand.

5.3 Der Utilitarismus und die 

entmenschlichende „Totalität 

des grossen ganzen“

Dieser utilitaristischen Position eines – 
aus der Volkwirtschaftslehre kommen­
den (Jeremy Bentham und John Stuart 
Mill) – Moralansatzes hängt sein „Sitz 
im Leben“ noch an: Es geht um Opti­
mierung, das größtmögliche Glück der 
größtmöglichen Zahl, heißt die allseits 
akzeptierte Ethik-Formel: 

“Diejenige Handlung bzw. Hand­
lungsregel ist moralisch richtig, deren 
Folgen für das Wohlergehen aller Betrof­
fenen optimal sind.“ (Höffe 2003: 11)

Hier müssen aber Einwände um des 
Menschen willen formuliert werden. 
Das Wohlergehen, der Nutzen aller, 
ist eine abstrakte Verantwortungsin­
stanz, deren wir gegenüber meinen 
rechenschaftspflichtig zu sein. Damit 
ist ein (lange tradiertes) personales 
Gegenüber durch ein Abstraktum 
ersetzt, dem wir nur ein allgemeines 
Optimieren schulden. Es wurde aber 
vielleicht deutlich gemacht14, dass die 
Optimierungsstrategie das Opfern / die 
Verzweckung von Menschen nicht ver­
hindern kann, ja fördert, ist doch am 
Ende die Bilanzierung eines Nutzens 
für viele oft höher. Wahrscheinlich 
beruht die derzeit hohe Konjunktur 
des Verantwortungsbegriffes auch auf 
seiner klandestinen Konnotation, dass 
Moralität etwas Persönliches ist, denn 
VerANTWORTung ist ja eine Kategorie 
des „Face-to-face“, ein Gegenbegriff zu 
den anonymen Mächten (und Märkten), 

14  Spaemann 2001: Über die Unmöglichkeit 
einer universalteleologischen Ethik, 193-212.

die alle unsere Überzeugung und unser 
Gewissen gerne kaufen und gewinnen 
und anpassen wollen. Verantwortung 
ist eben ein Begriff des menschlichen 
Dazugehörens, eines Klar-Werdens im 
Gespräch-Sein.

Ebenso bedenkenswert ist jedoch der 
kritische Einwand, wer welchen Nutzen 
denn für erstrebenswert hält. Und ob 
überhaupt eine Kategorie wie Gerech­
tigkeit in einem alles bestimmenden 
Nützlichkeitsdenken hier Platz hat. Wer 
hat sozusagen die „Nutzendefinitions­
hoheit“? In diesem utilitaristischen 
Denken wird das sittliche Gewissen 
einer instrumentellen Vernunft ausge­
liefert, oder, um mit einem Beispiel zu 
argumentieren: Wenn die Kosten für 
die Rettung der drei Monate verschüt­
teten armen chilenischen Bergleute hö­
her gewesen wären (was sie wohl auch 
waren), als die Kosten für eine entspre­
chende Anzahl von neuen Plätzen in 
der Intensiv-Medizin, warum sollte 
man den Zugang zum Kupferschacht 
nicht besser zubetonieren? 

Wenn man in den utilitaristischen 
Ethik-Ansatz nicht andere Prinzipien 
mit einzieht, kann er – aus sich heraus – 
seine Aporien nicht lösen.15

Die Antwort eines Elementaressentia­
lismus auf das o. g. Dilemma heißt: Weil 
wir mit diesen Bergleuten eine sittliche 
Beziehung haben, die da heißt, wir 
sind nicht für alle Probleme der Welt 
verantwortlich, wir sind eine (Arbeits-)
Beziehung miteinander eingegangen, 
deshalb lassen wir Euch als Eure Firma 
nicht im Stich, denn Ihr gehört zu uns 
und die Kosten sind eben kein (erstes) 
Kriterium.

Ja, es muss kritisch hinterfragt werden, 
ob eine utilitaristische Ethik nicht 
überhaupt den Kern aller Sittlichkeit 
aufhebt (wenn sie radikal nur ihre an­
onyme Optimierungsfunktion erfüllt), 
weil ja immer ein größerer Nutzen (die 
klassenlose Gesellschaft, die rassereine 

15  Zum impliziten Opferverständnis in der 
Verfügungsphilosophie der Moderne vgl. René 
Girard / Gianni Vattimo, Christentum und 
Relativismus, Freiburg 2008.



14  Kontakt 4 . 12

Gesellschaft16, die Reinigung vom Glau­
bensirrtum, die Maximalrendite, der 
Wohlstand für die Mehrheit usw. usf.) 
denkbar ist, um dessentwillen kleinere 
Übel hinzunehmen (in der Regel die 
Rechte der Ohnmächtigeren17) sind. 

Am deutlichsten derzeit erkennbar bei 
den Heuschrecken-Hedgefonds, die – 
meist, nicht immer(!) – für die Rendite-
Steigerung alles tun, und dies eben 
unter völliger Ignoranz, ob sie gegen 
den Beschäftigten nicht auch eine un­
mittelbare Verantwortung tragen, die 
eben nicht dem Gewinnmaximierungs­
ziel geopfert werden darf.

Und erkenntnistheoretisch scheint es 
mir im Utilitarismus eine Anmaßung, 
über den besten Gesamtzustand der 
fernen Welt Aussagen machen zu kön­
nen18. War nicht einst die Atomkraft die 
Zauberformel auf den Energiehunger 
der Welt? Asbest das Isolationsmittel 
schlechthin? Die autogerechte Stadt die 
Lösung unserer Mobilitätsansprüche?

Wenn der Zweck die Mittel heiligt, 
muss man nur genügend große Ziele 
definieren, und alles ist erlaubt. Bereits 
John Rawls musste in seiner Theorie 
der Gerechtigkeit erst einmal das 
Prinzip Fairness neu einführen, um 

16  Es sollte sehr ernst genommen werden, dass 
die treibende „Ethik“ der Eliten des Holocaust, 
die das Führungspersonal des Reichssicher­
heitshauptamtes bildeten, d. h. die „Ethik“ 
der Einsatzgruppenleiter der Mordgruppen 
im Osten, der KZ-Lagerleiter, der Waffen-SS-
Generäle eben durch eine konsequentialisti­
sche Ethik bestimmt war, wie Michael Wildt 
stringent aufgewiesen hat: „Allein der Erfolg 
zählte und rechtfertigte zugleich Handeln 
wie die Idee. Die Tat legitimierte sich selbst. 
Was die Weltanschauung dieser Generation 
auszeichnete, waren nicht so sehr spezifische 
politische Inhalte als vielmehr eine bestimmte 
Struktur politischen Denkens. Politik zielte 
immer auf Unbedingtheit, auf das Ganze, 
durfte weder einer regulierenden Norm noch 
irgendeinem Moralgesetz unterworfen sein.“ 
Wildt 2008: 854.

17  Man denke an das Schicksal der indigenen 
Bevölkerung in Südamerika, durch deren 
Vertreibung erhebliche Bodenschätze ge­
fördert werden und wurden, durch die ohne 
Frage einer größtmöglichen Zahl ein größerer 
Nutzen zugekommen ist. Doch blieb und 
bleibt Unrecht, weil die Zusage für indigene 
Lebensräume ethische Priorität genießt.

18  Zur systematischen Kritik des Utilitarismus als 
Optimierungsstrategie vgl. Spaemann 2001: 
Über die Unmöglichkeit einer universalteleolo­
gischen Ethik. In : Spaemann 2001, 193 - 212.

das – gerechtigkeitsignorante – Maxi­
mierungspostulat des Utilitarismus 
zu überwinden19. Bekanntlich ist – um 
einen wirtschaftsethischen Debatten­
beitrag heranzuziehen – die Steigerung 
des BIP noch lange keine Gewähr, ob 
der erwirtschaftete Mehrwert durch 
akzeptierte Anerkennungsurteile ge­
recht verteilt worden ist.20 Geschweige 
denn, dass Wohlstandsmehrung als 
alleiniges BIP-Wachstum das Wohlfüh­
len der Menschen steigere. Das arme 
Königreich Bhutan belehrt in diesen 
Tagen die reiche westliche Welt, dass 
wir vielleicht über ein Bruttoinlands­
glücksbefinden stärker nachdenken 
sollten, das keineswegs mit den BIP-
Wachstumsindikatoren korreliert.21

So bleibt, wenn nicht andere 
ethische Prinzipien den Utilitarismus 
mitbestimmen, dieser eine letztlich 
instrumentelle Optimierungsstrategie, 
die durchaus (meist technischen) Nut­
zen stiften kann, wohl kaum aber ethi­
sche Orientierung geben kann, sondern 
das eigentlich Ethische den Technikern 
letztlich ausliefert.

Es soll hier natürlich nicht behauptet 
werden, dass wirtschaftliche Entschei­
dungen, die schließlich auch das Über­
leben und einen menschenfreund­
lichen Wohlstand garantieren, nicht 
auch mit dem Mittel kluger Güterab­
wägung gefunden werden müssten; es 
geht hier nur um die Klärung dessen, 
was sicher keine ethische nachhaltige 
Grundlage schafft, und natürlich wie 
und wovor ethisches Handeln sich ver­
antworten muss. Ob der o.g. Vorstand 
ein Techniker war, ist nicht überliefert, 
aber er liefert sich mit seine Worten 
einer VerANTWORTung aus, die keine 
Antwort mehr geben muss, weil das 
Gegenüber nur ein kaltes „Mehr“ ist, 
dessen Grenzen infinitesimal sind.

19  John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, 
Frankfurt 1975.

20  Zur Abkehr von einem reinen Preis-Markt, der 
keine ethischen Verteilungsfragen als Gerech­
tigkeitsfragen mehr zulässt vgl. Rademacher 
2007: Die zentrale Rolle eines weltweiten 
Ausgleiches: die Equity-Frage, In : Rademacher 
2002: 78-81.

21  Vgl. Klein, Stefan, Die Glücksformel. Oder wie 
die guten Gefühle entstehen, Gütersloh 2008.

�Elementarethik heute:  

begrenzte  

und doch unbedingte 

Verantwortung

Mit einem kleinen Rückgriff auf die 
Stoa soll nun erhellt werden , welche 
Ethik hier als „Grenzen-Ethik“ vorge­
stellt wird, ohne einem funktionalen 
Reduktionismus aufzuruhen. Marcus 
Tullius Cicero differenzierte die 
Verbindlichkeitshöhe von ethischen 
Verpflichtungen (= Verantwortungs­
verpflichtung) in seinem Werk „De 
officiis“ (Kapitel III)22 mit drei Begrif­
fen:
MORES sind die normativen Tatsäch­
lichkeiten, das, was üblich ist. Dies ist 
zuerst einmal zu respektieren, aber 
dieser – heute würde man sagen – Nor­
mativität des Faktischen kommt noch 
keine eigentliche ethische Verbindlich­
keit zu. Als zweite Ebene spricht Cicero 
von den 
LEGES, den in freier Rede und Debatte 
ausgehandelten Rechten einer Repu­
blik. Ihnen, den Gesetzen, kommt ein 
bereits hoher Grad an Verbindlichkeit 
zu. Gegen diesen Rechtspositivismus 
setzt aber Cicero nun das 
HONESTUM (das Ehrenhafte), dem 
eigentlich unsere freie Selbstbe­
schränkung gilt. Dabei grenzt Cicero 
das HONESTUM explizit von einem 
vereinzelten UTILE (dem nützlichen), ab, 
weil das, was Honestum (ehrenvoll) ist, 
um seiner selbst willen getan wird, und 
ein wahres „utile“ erst sich aus dieser 
Verbindlichkeit des Honestum (Schröer 
2005: 337) legitimiert.

Dabei bestimmt sich das Honestum 
aus der „Natur der Sache“. Dieser Ge­
danke eines „von Natur aus Rechten“, 
also die Tradition des Naturrechtes, 
ist in der Postmoderne in den Hinter­

22  Marcus Tullius Cicero, De Officiis – Vom 
Pflichtgemäßen Handeln. Lateinisch und 
deutsch. Übersetzt, kommentiert und heraus­
gegeben von Heinz Gunermann. Stuttgart: 
Reclam 1889; 1984.

6



Kontakt 4 . 12  15

grund gerückt, aber nie verschwunden23. 
Freilich kann hier nicht mehr an eine 
Tradition einer gleichsamen Metaver­
fassung angeknüpft werden, die über 
allem positiven Recht stünde, aber eine 
Erinnerung daran, was „aus sich heraus“ 
unbedingt verbindlich sei, scheint 
doch hinter aller neokonstruktivisti­
schen Verfügungsdeutung nicht ganz 
verschwunden. 

Exemplarisch: Es ist aus der Sache 
heraus geboten, dass der Rolle bzw. Ver­
antwortung eines Richters die Unpar­
teilichkeit zukommt, mögen auch par­
teiliche Urteile schneller, billiger oder 
rentabler sein. Versprechen werden 
überall als verbindliche Zusagen be­
griffen, denn das ist ihr Wesen. Deshalb 
sollte man sie auch selten geben. Man 
kann nicht sagen, ich habe statt meiner 
Zusage etwas Besseres, Rentableres, Ge­
sünderes oder Angenehmeres vorgezo­
gen. Das freie – eben nicht erzwingbare 
Versprechen – ist eben die aus der Mitte 
der Freiheit kommende Präferenz für 
ein Gegenüber. Deswegen hat der Arzt 
zu heilen, er darf seine Identität nicht 
aus der denkbaren Verpflichtung der 
Kostensenkung oder Forschungsför­
derung oder anderem „Sach-Fremden“ 
begreifen, sonst wäre er kein Arzt 
mehr.24 Und wer wirtschaftliche Ver­
antwortung trägt, soll sinnvolle Güter 
und Dienstleistungen bereitstellen, die 
menschendienlich sind, auch für den 
Produzenten in Gestalt einer sinnvollen 
Rendite, die aber nicht – worauf schon 
Joseph Schumpeter hinweist – die 
Gelingensbedingungen guter Märkte 
zerstören. Auf diese Aporie – so scheint 
mir – reagiert letztlich die weltweite 
„Occupy-Wall-Street-Bewegung“.

Philosophisch verkürzt: Die Sachfor­
derung aus dem Wesen der sittlichen 
Beziehung definiert das „unbedingt 
Gute“. Und keine der jeweiligen sittli­
chen Sachfordernisse kann eine totali­

23  Neuerdings wieder Spaemann 1994: Die Ak­
tualität de Naturrechtes, In: Ders., Philosophi­
sche Essays, 60 - 78

24  Das Arzt-Patientenverhältnis ist eben die 
sittliche Beziehung, aus der heraus klar sein 
muss, dass der Arzt meine Gesundheit, die 
Linderung meines Leidens wollen muss. 
Begibt er sich dieser Verpflichtung, ist er kein 
Arzt mehr.

täre Hierarchie beanspruchen, wie sich 
in einem – leider zu unbekannten – to­
talitätskritischen Narrativ des Thomas 
von Aquin schön zeigt:25 Jeder muss 
seinen eigenen sittlichen Forderungen 
nachkommen. Gewissen hieß das ein­
mal, dass wir keine ethische Weltformel 
haben, aus der alles ableitbar ist.

Dass sich die Gegenwart doch stärker 
auf eine kommunikative Evidenz von 
Sach-Sittlichkeit einlässt, und als 
Grenze immer zuerst und vor allem 
mit dem Würdebegriff (und seinen 
Ausformulierungen in den Menschen­
rechten) argumentiert, dies hat derzeit 
große Renaissance.26

Im Bereich der ethischen wie auch 
interessanterweise ökonomischen Dis­
kurse wird daher weniger die berühmte  
„unbekannte Hand“ eines Adam Smith 
als vielmehr das „Würde-Werte-Wort“ 
Kants zitiert, das als Autorität und Ins­
tanz nicht in Frage gestellt wird:27

„Was einen Preis hat, an dessen Stelle 
kann auch etwas anderes, als Äqui­
valent, gesetzt werden; was dagegen 
über allen Preis erhaben ist, mithin 
kein Äquivalent verstattet, das hat eine 
Würde.“ 

so Kant in der Grundlegung zur Meta­
physik der Sitten (GMS BA 77).

Gleichwohl bleibt aber die Einsicht, dass 
die meisten Entscheidungen im Leben 
güterabwägend getroffen werden 
müssen, mithin das „funktional Gute“ 
unseren Alltag wie unsere beruflichen 
Entscheidungsfelder bestimmt (Col­
gathe oder Elmex, Bahn oder Auto, 
Elektroauto oder Minimalverbrenner), 
und dies auch in wirtschafts- und unter­
nehmensethischen wie alltagsethischen 
Fragestellungen einer Konsumenten­
verantwortung.

Es zeigt sich, dass selbstredend dem 
abwägenden Vernunfturteil die meis­
ten Entscheidungsfelder belassen sind, 

25  Vgl. unten 7.2.

26  von Pagano 1987 bis Küng 2010.

27  Bowie, Norman E. (1999): Business Ethics. A 
Kantian Perspective, Malden.

dennoch  lassen sich wenige Lebensseg­
mente festmachen, die dieser von Kant 
erkannten kategorischen Grenze einer 
unbedingten Sollensforderung einen 
klaren normativen Ort zuweisen:

�Grenzen einer Ethik der 
Güterabwägung als 
Nutzenmaximierung

Traditionen moralischer „No-go-areas“ 
im Abendländischen Denken

7.1 Der Verfassungsstaat 
und die Begrenzung von 
Mehrheitsgültigkeiten

Bereits mit dem Beginn des modernen 
Verfassungsstaates haben sich die west­
lichen Gesellschaften einer demokra­
tischen Güterabwägungsbegrenzung 
sukzessive unterworfen: Nicht mehr 
alle politischen und gesetzgeberischen 
Ziele einer Regierung und ihrer Mehr­
heit sind legitimiert. Von der Magna 
Charta von 1215 über den Habeas 
Corpus Act von 1679 bis hin zu den 
Virginia Bill of Rights von 1776 und den 
dann ausgeweiteten Grundrechten der 
Bill of Rights der USA (1789), die dann 
letztlich zur Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte (1948) führten, hat 
die europäisch-amerikanische Verfas­
sungsentwicklung einige Rechte nicht 
nur der Willkür des absolutistischen 
Herrschers abgetrotzt, sondern auch 
der Mehrheitsmacht des demokrati­
schen Parlaments – und damit dem 
vernunftorientierten Diskurs – entzo­
gen28. Dahinter steht die naturrechtliche 
Überzeugung, dass einige essentielle 
Dinge im Leben, hier die dem Men­
schen als Menschen zukommenden 
Grundrechte29, nicht mehr – auch 
nicht über demokratische Mehrheiten 
– in ihrem Gehalt verändert werden 
dürfen, nicht mehr den schwankenden 

28  Norbert Brieskorn, Menschenrechte. Eine 
historisch-philosophische Grundlegung. 
Kohlhammer, Stuttgart 1997.

29  Matthias Koenig: Menschenrechte. Frankfurt/
Main 2001, S. 9.

7



16  Kontakt 4 . 12

Mehrheitsbescheiden und ihren 
Abwägungsdiskursen ausgeliefert sein 
dürfen. Die westlichen Verfassungs­
demokratien tradieren hier nicht nur 
die – im Übrigen erheblich aus dem 
jüdisch-christlichen Denken kommen­
den – Personschutz-Normen30 etwa des 
Dekaloges, sondern bewahrten sich 
eine Skepsis gegenüber dem korrum­
pierbaren Diskurs, der vor der Gefahr 
einer utilitaristischen Instrumentalisie­
rung nicht gefeit ist.31

So kann man sagen, dass in der Struk­
tur der „unveränderlichen Grundrechte 
bzw. Menschenrechte“ die Erinnerung 
bewahrt und sanktioniert wird, den 
Diskurs über die wesentlichen Grund­
normen nicht ständig offen zu halten: 
Vieles ist abzuwägen – manches nie!

7.2 Kein Feldherrnhügel in 
Sicht: Thomas von Aquins 
Kritik an der Möglichkeit 
einer letztgültigen Güter
abwägung

In einer leider zu wenig bekannten 
Stelle32 erzählt der Kirchenlehrer Tho­
mas von Aquin ein – wie man heute 
sagen würde – ethisches Dilemma: Die 
Häscher des Königs verfolgen einen 
Rechtsbrecher, der sich bei seiner 
Frau versteckt. Für unsere modernen 

30  Zur Herkunft der Menschenrechte vgl. 
auch: Konrad Hilpert, Menschenrechte und 
Theologie. Forschungsbeiträge zur ethischen 
Dimension der Menschenrechte. Freiburg 
2001, hier Kap. 3, 59-87.

31   Dies zeigt sich unter anderem auch darin, dass 
etwa die amerikanischen Verfassungsväter 
die Rechtssubjekte ihrer „Bill of Rights“ weder 
in den Indianern noch in den afroamerika­
nischen Sklaven und Sklavennachkommen 
lange sehen konnten. Hier spielten nicht selten 
(Plantagen-)ökonomische Überlegungen, ne­
ben rassistischen Ideologien, eine maßgebliche 
Rolle in der – wortwörtlich nun zu nehmenden 
– Güter-Ab-Wägung der Rechte der indigenen 
wie afrikanischen „Ware Mensch“.

32  Summa theologica I-II, quaestio 19, articu­
lus 10, zitiert nach Robert Spaemann, Die 
schlechte Lehre vom guten Zweck, in: Robert 
Spaemann. Grenzen. Zur ethischen Dimen­
sion des Handelns, Stuttgart 2001, 391-400, 
hier: 399f.

„totalen“ Lösungsansprüche differen­
ziert Thomas hier die Verantwortlich­
keiten erstaunlich irritierend: Was soll 
die Frau tun? Sie ist – nach Thomas 
– für das private Wohl ihres Mannes 
verantwortlich und soll ihn verstecken. 
Was sollen die Staatsanwälte tun? Sie 
müssen dem Recht (dem öffentlichen 
Wohl) zur Geltung verhelfen. Und nun 
kommt die entscheidende Frage: Und 
welche Entscheidung hat eine höhere 
Verpflichtung? Welche Kriterien haben 
wir – nach Thomas von Aquin –, um zu 
klären, was das letztlich beste Handeln 
ist? Die Antwort des Kirchenlehrers 
verblüfft: Das weiß nur Gott allein.

Hier wird ein moralischer Totalitäts­
anspruch in Frage gestellt, der ver­
meintlich zu wissen glaubt, was das 
letzte Beste für alle ist. Thomas bleibt 
hier bescheiden. Da sich die ethische 
Verpflichtung aus konkreten sittlichen 
Verhältnissen ergibt, sollen wir nicht 
wissen wollen, was am Ende für alle gut 
ist. Das weiß nur Gott allein.

Die aus einem Grundvertrauen an das 
gute Sein gefallene Moderne kann das 
wohl nicht mehr, geht aber auch nicht 
in das schweigende Ertragen des Nicht-
Lösen-Müssens, sondern sucht verbis­
sen, das Paradox zu klären, aufzulösen, 
letztlich zu nivellieren.33

Auch von Thomas von Aquin könnte 
man hier lernen: Vieles ist abzuwägen, 
manches nie. Denn vielleicht liegt ja das 
Geheimnis einer menschengemäßen 
„Lösung“ eben darin, die Spannung 
auszuhalten, dass es keine kurzfristige 
Lösung gibt, die uns den Endzweck aller 
Dinge verrät, sondern langfristig sich 
die Gegensätze „aufheben“. Oder mit 
den Worten eines totalitätskritischen 
Gegenwartsautors: „Nichts ist ohne sein 
Gegenteil wahr“34

33  Es wäre eine gute Aufgabe, kulturkritisch 
einmal nachzufragen, warum wir in vielen 
Lebensbereichen vermeintliche und wirkliche 
Paradoxa nicht mehr aushalten, warum im­
mer glatte Lösungen gesucht sind, warum das 
Problem beseitigt, der Widerspruch aufgelöst 
werden muss, warum letztlich „die Totale“ 
unser Denken bestimmt.

34  Martin Walser im Interview: „Reichtum macht 
unabhängig. Aber auch hässlich.“ In: Frankfur­
ter Allgemeine Sonntagszeitung, 09.09.2007, 
Nr. 36 / S. 38. Das Zitat gehört zu Walsers 
Lebensmaximen, wird von ihm häufigst zitiert 
und ist auch in seinen Romanen zu finden.

Die Erinnerung an das, 
was immer destruktiv ist

Die Lehre von den Intrinsece Mala. 
Oder: Wo der Zweck die Mittel nie 
heiligt

Mit dieser kritischen Erinnerung des 
Kirchenlehrers Thomas von Aquin, 
dass eine güterabwägende Nutzenma­
ximierung durchaus auch ihre Grenze 
haben muss, kann nun eine ethische 
Tradition bedacht werden, die weniger 
davon ausgeht, dass sittliche Stimmig­
keit über die Klärung dessen zu finden 
ist, was positiv zu tun ist, sondern 
die bescheidener reflektiert, was ganz 
sicher zu unterlassen ist, um das gute 
Leben nicht zu verunmöglichen. Hier 
äußerst sich eine ethische Erfahrung, 
die sich weniger darum bemüht, was 
den Menschen zu seinem Glück verhilft 
(was natürlich eine genuine Aufgabe 
der Ethik als Lehre vom guten Leben 
ist35), als vielmehr bedenkt, was zu 
unterlassen ist, damit Leben zu seiner 
Bestimmung kommen kann.

In der Ethik wie in der Rechtsphilo­
sophie hat traditionell das Unterlas­
sungsgebot („Du sollst nicht morden!“)
ein stärkeres Gewicht36, denn es ist 
schwerer zu sagen, wie ein Mensch 
sein Glück findet, seine Freundschaft 
mit sich selbst (Eudaimonia), ja sein 
Lebensziel. Handlungsgebote hinge­
gen leiden in der Regel darunter, dass 
wir nicht wissen können, was letztlich 
für den anderen gut ist, auch wenn 
„unterlassene Hilfeleistung“ durchaus 
kontextualisierbar ist.

So hat sich in der Geschichte des 
Denkens und der geprüften wie ge­
lebten Überzeugung ein Kanon von 
unbedingten Unterlassungen heraus­

35  Beispielhaft Otfried Höffe, Lebenskunst und 
Moral – oder macht Tugend glücklich? Mün­
chen 2007.

36  Unterlassungsgebote sind auch heute noch 
strafbewerter als Handlungsgebote. Vgl. dazu: 
Eberhard Schockenhoff, Grundlegung der 
Ethik. Ein theologischer Entwurf. Freiburg 
i. Br. 2007, hier Zweiter Teil, I, 3.2d: Handeln 
und Unterlassen oder Handeln durch Tun und 
Handeln durch Nicht tun, 490-498.

8



Kontakt 4 . 12  17

kristallisiert37, der auch heute noch 
Orientierung geben kann, wenn die 
Wahrheit über die Unverzwecklichkeit 
der Person vorausgesetzt wird. Dabei 
greift diese lange Tradition der „In-sich-
Schlechten-Handlungen“38 (intrinsece 
Mala oder auch Malum ex genere) 
diejenigen Verantwortungsbeziehun­
gen interessanterweise auf, die uns zu 
Menschen als Menschen machen, wo 
wir Person werden: 
▪ �Leib- und Leben(srecht), 
▪ �die authentische Kommunikation, 
▪ �die personale Sexualität, 
▪ �die Integrität des Personkerns und 
▪ �unser Verhältnis zu einem letzten 

Sinngrund des Seins.

Die historische Entwicklung nun in 
einem kleinen Abriß:

a) Schon bei Aristoteles findet sich 
in der Nikomachischen Ethik eine Ar­
gumentation, die einigen Handlungen 
die Qualität des „In-sich-Schlechten“ 
zuspricht, das auch nicht durch einen 
guten Zweck saniert werden kann. Dazu 
zählen Ehebruch, Diebstahl, Mord: 
„Alle diese Dinge werden getadelt, weil 
sie in sich selbst schlecht sind und 
nicht ihr Übermaß oder ihr Mangel. 
Man kann bei ihnen also niemals das 
Rechte treffen, sondern immer nur sich 
verfehlen.“39

b) Thomas von Aquin betont in 
Weiterführung der bereits von Aristote­
les benannten Intrinsece Mala, dass 
Handlungen wie die bewusste Lüge, der 
Mord als die Tötung Unschuldiger, 
Ehebruch als die Missachtung des 
Treueanspruchs in einer „gültigen“ Ehe, 

37  Zum geschichtlichen Überblick vgl.: Eberhard 
Schockenhoff, Naturrecht und Menschenwür­
de. Universale Ethik in einer geschichtlichen 
Welt, Mainz 1996, hier Kapitel IV, 4.1 (Die nega­
tiven Verbote des Naturrechtes) und 4.2 (Die in 
sich schlechten Handlungen), S. 200-232.

38  vor allem Summa theologiae II-II, 66,7. vgl. 
dazu weiter Eberhard Schockenhoff, Natur­
recht und Menschenwürde, a.a.O. 200-232.

39  Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, Zweites 
Buch, 1107, 10-14. Taschenbuch-Ausgabe Mün­
chen, 3. Aufl. 1998, 141.

aber auch Diebstahl40 und Glaubensab­
fall41, aber auch Gotteslästerung42 
immer und unter Absehung vermeint­
lich guter Konsequenzen in sich 
schlecht, d. h. nicht mehr auch zu 
einem guten Zweck rechtfertigbar sind. 
Hier greift Thomas ein Denken des Hl 
.Augustinus auf, der diese Kritik an 
einer Instrumentalisierungsethik 
schon in der alten Kirche vertritt: Der 
Zweck heiligt nicht die Mittel!43

c) Das II. Vatikanische Konzil weitet 
dann die Lehre von den Intrinsece 
Mala aus und benennt, im Kontext der 
Menschenrechtsgefährdungen der 
entfesselten Moderne, diejenigen Un­
terlassungspflichten, die unter keinen 
Umständen mit der Personwürde des 
Menschen vereinbar sind. Unter dem 
Rahmen, dass ein Gläubiger vor allem 
in den Bedrängten die Präsenz Christi 
sehen sollte, wird ein Kanon von In-
sich-Schlechten-Handlungen vorge­
stellt, der im 20. Jahrhundert in der Re­
gel durch „höherwertige Ziele“ de facto 
doch rechtfertigbar wurde: „Was ferner 
zum Leben selbst in Gegensatz steht, 
wie jede Art von Mord, Völkermord, 
Abtreibung, Euthanasie und auch der 
freiwillige Selbstmord; was immer die 
Unantastbarkeit der menschlichen 
Person verletzt, wie Verstümmelung, 
körperliche oder seelische Folter und 
der Versuch, psychischen Zwang aus­

40  Hier verweisen die Kommentatoren zu Recht 
auch auf einige Inkonsistenzen des Aquina­
ten, da er an anderer Stelle den Mundraub 
rechtfertigt. Vgl. Schockenhoff, Naturrecht 
und Würde, 204. Dass Thomas, etwa in der 
naturrechtlichen Würdigung der Frau schwer 
irrte, ist ein anderes Thema des Dominikaners 
aus Aquin.

41  vgl die Belegstellen zu Thoams bei Eberhard 
Schockenhoff, Grundlegung der Ethik, a.a.O. 
398.

42  Gewohnheitsmäßige Gotteslästerung ist 
nach Thomas „die Sprache der Hölle“ und ein 
Zeichen der Verwerfung: S. th.II-II quaestio 13 
art. 4, vgl. dazu: Bernhard Häring, Das Gesetz 
Christi, Band II, Freiburg 1963.

43  Augustinus schreibt in Contra mendacium: 
VII, 18: „Wer würde im Blick auf die Hand­
lungen, die durch sich selbst Sünden sind, 
wie Diebstahl, Unzucht, Gotteslästerung, zu 
behaupten wagen, sie wären, wenn sie aus 
guten Gründen vollbracht, nicht mehr Sünden 
oder, eine noch sinnlosere Schlußfolgerung, 
sie wären gerechtfertigte Sünden?“ Vgl. PL 40, 
528; Sehr differenziert dazu Schockenhoff, 
Grundlegung, 453f.

zuüben; was immer die menschliche 
Würde angreift, wie unmenschliche 
Arbeitsbedingungen, bei denen der 
Arbeiter als bloßes Erwerbsmittel und 
nicht als freie und verantwortliche Per­
son behandelt wird: all diese und an­
dere ähnliche Taten sind an sich schon 
eine Schande; sie sind eine Zersetzung 
der menschlichen Kultur, entwürdigen 
weit mehr jene, die das Unrecht tun, 
als jene, die es erleiden. Zugleich sind 
sie in höchstem Maße ein Widerspruch 
gegen die Ehre des Schöpfers.“ (Gau­
dium et spes 27)44 Die weite Reihung 
vieler depersonalisierter Handlungen 
kann in der Unbedingtheitsforderung 
nach Achtung der Würde der Person 
zusammengefasst werden, die eben 
in ihrer leiblichen, seelischen und 
ökonomischen Dimension vom Konzil 
als unbedingt zu achtende und auch 
definierbare Größe gesehen wird.

d) In der Enzyklika Veritatis splendor 
von Papst Johannes Paul II aus dem 
Jahre 1993 wird die o.g. genannte Lehre 
von den Handlungen, die durch ihre 
innere Struktur so contrapersonal sind, 
dass mit ihnen nichts Gutes entstehen 
kann45, bestätigt und – vor allem mit 
Blick auf ihre moralphilosophische 
Grundlage, den Konsequenzialismus – 
kritisch fundiert: „Darum können die 
Umstände oder die Absichten niemals 
einen bereits in sich durch sein Objekt 
sittenlosen Akt in einen ‚subjektiv‘ sitt­
lichen oder als Wahl vertretbaren Akt 
verwandeln.“46

Und die Erfahrung lehrt, dass wir er­
schaudern, wenn von einem Menschen 
gesagt wird, er ist zu allem fähig, da 
eine tiefe Intuition die letztliche Amo­
ralität seines Handeln spürt, das keine 
Grenzen mehr anerkennen will und um 
der „guten“ Ziele zu jedem Opfer – vor 
allem anderer – bereit ist.

44  Pastoralkonstitution über die Kirche in der 
Welt von heute (Gaudium et spes), Nr. 27.

45  Johannes Paul II, Enzyklika Veritatis splendor, 
Der Glanz der Wahrheit. Stein am Rhein 1993, 
Kap. IV.: Die sittliche Handlung. Die Enzyklika 
greift hier ein Wort des Apostels Paulus im 
Römerbrief (Röm 3,8) auf, das sinngemäß 
meint: „Man darf nicht Böses tun, damit Gutes 
entsteht.“

46  Veritatis splendor Nr. 81.



18  Kontakt 4 . 12

�Stopp-Schilder für die 
Gegenwart: Unbedingte 
Grenzen um deS  
Menschen willen

Abschließend soll versucht sein, die 
moralphilosophische Diskussion zu 
den Intrinsece Mala der Gegenwart und 
ihrer historischen Wurzeln, die sich 
nicht-utilitaristisch einigen sittlichen 
Grenzen nähert, zu resümieren. Es 
können durchaus, nicht nur historisch 
bedingte, „Unbedingte Grenzen um der 
Würde des Menschen willen“ identifi­
ziert werden47. Und so lassen sich die 
folgenden „Stoppschilder“ ausmachen, 
die aus dem Denken einer an der 
Unverzweckbarkeit der Person festhal­
tenden Ethik kommen, und die unter 
Verantwortung immer eine unmittel­
bare Verantwortung „aus der Natur 
der Sache/Beziehung“ verstehen, weil 
sie dem Rekurs auf die guten späteren 
Ziele und Zwecke skeptisch gegenüber 
stehen:

  Zum Gut des Lebens:
Es ist unbedingt und in sich schlecht, 
einen unschuldigen Menschen mit 
Absicht zu töten. Keine Notlage – auch 
nicht in Abwägung des Lebensschutzes 
anderer – rechtfertigt die Auslöschung 
eines Menschen. Denn sein Lebensrecht 
gilt unbedingt.

 � Zum Gut der Integrität des 
sittlich-autonomen Menschen:

Es ist in sich verwerflich, einen Men­
schen zu foltern, denn damit zerbricht 
man den Personkern eines Menschen, 
macht ihn zum Ding, das kein Subjekt 
mehr ist. Und dies in Unabhängigkeit 
von (rechtlicher oder moralischer) 
Schuldhaftigkeit.

47  So bei Eberhard Schockenhoff, Grundlegung 
der Ethik, a. a. O. Zweiter Teil (Normtheorie), 
Kap I, 2.5 (Begründung durch folgenunabhän­
gige Handlungsmerkmale), S. 397-422; auch 
Schockenhoff, Naturrecht und Menschenwür­
de, 209-232; Robert Spaemann, Moralische 
Grundbegriffe, München 2006 u. ö.; vgl. auch 
Küng 2010, Kap VII, S. 239-287.

Mit diesen Erinnerungen an unbe­
dingte Grenzen für unser ethisches 
Handeln ist natürlich nicht geklärt, 
wie im Einzelnen etwa die Integrität 
des Personkerns verletzt wird, was ein 
bewusst eingegangenes Versprechen 
ist, ob jede Form von AIDS-Prävention 
wirklich schon „instrumentalisierte 
Sexualität ist“, oder ob der Mindestlohn 
eine notwendige Konsequenz aus dem 
Verzwecklichungsverbot des Kant’schen 
kategotischen Imperativs sein kann. 
Aber es ist vielleicht deutlich gewor­
den, in welchem Korridor eine Abwä­
gungsethik sich bewegen darf, und wo 
das Leitmotiv greifen muss: Vieles ist 
abzuwägen, manches nie!

Es muss hier gesagt sein, dass mit die­
ser Erinnerung an die Leitplanken einer 
„Untergrenzen-Ethik“ keineswegs das 
gute Handeln in seinem sinnstiftenden 
und wirklichkeitserschließenden Cha­
rakter schon umrissen wäre, es sollte 
nur in einer bescheideneren Denkbewe­
gung erhellt werden, was Sinnstiftung 
und Wirklichkeitserschließung auf 
jeden Fall verunmöglicht. 

Was für eine ethische Orientierung 
über dem, was immer Personsein 
verunmöglicht, bleiben kann, sei als 
Prinzipienethik resümierend an das 
Ende dieser Grenzen-Ethik gestellt. 
Gleichsam als positive Leitplanken 
gegenüber den absoluten Stopp-Schil­
dern des in sich Menschenfeindlichen: 
In Modifikation eines unternehmens­
ethischen Rasters von Michael A. 
Pagano für verantwortliches Handeln 
sei diese „moralische Checkliste“ als 
prinzipielle Wegweisung vorgestellt, 
die traditionelle wie gegenwärtige 
Orientierungsmoralen als Unterschei­
dungshilfen (= ethischer Filter) für ein 
„Gutes Leben“ empfielt:

 � Zum Gut der kommunikativen 
Identität:

Es ist in sich schlecht, in Vertrauensbe­
ziehungen den Anspruch auf Wahrheit 
im Gegenüber zu missachten und – in 
bewusster und abgewogener Zusage – 
ein Versprechen nicht zu halten. Denn 
aus der Natur eines Versprechens folgt, 
dass es einzuhalten ist. Und ohne ge­
genseitige Anerkennung eines Wahrhaf­
tigkeitsanspruchs kann niemand auch 
nur argumentieren und jegliche Dialog­
gemeinschaft ist per se unmöglich.

 � Zum Gut der Leib-Seele-Einheit  
in der Sexualität

Es ist in sich widersprüchlich, die freie 
Hingabe der Körper zu funktionalisie­
ren und instrumentalisieren, denn dies 
bedeutet Verlust und Verletzung des 
anderen, der in der Liebe eine bedin­
gungslose Akzeptanz erwarten darf.

 � Zum Gut der grundsätzlichen 
Bejahtheit in der Wirklichkeit:

Es ist sinngefährdend, wenn der 
Sinn von Sein und das Sein von Sinn 
grundsätzlich bestritten werden. Auch 
nicht-theistische Lebens-Begründungen 
gehen von einigen Voraussetzungen aus 
– im Zuspruch wie im Widerspruch –, 
dass das Leben gewollt ist. Dieses Recht 
auf grundsätzliche Erwünschtheit von 
Dasein und Sein darf nicht negiert 
werden. 

Oder normativ zusammengefasst:

▪ � Zum Gut des Lebens:  
Nie Lebensrecht in Frage stellen!

▪ � Zum Gut der Integrität des  
Menschen: Niemand zerbrechen!

▪ � Zum Gut der kommunikativen 
Identität: Nie Versprechen  
brechen!

▪ � Zum Gut der Leib-Seele-Einheit  
in der Sexualität: Kein Miss­
brauch, nie!

▪ � Zum Gut des sinnvollen Seins: 
Nie alles für sinnlos erklären! 

9



Kontakt 4 . 12  19

Das Herzstück positiver Verantwortung: 
MORALISCHE LEITPLANKEN

als ethische Prinzipien für  
Verantwortungsentscheidungen

In einem letzten Gedankenschritt sollen ethische Positionen 
der abendländischen Tradition summarisch vorgestellt 
werden, die einer Orientierungsethik ein distinktives Funda­
ment verleihen können, gleichsam als „Ethische Leitplanken 
für den Alltag“: Wie oben schon skizziert, können für ethi­

10
sche Sollensforderungen unterschiedliche Verpflichtungs­
grade (Kann-, Soll-, und Muss-Normativitäten) angegeben 
werden. Dies hat damit zu tun, dass es in der Betrachtung 
eines gelingenden Lebens schwieriger ist, das Gelingen zu 
prognostizieren, aber sicher(er) kann benannt werden, wann 
gutes Leben verunmöglicht wird.

Wenn hier ein Kriterienkatalog für eine Verantwor­
tungsethik angerissen sein soll, dann vor allem unter dem 
Aspekt einer operationalen ethischen Orientierung. Wer 
Handeln ethisch eingrenzen will, sollte folgenden Prinzipien 
sich stellen, die eine vernunftgebundene Ethik für ein gelin­
gendes gutes Leben nur schwer hintergehen kann:

Der Meier-Pagano-Filter für eine menschengemäße Ethik:  

Leitplanken zum Guten

Wer diese ethischen Leitplanken in seinem Handeln berücksichtigt und für den Einzelfall abwägt, wird schwerlich noch 
Grenzen überschreiten, die uns als Menschen gesetzt sind. 

Legalitätsprinzip

Ist mein Handeln
gesetzeskonform?

(in einer funktionierenden
Demokratie!)

Kategorischer Imperativ

Ist mein Handeln verallgemein-
erbar?
Wird dadurch ein Mensch
ge- oder missbraucht?

(Immanuel Kant + GG Art. 1)

Unparteilichkeitsfilter

Was würde mein bester Freund 
sagen, der keine Aktien im Spiel 
hat? 

(John Rawls)

Öffentlichkeitstest

Könnte ich mein Handeln  
im Fernsehen öffentlich  
vertreten?

(Jürgen Habermas)

Verantwortung  

als Sinngemäßheit:

Ökologischer Imperativ

Werden die Freiheitsgrade der 
Kinder / Enkelkinder reduziert? 

(Hans Jonas)

Goldene Regel

Kann ich die Folgen meines 
Tuns für mich selbst wollen?

(Jesus / Buddha / Mohammed 
und alle Religionen)

Utilitarismus in  
Güterabwägung
Wird mein Handeln in Abwägung 
aller Folgen mehr Nutzen als  
Schaden für Viele bringen?  

(John Stuart Mill / Jeremy Bentham)

Eschatologisches  
Sinnprinzip
Wenn ich meine letzte Stunde 
mir vorstelle: Hat mein Handeln 
dann Bestand?  

(Ignatius von Loyola)



20  Kontakt 4 . 12

Dr. theol. Uto J. Meier ist Professor für Religionspädagogik an der Fakultät für Religions­
pädagogik und Kirchliche Bildungsarbeit der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt.

Literatur:

ASSLÄNDER, Michael (2011): Grundlagen der 
Wirtschafts- und Unternehmensethik. 
Marburg

BIRD, Kai (2009): J. Robert Oppenheimer, die 
Biographie. Berlin

BRIESKORN, Norbert SJ (1997): Menschenrechte. 
Eine historisch-philosophische Grundle­
gung. Stuttgart

Bucksteeg, Mathias/Hattendorf, Kai (2010): 
Führungskräftebefragung 2010. In: http://
www.wertekommission.de/content/pdf/
kampagne/Fuehrungskraeftebefragung_
2010.pdf

BRANTL, Johannes (2001): Verbindende Moral. 
Theologische Ethik und kulturvergleichen­
de Humanethologie, Freiburg i. Br.

BOWIE, Norman E. (1999): Business Ethics. A 
Kantian Perspective. Malden

BUSS, Eugen ( 2007): Die deutschen Spitzenma­
nager. Wie sie wurden, was sie sind. Herkunft, 
Wertvorstellungen, Erfolgsregeln, Oldenburg

GIRARD, René / Gianni Vattimo (2008): Christen­
tum und Relativismus, Freiburg i. Br.

HABERMAS, Jürgen (1983): Moralbewusstsein 
und kommunikatives Handeln, Frankfurt

HEUERMANN, Hartmut (2000): Wissenschafts­
kritik. Konzepte Positionen Probleme, 
Tübingen und Basel 

Heidegger, Martin (1992): Was heißt denken? 
Stuttgart

HÖFFE, Otfried (1989): Schulden die Menschen 
einander Verantwortung? Skizze einer 
fundamentalethischen Legitimation. In: 
Lampe, Ernst-Joachim (Hg.), Verantwortlich­
keit und Recht. Opladen, 13-35

HÖFFE, Otfried (2002): Lexikon der Ethik. 6. 
neubearbeitete Auflage. München

HÖFFE, Otfried (2003): Einführung in die 
utilitaristische Ethik. Tübingen, 3. Auflage

HÖFFE, Otfried (2007): Lebenskunst und Moral 
– oder macht Tugend glücklich? München

JONAS, Hans (1984): Das Prinzip Verantwor­
tung. Frankfurt/Main

KLEIN, Stefan (2008): Die Glücksformel. Oder 
wie die guten Gefühle entstehen. Gütersloh

KOENIG, Matthias (2001): Menschenrechte. 
Frankfurt/Main

KÜNG, Hans (2010): Anständig wirtschaften. 
Warum Ökonomie Moral braucht. 
München/Zürich

LEWIS, C.S. (2003): Die Abschaffung des 
Menschen. Einsiedeln 5. Auflage 2003 (engl. 
Original: The abolition of man. Oxford 1943)

MEIER, Uto (2010): Vieles ist abzuwägen, 
manches nie. In: Uto Meier und Bernhard 
Sill, Führung. Macht. Sinn. Ethos und Ethik 
für Entscheider in Gesellschaft, Wirtschaft 
und Kirche. Regensburg, S. 313-328

NEUFELDT, Michael J. (2009): Wernher von 
Braun. Visionär des Weltraums – Ingenieur 
des Krieges. Berlin

PAGANO, M. Anthony (1987): Criteria for Ethical 
Decision Making in Managerial Situations. A 
paper presented at the Academy of 
Management Meetings New Orleans, LA, 
August 1987

RAWLS, John (1975): Eine Theorie der Gerechtig­
keit. Frankfurt/Main

RULAND, Bernd (1969): Wernher von Braun. 
Mein Leben für die Raumfahrt. Offenburg, 
2. Auflage

RUSSEL, Bertrand (2011): Philosophie des 
Abendlandes. Zürich, 3. Auflage

SCHOCKENHOFF, Eberhard (1996): Naturrecht 
und Menschenwürde. Universale Ethik in 
einer geschichtlichen Welt. Mainz 

SCHOCKENHOFF, Eberhard (2000): Zur Lüge 
verdammt? Politik, Medien, Medizin, Justiz, 

Wissenschaft und die Ethik der Wahrheit. 
Freiburg i. Br.

SCHOCKENHOFF, Eberhard (2007): Grundle­
gung der Ethik. Ein theologischer Entwurf. 
Freiburg i. Br. 

SCHRÖER, Christian (2005): Verantwortung – 
Profil eines komplexen Begriffes. In: Uto 
Meier und Bernhard Sill (Hg), Zwischen 
Gewissen und Gewinn. Werteorientierte 
Personalführung und Organisationsent­
wicklung. Regensburg, S. 333-345

SINN, Hans-Werner (2010): Kasino-Kapitalis­
mus. Wie es zur Finanzkrise kam, und was 
jetzt zu tun ist. Berlin

SPAEMANN, Robert (2008): Moralische 
Grundbegriffe. München

SPAEMANN, Robert (1994): Philosophische 
Essays. Stuttgart

SPAEMANN, Robert (2001): Grenzen. Zur 
ethischen Dimension des Handelns. 
Stuttgart

SPAEMANN, Robert (2011): Nach uns die 
Kernschmelze. Hybris im atomaren 
Zeitalter. Stuttgart

WICKLER, Wolfgang (1971 u. ö.): Die Biologie der 
zehn Gebote. München 

WIELAND, Josef (2006): Gesellschaftliche 
Verantwortung der Unternehmen. In: 
Unternehmensethik im Spannungsfeld der 
Kulturen und Religionen. Stuttgart, S. 2-10

WILDT, Michael (2008): Generation des 
Unbedingten. Das Führungskorps des 
Reichssicherheitshauptamtes. 2. Auflage 
Hamburg (= Habilitationsschrift 2001 
Universität Hannover). Erste Auflage 2003


