Kann Wissenschaft heute wertfrei sein?
Warum wir nicht alles durfen, was wir konnen —

Vortrag zum Symposion
~Was kostet der Mond?* Zur ethischen Dimension der Wissenschaft
Wernher-von-Braun Gymnasium Friedberg

Uto Meier, 23. Marz 2012

Verehrte Gaste,
liebe Schilerinnen und Schdler,

lassen Sie mich — statt mit einer Einleitung - mit einem modernen Gedicht beginnen,
dessen Intuition interessanterweise eine sehr alte moralphilosophische Position trifft, die
ich heute ein wenig mit Ihnen entwickeln will:

Die gute Sache

wenn ich sehe
was alles
um der guten Sache willen
getan wird
dann denke ich
manchmal
es ware
vielleicht eine gute Sache
wenn es Uberhaupt
keine
gute Sache
mehr gabe
(Erich Fried. Aus: Lebensschatten. Gedichte. Berlin 1981

Erich Fried greift hier ein zentrales Thema gegenwartiger Verantwortungstheorien auf, die
im Kern davon handeln, ob das, was wir als legitimiert ansehen und anstreben, also unser
freies Handeln, von ,letzten gro3en Zielen* bestimmt sein soll, oder ob gerade in dieser
Zielbestimmtheit - man sagt dazu in der praktischen Philosophie ,Konsequentialismus* —
nicht selbst ein ernstes philosophisches Problem liegt.

Ich gehore zu derjenigen Denktradition, die eine Begrindung des Guten aus einem
auReren Zweck als problematisch erkennt, hei3e dieser Zweck nun klassenlose
Gesellschaft, oder Rasse oder Fortschritt oder Rendite. Wir alle kennen den Preis, den
diese Denkfiguren in der Geschichte schon gekostet haben und immer noch kosten. Der
Gulag, das KZ oder auch die Kinderarbeit der Millionen Kleinen, die fir unsere Wohlfahrt
die Teppiche, die Pflastersteine und die ach so feinen Schnappchen produzieren, tber die
wir uns bei Tschibo und Aldi herzlich beim Shopping erfreuen.

Zwei Beispiele aus der gegenwaértigen wie jungeren Geschichte will ich exemplarisch kurz
heranziehen, um diese Frage — Ethik aus grof3en Zielen oder Ethik aus der Natur der
Sache - und das zugrunde liegende Problem zu erhellen:

Die Zerstorung der Stadte von Hiroshima und Nagasaki im August 1945, die vor allem
Zivilisten (be-)traf, wurde im amerikanischen Generalstab mit der nichternen und
sachlich korrekten Rechnung begriindet, dass die langsame und verlustreiche Eroberung
der besetzten Inseln des Pazifikraumes billiger zu haben sei: Indem man durch den



Einsatz der beiden Atombomben der japanischen Regierung die Mdglichkeit der
Ausléschung ihrer Zivilisation und Kultur exemplarisch vorfihrt.

Die ,Rechnung” ging bekanntlich auf:

Japan kapitulierte. Die Frage ist allerdings noch heute offen, ob der Zweck die Mittel
heiligt. Meine Antwort — ich denke durch die eine gro3e abendlandische Tradition gedeckt
— heil3t hier: Nein!

Und das lasst sich durchaus begriinden mit einem Denkweg, der eben die Sittlichkeit
einer Handlung nicht in der Erlangung des — durchaus guten und sinnvollen -
Endzweckes, hier der Kriegsverkurzung — sieht, sondern das Sittlich Gute, das wir in der
Ethik vernunftgemaf begriinden missen, aus der jeweiligen sittlichen Beziehung, in der
wir zueinander stehen, begreift:

Wahrend Soldaten wissen, dass ihr Einsatz grundsétzlich ihr Leben kosten kann, und dies
Teil des Gesellschaftsvertrages ist, wussten die 250.000 Kinder und Frauen und alten
Manner, die im August 1945 dem vorzeitigen Kriegsende geopfert wurden (Tote bis 1950),
davon nichts und sie waren auch nicht einverstanden gewesen — bzw. darf man davon
nicht ausgehen -, dass sie den Preis der Kriegsverkirzung zu bezahlen hatten.

Das zweite Beispiel, das ich im Blick auf gegenwartige Tendenzen heranziehen will, ist
eine wenige Wochen alte spannende juristische Entwicklung in den USA, die die Pharma-
Industrie betrifft:

Nach dem jingsten MSD (dem anerkannten Handbuch fur die Definition und Diagnostik
fur Krankheiten), darf ein Mensch inzwischen nach drei Monaten mit Psychopharmaka
behandelt werden, der beim Verlust eines geliebten Menschen ab dem 4. Monat immer
noch noch Trauer-Symptome zeigt.

(im letzten MSD waren es noch 6 Monate, vor 10 Jahren war es Ein Jahr, das fir die
Trauerarbeit als normal angesehen wurde, im Ubrigen ein Zeitraum, den alle mir
bekannten Kulturen als Trauerzeit empfehlen. Was haben die beiden Beispiele
miteinander zu tun?

Ich meine, hier ist zu sehen, dass in diesen Fallen ein instrumentelles Denken die Frage
nach dem Ethischen und Verantwortbaren dominiert, das letztlich aus technischen bzw.
betriebswirtschaftlichen Bewertungsmodellen herrthrt.

Naturlich ist ein Krieg billiger, der — so schatzte man damals - vier bis sechs Monate friiher
beendet wird. Naturlich ist es volkswirtschaftlich billiger — und fir die anbietende Seite der
,Stimmungskanonen*® in der chemischen Industrie lukrativer -, wenn Arzte drei Monate
nach einem Angehdrigenverlust bereits Antidepressiva verschreiben dirfen, weil dies
eben nur dann erlaubt ist, wenn das MSD die Normalitat von Trauer in dieser Kirze
definiert.

Aber diese Denkfigur ist eine zweckrationale —und auch 6konomische — Grof3e, und
letztlich keine ethische Grolie.

Nein, es geht darum, was ist die Natur einer Beziehung zu einem unschuldigen Kind, auch
wenn es das Kind von feindlichen Soldaten sein mag. Es geht darum zu kléren, ob
Trauerarbeit nicht ein dem Wesen des Abschiednehmens ureigenes Verhalten ist, das
nicht weg-medikamentiert werden darf, nur weil Pharma-Interessen dahinter stehen oder
auch weil eine bestimmte Konsumentenschicht ein infinitesimales Spaf3verstandnis vom
Leben haben mag.

Deswegen war nach meinem Verstandnis der Abwurf der Atombombe 1945 schwerstes
Unrecht und deswegen ist auch die Trauer-Finito-Pille nicht verantwortbar.

Es geht eben nicht um das ,gute* Endziel, sondern um die Frage, was entspricht dem
Wesen einer Sache und der Wirde eines Menschen.

Und hinter dieser — wie man auch sagt — teleologischen Orientierung des Sittlichen liegt
die Annahme, dass alles einer klugen Guterabwagung unterworfen werden kann und
unterworfen werden darf, die — wenn man sie nur konsequent genug denkt — keine
Schranken mehr dem modernsten aller Prinzipien setzen kann, das da heif3t: Der Zweck
heiligt jedes Mittel!



Historisch ist bekanntlich diese Philosophie im Utilitarismus verankert, dessen
Grundungsvater — was nicht ohne Aufschluf} ist — Jeremy Bentham und John Stuart Mill
waren, beide Okonomen, also quantitative Nutzenmaximierer.

Es stellt sich aber die Frage, ob das Gute wirklich nur Nutzenmaximierung ist?

Zu Recht wird namlich gegen den Utilitarismus eingewandt, dass er letztlich
unbeantwortet lasst, was denn fur ein gré3tmaoglicher Nutzen das sei, der fir viele
anzustreben ist? Nicht ohne Grund ist die Vermutung erlaubt, dass hier das Gute mit dem
natzlichen ( sprich: Rentablen) verwechselt wird, ein Kategorienfehler, denn das Gute ist
gut und nicht natzlich, nicht gesund, nicht fortschrittlich, nicht modern, sondern eben gut.
Und dieses ,gut-als-gut-in-sich® im Gegensatz zum ,gut-flr-etwas” hat etwas mit dem
Wesen einer Sache zu tun, mit dem ihr jeweils eigenen Sinn oder ihrer Bestimmtheit
(friher sagte man dazu: Mit der Natur einer Sache):

Ich halte daher die Uberzeugung, dass man schon wisse, worum es letztlich bei allem
gehe, fur eine grof3e Vermessenheit, vor allem dann, wenn diesem letzten Ziel alles
untergeordnet wird.

Mein Verstandnis von ethischer Verantwortung liegt im Gegensatz dazu darin, dass wir
wieder starker nach denjenigen Sollensforderungen fragen missen, die im elementaren
Wesen einer Sache, einer sittlichen Beziehung, bzw. der Zielsetzung und Sinnhaftigkeit
eines individualen oder institutionalen Handelns liegen missen. Ich nenne diese
moralphilosophische Position einen ethischen ,Elementar-Essentialismus®, weil er
davon ausgeht, dass wir durchaus erkennen kdnnen, in welchen Lebens-Feldern wir
wesentliche Aufgaben und Positionen einfordern dirfen, die nicht der Beliebigkeit oder gar
sachfremden Endzwecken anheim gestellt werden durfen.

Vielleicht wird dann deutlicher, dass ein Backer zuerst gesundes gutes Brot machen
muss, und nicht daftir meint verantwortlich zu sein, dass er unter Einsparung von
Reinigungsmitteln und -kréften in seinem Betrieb die Rendite glaubt erh6hen zu missen.

Vielleicht wird dann deutlich, dass Banken fir die Versorgung der Realwirtschaft mit
Kapital verantwortlich sind, und nicht fiir die lukrative Konstruktion von Derivaten, deren
Sinn auch die Banker selbst nicht mehr verstehen und die zwar hohe Renditen abwerfen
konnen, aber letztlich nichts anderes als gefahrliche Wetten darstellen.

Vielleicht wird dann deutlicher, dass ein Bundesprasident als Reprasentant einer
wertegebundenen Demokratie nicht sagen sollte, juristisch seien seine Urlaubs-, Flug-
Buch- und Kreditschnappchen in Ordnung, sondern er in besonderer Weise einer
transjuristischen Moral verpflichtet ist, die kein formales Wahrheitsverstandnis ansetzen
darf, sondern nach dem Wesen des Amtes als einem Amt der Integration und der
unbedingten Wahrhaftigkeit vor den Werten des Grundgesetzes fragen muss.

Am arztlichen Ethos sei dieser hier vertretene Elementaressentialismus abschliel3end
illustriert, bevor ich an diesen Beispielen die Wissenschaft befragen mdochte:

Was hat ein Arzt also zu tun?

In Syrien — und vorher auch schon in den Gulags der Sowijets wie in den KZs der
Nationalsozialisten — in Syrien ist man in diesen Tagen nicht erfreut, wenn der Arzt seine
Visite macht: Denn er ordnet sich dem grof3en Ziel unter, mit Hilfe seiner arztlichen Kunst
die Gegner der Regierung zum richtigen Verhalten zu bringen: Er fuhlt sch vermeintlich
verantwortlich, in den Folterorgien der Geheimdienste die Gegner des Assad-Regimes
maoglichst lange am Leben zu erhalten, damit die Regierung auch alle Informationen von
ihnen herausquélen kdénnen.

Vielleicht hat Sie, Verehrtes Auditorium, auch das Grauen beschlichen, als sie in den
Nachrichten davon horten, was in Syriens Krankenhauser derzeit passiert.



Jeder Mensch, der nicht hoch traumatisiert grof3 geworden ist, weil3 aber intuitiv darum,
dass die Rolle des Arztes eben zuallererst in seinem ureigenen Auftrag besteht, Leiden zu
Heilen, und dort, wo dies nicht mgglich ist, Leiden zu mindern.

Und fur die Konsequenzen seines heilenden Handelns ist er eben nicht verantwortlich,
wenn etwa ein Mensch, dessen Leben er rettet, Kosten verursacht, wenn und weil er
pflegebediirftig ist; er ist nicht daflr verantwortlich, wenn der Behandelte wieder seine
Frau betrligt oder politisch unangenehme Fragen stellt. Ja, er ist nicht dafir
verantwortlich, wenn der Geheilte sogar wieder einen Bankeinbruch begehen sollte oder
eben politisch andere Ziele verfolgt.

Gut im Sinne von Ethisch-Gut handelt also der Arzt, der seiner elementaren Rolle, dem
Wesen seines Berufes, nachkommt und Leiden mindert oder heilt und eben nicht fur
welche auch immer geartete Optimierungsstrategie eines auf3eren Zweckes sich
instrumentalisieren lasst.

Insofern sind hier auch bereits Grenzen einer Guterabwagung sichtlich, die nicht mehr
statthaft sind: Der Arzt darf eben nicht die Rolle anderer — durchaus grundsatzlich
legitimer - Forderungen Ubernehmen, etwa die eines Staatsanwaltes, der einen illegal
eingereisten Menschen in sein Heimatland verbringen lassen muss, weil eine grenzenlose
Einwanderung die Stabilitat eines Landes in Frage stellen wirde.

Wenn der Arzt, der einen traumatisierten Flichtling heilt, seine Heilkunst anwendet, dann
darf er nicht Staatsanwalt sein wollen. Er ist es namlich nicht.

Und der HI. Thomas lehrt uns, wie das denn zusammengehe, dass sowohl die eine Seite
(der arztliche Heilungsauftrag) wie die andere Seite (die Rechtserzwingung durch die
Staatsgewalt) Recht haben kénne: Das, so Thomas von Aquin, das wisse nur Gott allein.
Die Moderne hat diese Differenz aufgehoben in ihren totalitaren Versuchen, den
vermeintlich erkennbaren Sinn des letzten Besten zu erkennen, und tendiert — immer noch
— dazu, allen anderen Verpflichtungen und sittlichen Beziehungen diese Letztbestimmung
aufzuzwingen.

Letztlich hebt diese Universalteleologie — so nennt man Versuche, den letzten Sinn einer
Zweckoptimierung aller Handlungen - die ganz zentrale Unterscheidung zwischen
technischen Normen und sittichen Normen ganzlich auf.

Womit wir schon beim Namensgeber der Schule waren, tber den ich aber nicht spreche!

In der moralphilosophischen Debatte der Gegenwart stehen sich derzeit diese beiden hier
kurz skizzierten Positionen immer noch gegenuber:

Gut ist, wenn am Ende die Konsequenzen meines Handelns am Ende gut sind (=
teleologischer Ansatz)

Versus:

Gut ist, was sich aus der sittlichen Beziehung und dem ,Wesen meiner Aufgabe* ergibt
(deontologischer Ansatz) bis hin zu formalen Prinzipien wie dem Kategorischen Imperativ
I. Kants. (Darf ich einen Oberstufen-Schiler bitten, diesen zu zitieren?)

Diese beiden Positionen sind in der Gestalt des ,Verantwortungsethikers“ gegeniber
dem ,Gesinnungsethiker” seit Max Webers beriihmten Aufsatz von 1919 Allgemeingut
der politischen wie ethischen Diskurse geworden:

Der Verantwortungsethiker (z.B. der Politiker) muss standig abwégen, er kann nicht, wie
der Heilige, seinen Prinzipien treu bleiben und mit einem ,Hier stehe ich. Ich kann nicht
anders!” sich von den Folgen seines Handelns dispensieren.

Bisweilen sehen sich Wissenschatftler so. Als Heilige, die ja nur die Wahrheit Uber die Welt
und den Menschen erforschen.

Max Weber glaubte noch, die beiden Positionen schléssen sich aus: Man ist entweder
Heiliger (oder Uberzeugungstéter vor einem unbedingten Auftrag) oder Politiker (oder
Manager), der standig abwagen muss vor den vielen Interessen, die es zu vereinen gilt.



Ich mochte hier und heute fur eine Vereinbarkeit dieser vermeintlich inkompatiblen
Grundpositionen werben, allerdings mit einer gewichtigen Einschréankung, wie spater zu
zeigen sein wird.

Zuerst ware es toricht, wenn wir nicht realistisch zugestehen wirden, dass
Guterabwagung ein sinnvolles wie notwendiges ethisches Prinzip ware: Diesel- oder
Verbrennungsmotoren, Jura- oder Physikstudium, Elmex oder Colgathe, Stadtwohnung
oder Landhaus, Bach oder Mozart, die schlanke Monika oder die kluge Laura, standig
wéagen wir ab und ziehen das fir uns ,bessere” vor, durchaus auch in wirklich ethisch
ernsten Feldern:

Sind Studiengebihren sinnvolle Solidarbeitrage der spater Besserverdienenden oder
muss jede Bildungschance vom Staat vollkasko finanziert werden?

Militarisch intervenieren in Syrien oder auf Sanktionen bauen? Es zeigt sich, eine kluge
Kasuistik gehort zu einem verniinftigen Leben als Mensch.

Die Frage, die sich allerdings hier stellt, ist folgende: Gibt es Wirklichkeitsbereiche, wo wir
nicht mehr — in kollektiven Meinungsbildungsprozessen — mehrheitlich abstimmen darfen?
Die westlichen Verfassungen — und nicht nur diese — kennen seit der Magna Charta von
1215 Bereiche im Leben, die nicht mehr Mehrheitsentscheidungen zuganglich sein dirfen:
Wir nennen diese Werte seit 1776 und der amerikanischen Verfassung eben
unveraul3erliche Menschrechte, auf die ein unbedingter Rechtsanspruch besteht, der
eben nicht mehr vorschnellen Optimierungserwagungen oder Mehrheitsbescheiden
geopfert bzw. untergeordnet werden darf.

Bekanntlich diurfen die deutschen Grundwerte in Art. 1 — 19 GG in ihrem Kerngehalt nicht
angetastet werden. Die Problematik einer Guterkollision im Grundwerte-Bereich méchte
ich hier nicht diskutieren, sie stellt ein eigenes Feld dar.

Was bedeuten diese Uberlegungen nun fir eine Ethik der Wissenschaften, naherhin der
Naturwissenschaften, die am 100. Geburtstag des Namensgebers dieser Schule in den
Disput geraten ist?

Zuerst bedarf es einer kleinen Phanomenologie des Wissenschatftlers als dem priméaren
Subjekt einer Wissenschaftsethik (die erganzt werden muss durch eine Ethik der
Wissenschaftskultur, fur die der einzelne Wissenschaftler schon gar nicht mehr alleine
verantwortlich sein kann).

Ich mdchte hier absehen von den wissenschaftsethisch internen Forderungen und
Dimensionen, die die ethischen Standards von Forschung betreffen, also der
wahrheitsverpflichteten Objektivitat, der Angabe der hypothetischen Pramissen, der
grundsatzlichen Falsifizierbarkeit der Theorie, der wiederholbaren Kommunikabilitat der
Erkenntnisse, der Klarung, inwieweit der Induktionsschluf3 gilt, der Methodik des
Forschungsdesigns, den Attribuierungsfragen u.s.w.u.s.f.

Ich mochte hier die gesellschaftliche Verantwortung des Wissenschaftlers thematisieren,
der fur seine Arbeit, wie jeder Mensch, keinen rechtsfreien wie moralfreien Raum
beanspruchen kann, weil wir — zumindest seit den arbeitsteiligen technischen
Zivilisationen des Westens — Wissenschaft keineswegs mehr in jungfraulicher Unschuld
betreiben:

Zwar gilt nattrlich das oben genannte Postulat, dass ein Wissenschaftler zuerst seine
Rolle, und das ist hier die Erforschung der Wirklichkeit und ihrer Gesetze, zu erflllen hat.
Insofern kbénnte man durchaus sagen, was die Verarbeitung der gewonnenen
Erkenntnisse in der Technik angeht, daflr ist Wissenschaft nicht haftbar zu machen.
Doch ist diese Verantwortungs-Dispension durch Arbeitsteilung — Hie wertfreie
Wissenschaft : dort schmutzige Technik — nicht haltbar.

Wir darfen nicht mehr davon ausgehen, dass heutiges wissenschaftliches Forschen
kontextlos das aristotelische Ideal der reinen Erkenntnisgewinnung betreiben kann.



Dass die reine Erkenntnisgewinnung sogar erkenntnistheoretisch ein Wunschbild ist,
wissen wir nicht erst seit Kants gro3er Kritik an der vermeintlich objektiven Erkenntnis,
sondern auch Uber Jirgen Habermas’ kluger Analyse des Zusammenhangs zwischen
Erkenntnis und Interesse.

Folgende Merkmale scheinen mir namlich konstitutiv fir den modernen
Wissenschaftsbetrieb, wie ihn ausdifferenzierte technische Zivilisationen de facto
betreiben:

a)

b)

d)

Forschung steht heute erheblich unter Auftragsvorgaben und Zweckbestimmungen:
Es ist nicht so, dass ein Pharmakologe einfach entscheiden kdnnte, er forscht jetzt
Uber Malaria-Erreger, um den Armsten dieses Planeten ein menschenwiirdiges Dasein
zu ermoglichen. Nein, sein Konzern gibt strategisch vor, welche Bereiche einen
kinftigen Markt haben. Und das kann ja Viagra fur 80jahrge sein, wenn hier
Marktchancen winken sollten. Marktzwéange bestimmen Forschungsziele! Und auch
die noch unabhangigeren Forschungseinrichtungen der Universitaten sind Uber
Drittmitteleinwerbungen den Gebern thematisch durchaus verbunden.

Naturlich gibt es Grundlagenforschung, doch auch diese ist — z.b. in ihren
Zielsetzungen — gegenuber den offentlichen Geldgebern legitimationspflichtig.

Diese Zweckbestimmung hat allerdings auch grundséatzlich ihre Berechtigung:

Wir alle, die wir hier sitzen, wéaren wahrscheinlich nur zum Teil noch am Leben, wenn
nicht Alexander Fleming 1928 die Penicilline und ihre bakteriocide Wirkung entdeckt
hatte. Und nicht nur diese evident lebenserhaltende ,Erfindung” (besser: Findung) hat
unser Leben positiv verandert, auch andere Forschungsresultate, wie der Prozessor in
der IT-Welt, die Herzlungenmaschine, die Waschmaschine, das Web, das Auto,
uberall sind wir konfrontiert mit zivilisatorischen Prozessen, die erheblich unser Leben
— meist positiv — beeinflussen und beeinflusst haben. Das Durchschnittsalter steigt —
im reichen Norden und Westen — standig an.

Aber die Verarmung auf der Erde nimmt auch zu: Zwei Milliarden Menschen leben von
2 Dollar am Tag! Noch nie lebten — in absoluten Zahlen - so viel Menschen in
bedriickendster Armut. Noch nie hatten so viele Menschen so wenig Zugang zu
sauberem Wasser.

Ja der Fortschritt ist grundsatzlich januskopfig, wie wir seit der Erfindung der
Atombombe, seit Fukushima, seit der Erkenntnis, dass der derzeitige Wohlstand auf
Kosten der Biodiversitat, oft auf Kosten schwacherer Gesellschaften (Bangladesh und
seine Schnappchen-Hemden fur uns), ja sogar auf Kosten unsere Kinder und
Kindeskinder geht, wie die zuspitzende Klimaverschiebung hinreichend zeigt.
Wissenschaftsergebnisse zeitigen Kollateralschaden! Und dies grundsatzlich und nicht
mal, weil jemand in der Reaktorzentrale eingeschlafen ist.

Forschungsstrukturen kénnen heute nur in Verbundstrukturen — jedenfalls im Nat.-
Wiss. Bereich - effizient arbeiten. Damit muss man als Forscher-Einzelpersoénlichkeit
zuerst einmal dem wissenschaftlichen Mainstream sich ,beugen*, auch wenn — wie bei
Alfred Wegener sichtlich — die Au3enseiterposition durchaus ihre Chance bekommt.
Die Veranderbarkeit der Dinge durch einzelne Forscherpersonlichkeiten ist schwieriger
geworden, systemische Effekte bestimmen den Wissenschaftsbetrieb erheblich mit.
Das heif3t, wir miissen von einer individualen zu einer korporativen Verantwortlichkeit
kommen. Sowie Unternehmen haften, wenn einzelne Mitarbeiter Fehler machen, so
mussen Forschungseinrichtungen in praventive Verantwortlichkeit genommen werden,
wenn Sie nicht widerlegen kdnnen, dass ihrer Erfindung inhérent primar destruktives
Potential innewohnt.

Forschung steht auch im Wettbewerb der 6ffentliche Meinung; bevor Gelder fliel3en,
brauchen Sie ein gutes Marketing Uber die Relevanz Ihres Themas, d.h., es ist
angesagt, Alleinstellungsmerkmale seines Erkenntnisgewinnes herauszuarbeiten, die



die 6ffentliche Meinung, den gewtinschten Mainstream auch bedient.
Und dieser transportiert eben auch berechtigte wie problematische ,No-Goes" von
Forschungszielen.

f)  Und Forschung ist von politischen Zielen abhéngig, die von Mehrheiten und anderen
EinfluRRgroRen bestimmt ist. Ein Beispiel: Lange Zeit gab es Bayern keine Foérdermittel
fur Forschung zu solarer Energiegewinnung, weil eben die Atom-Lobby starken Einflul3
bei Franz Josef Strauss z.B. hatte. Und wo Wernher-von-Braun seine Millionen
akquirierte, um Raketenantriebe zu testen, das ist inzwischen hinreichend bekannt.

g) Und schlieBlich und letztlich: Die Wissenschaft der Moderne zeigt erheblich gréRere
Veranderungsreichweiten, als dies die Menschheit es bisher je in ihren
zivilisatorischen Entwicklungsschritten vermochte zu initiieren:

Wenn ein Architekt des Pharao einen Quader in der Cheopspyramide falsch einpassen
liel3, dann krachte halt im schlimmsten Fall ein groRes Grabmal zusammen.

Wenn heute ein Genforscher den menschlichen Grippevirus mit einem Pockenerreger
mal schnell paart, kann das das Ende der menschlichen Zivilisation bedeuten.

Wir kennen das: Wir missen nichtern konstatieren, dass die Ergebnisse moderner
Wissenschaft und Technik ein groReres Irreversibilitatspotential haben, als dies je der
Fall war: Wenige Stichworte dazu : Ein AKW kann man nicht so schnell abbauen, der
Ruckbau von Fukushima dauert 40 Jahre, eine ganze Folge-Generation muss die
Entscheidung ihrer Eltern abtragen, eine Entscheidung, zu der sie nie gefragt worden
ist. In Lothringen bauen die Franzosen gerade ein Endlager: Das muss 200.000 Jahre
sicher sein!

Ethisch nennen wir dies das Postulat der Nachhaltigkeit, das besagt, dass wir die
Entscheidungsfreiheiten der Nachgeborenen nicht verringern dirfen!

Und die Nachhaltigkeitsfrage zeigt sich in vielen Bereichen:

Ein Ozonloch drohte uns, weil wir Kiihlschrdnke erfanden, die Endlagerung der
hochradiaktiven Abfallprodukte ist immer noch die grofRe Verdrangungsliige der
Atomenergie-Euphoristen und bedroht — wie nicht nur Fukushima zeigt — die
Lebensraume vieler Menschen tber Generationen; der Holzeinschlag im Amazonas-
Becken - durchaus, durchaus auch Jobs fir Campesinos — wird das Weltklima
verandern ...

Vor diesem Hintergrund einer nicht mehr ganz so objektiven Situation eines
verantworteten Forscherlebens mdchte ich nun thesenhatft diejenigen ethischen Kriterien
entwickeln, die ein wissenschaftliches Arbeiten heute als ,Rahmenordnung” braucht, um
nicht in den oben skizzierten Abhangigkeitsverhaltnissen das zu verlieren, was
Wissenschaft nicht sein darf, namlich potentielle Assistenz der Entmenschlichung unserer
Zivilisation.

Damit distanziere ich mich deutlich von der Position, die da sagt, wer das Messer
erfunden habe, sei doch nicht verantwortlich fir den Mord, der mit einem Messer
begangen werde.

Das mit dem Messer mag ja noch stimmen, wenn man die Dual-use-Problematik in den
Blick nimmt, die nicht einfach ist, wie man bei der griinen und weil3en Gentechnik ja weil3:
Wir alle wollen die Weiterentwicklung von guten Medikamenten, aber wenige von uns
stehen einer chemiebehandelten Hochleistungs-Méhre ohne Skepsis gegenuber.

Aber schon bei Hegel findet sich in seiner Rechtsphilosophie ein feines Argument, warum
ein Brandstifter nicht sagen kann, seine rechte Hand habe doch nur einen trockenen
Grashalm zum Glihen gebracht. Wer um die — notwendigen und absehbaren - Folgen
seines Handelns und seiner Handlungsreichweiten weil3, ist fir diese verantwortlich,
zumindest im Gebot einer wahrheitsorientierten Kommunikation der Potentialitaten seiner
Erfindung. Also, die Bauer und Erfinder von ,Fat Man“, der Atombombe, die Uber
Hiroshima explodierte, tragen Mitverantwortung fir die Tétung Tausender, da Sie ja eben



nicht im luftleeren Raum Kenspaltung betrieben haben, sondern wussten, dass diese
Bombe zum Einsatz kommt, dass sie an einem Massenvernichtungsmittel arbeiteten.
Naturlich tragt héhere Verantwortung, wer die Ziele des Abwurfes festgelegt hat, aber
dieses Forschungsprojekt und ihre Betreiber kdnnen sich nicht so einfach von der
Verantwortung fur den Tod tausender Nicht-Kombattanten freisprechen.

Im Einzelnen scheinen mir die folgenden OrientierungsgrofRen sinnvolle Leitplanken fur
eine ethische Vergewisserung wissenschaftlicher Arbeit:

1.

Jedes Wissenschatftliche Engagement sollte nicht an einer allgemeinen
Weltverbesserung Uber einen undifferenzierten Fortschrittsbegriff sich mehr orientieren
(Nach dem Mond mussen wir unbedingt zum Mars!), sondern sollte die Kategorie des
menschengemalen Fortschritts sich als Leitbild zu eigen machen.

Denn Wissenschaft ist dem Menschen und seinem Weltverstehen verpflichtet, dies
setzt aber Weltachtung voraus.

Entsprechend in der Okonomie des Wachstums: Welche Forschung hilft einem
differenzierten Wachstum? Noch mehr 2-Tonnen-Autos, um einen 75-Kilo-Mensch wie
mich zu beférdern?

Seit Immanuel Kants grofRer Erkenntnis, dass wir im kategorischen Imperativ ein
Fundament haben, das verninftige Menschen nicht unterschreiten kdnnen, muss auch
fur die Wissenschatft gelten:

Jede Verzweckung von Menschen ist untersagt. Forschung — etwa bei der
Atombombe — die Menschen auf blof3e Zwecke von vornherein reduziert, kann nicht
akzeptiert werden. Dies gilt vom Menschenversuch bis zu Wissenschaften, die zu
wissen meinen, was der bessere Mensch sei (msn denke an Solterdijks
.Menschenpark)).

Dazu kommt der ethische Lackmus-Test, ob das einzelne wissenschaftliche Arbeiten
verallgemeinerbar ist.

Demokratische Gesellschaften kennzeichnen sich — idealiter - dadurch, dass tber
unbedingte Verbindlichkeiten der Gesetzgeber befindet, weil nur hier der vorgangige
Austausch der besseren Argumente — gefiltert durch die 6ffentliche Debatte — zum
Gesetz fuhrt, ohne dass vorschnell nicht legitimierte Interessen sich durchsetzen.

Das Legalitatsprinzip gilt damit auch und gerade fiir Rahmenordnungen des
Wissenschaftsbetriebes wie des einzelnen Forschungsprojektes.

Seit Jurgen Habermas ist evident, dass eine Ethik diskursive Rahmenbedingungen
braucht, um alle Anspruchsgruppen in geeigneter Weise zu Wort kommen zu lassen.
Offentlichkeit wirkt wie Licht und Luft, um dem Schimmel von enger
Interessenwissenschaft und denkbarer Funktionalisierung vorzubeugen.
Wissenschaftliche Ziel-, Inhalts- und Methodendebatten missen 6ffentlich bleiben.
Nur dann kann eher davon ausgegangen werden, dass legitime und legitimierte
Wissenschaft betrieben wird. Geheime Forschung ist grundsatzlich delegitimiert.

Was vertretbar ist, kann auch 6ffentlich gemacht werden!

Seit 3000 Jahren lehren Judentum und Christentum — wie im Ubrigen auch alle
anderen Weltreligionen — dass die Goldene Regel die Brille schlechthin ist, um
unterscheiden zu kénnen, was das Gute vom Bésen trennt:

Auch Wissenschaftler sollten sich fragen, ob sie mit den Ergebnissen ihrer Arbeit
selbst konfrontiert werden mochten, ob die Ergebnisse ihrer Arbeit grundsatzlich auch
von ihnen angenommen werden kdnnten.

Hier ist im Kern das Beweislastumkehrverfahren beinhaltet, das besagt, Wissenschaft
steht auch vor der praventiven Forderung zu sagen, warum die Implementierung ihrer
Ergebnisse in technischen Umsetzungen sinnstiftend ist und wo destruktive Potentiale
wahrscheinlich werden.

Dem korrespondiert das Fairness-Prinzip: Nicht nur Gerechtigkeitsfragen sind immer
noch zu beantworten, wenn eine neue Erkenntnis sich Bahn bricht.

Unter der Pramisse, dass es um ein fur alle Beteiligten langfristig ,faires Spiel” geht,
hat John Rawls die einfache Frage gestellt, ob wir uns nicht davon bewegen lassen



mussen, was ein Mensch mir raten wirde, der es mit mir gut meint, der keine ,Aktien
im Spiel hat (Der berihmte ,Veil of ignorance®)

Dieses Kriterien ist zwar ein Soft-Kriterium, aber es kann erhellen, ob wir langfristig mit
unserem Tun Akzeptanz vor einer Unabhangigkeitsinstanz gewinnen kdnnen.

7. Auch wenn der Utilitarismus immer in der Gefahr steht, dass das einzelne Verhalten
dem groRen Ganzen geopfert wird — und die unmittelbare Verantwortlichkeit aus der
jeweiligen Beziehung und Situation nicht wahrgenommen wird — so treibt ihn doch ein
demokratischer Grundgedanke: das gré3tmdogliche Glick fur die grolstmogliche Zahl
fordert Wissenschaft heraus, ihre Erkenntnisse in den Dienst des Gemeinwohls zu
stellen, dessen Frichte allen zuganglich sein sollen. Mondflug oder Malariaforschung?

8. Und neu hat sich am Ende des letzten Jahrtausends die grol3e Frage nach der
Verantwortung vor der Freiheit der nachsten Generation gestellt.

Seit Hans Jonas und seinem epochalen Werk kdnnen wir der Frage nicht mehr
ausweichen, dass das ethisch vertretbare auch den Einspruch der nachsten
Generation (und vielleicht auch des Selbstwertes der Lebensvielfalt) berticksichtigen
muss, wenn der 6kologische Imperativ unsere Handlungen messen will und wir das
Prinzip Nachhaltigkeit als unbedingte Pflicht unseres Tuns begreifen missen.

9. Dem Theologen sei es gestattet, am Ende einen spirituell-ethischen Mal3stab zu
formulieren, der interessanterweise nicht wenige Wissenschaftler bestimmt hat:
Der eschatologische Ausblick: Wirde ich es rickblickend wieder tun kénnen?
Kann ich also — in einer ernsten Vorwegnahme meines Lebensrickblickes — am Ende
meines Lebens sagen: das wirde ich wieder tun wollen?
Diese Empfehlung des HI. Ignatius von Loyola steht natirlich nur Menschen offen, die
ihr Leben als ganzes fur sinnverwiesen halten, aber ich denke, dass dies doch die
allermeisten nicht ignorieren wollen und kénnen, dass ihr Leben am Ende ein Gutes
gewesen sein moge.
Exemplarisch méchte ich den grol3en Kenphysiker Robert Oppenheimer (Geistiger
Kopf der Atombombe in Los Alamos) hier heranziehen, der auf seinem Totenbett zu
einem Freund sagte:
“Ich bin in ethischen Fragen inzwischen bestimmter als je zuvor- obwohl diese auch
schon damals bestimmend waren, als ich an der Bombe arbeitete. Heute weil3 ich
nicht, wie ich mein Leben beschreiben soll, ohne ein Wort wie Verantwortung zu
verwenden. ... Verantwortung ist bedeutungslos ohne Macht. Das mag nur die Macht
sein, die man hat tber das, was man selbst tut — doch Wissen, Reichtum, Mul3e, sie
wachsen nur in dem Bereich, in dem Verantwortung vorstellbar ist.”

Inwiefern die Person, die heute Anlal ist fir dieses Symposion, den oben genannten
Kriterien fur eine verantwortete Wissenschaft entspricht, das mégen Sie selbst
entscheiden. Ich habe meine Position gefunden.

Ich danke nun lhrer Aufmerksamkeit und Geduld und freue mich auf die Diskussion.

© Uto Meier, 23/03/2012



