Maria von Magdala und die Bibelpastoral

Sabine Bieberstein

Maria aus Magdala ist bereits Patronin fiir vieles. Und fiir viele: Sie ist schon die Patronin der
Stinderinnen und Verfiihrten, der Friseure und Kammmacher, der Wassertriger, der Parfiim-
und Puderherstellerlnnen, der Biilerinnen, der Bergleute und der Gértner, auBerdem die Pa-
tronin der Kinder, die schwer gehen lernen, die Patronin der BleigieBer, Béttcher, Hand-
schuhmacher, SchiilerInnen und Studierenden, Weiligerber, Weingartner und WeinhédndlerIn-
nen, und sie wird bei Augenleiden, Ungezieferbefall und Gewitter angerufen.'

Warum also soll sie zu alledem auch noch zur Patronin der Bibelpastoral werden?

Nach Auskunft der Veranstalter entspringt diese Idee einer aufmerksamen Lektiire der Vor-
schlige der Weltbischofssynode an den Papst vom Oktober 2008.% Dort ist an dreiBigster Stel-
le folgender Abschnitt zur Bibelpastoral zu finden:

> »Unter der Leitung der Seelsorger haben alle Getauften Anteil an der Sendung der Kirche.
Die Synodenviter mochten ihre hochste Wertschdtzung, Dankbarkeit und auch Ermutigung
fiir den Dienst der Evangelisation aussprechen, den so viele Laien, und insbesondere die
Frauen, mit Groherzigkeit und Engagement in iiber die ganze Welt verstreuten Gemeinden
leisten, nach dem Beispiel von Maria von Magdala, der ersten Zeugin der Osterfreude.«

Maria von Magdala wird hier also als »erste Zeugin der Osterfreude« anerkannt und gleich-
zeitig als Vorbild fiir den »Dienst der Evangelisation«, der insbesondere von den Laien gelei-
stet wird, wobei hier die Frauen eigens hervorgehoben werden, die sich diesbeziiglich offen-
bar besonders hervortun.

Allerdings stellt das Dokument bereits an 17. Stelle klar, wie sich das Gremium die Verkiin-
digung durch Frauen konkret vorstellt:

> »Die Synodenviter anerkennen und ermutigen den Dienst der Laien bei der Weitergabe des
Glaubens. Insbesondere die Frauen spielen dabei in der Familie und Katechese eine unver-
zichtbare Rolle. Tatséchlich verstehen sie es besonders gut, das Horen auf das Wort und die
personliche Gottesbeziehung zu wecken und andere mit dem Sinn fiir Vergebung und evange-
lisches Teilen anzustecken. Es ist zu wiinschen, dass der Lektorendienst auch den Frauen er-
offnet wird, damit ihre Rolle als Verkiindigerinnen des Wortes in der christlichen Gemeinde
ausdriicklich anerkannt werde.«

Diese Sicht erinnert stark an die neutestamentlichen (nachpaulinischen) Pastoralbriefe, deren
Verfasser sich fiir die Frauen genau diese Aufgabe der Weitergabe des Glaubens an die Kin-
der vorstellen ...

> »... denn ich denke an deinen aufrichtigen Glauben, der schon in deiner Grofimutter Lois
und in deiner Mutter Eunike lebendig war und der nun, wie ich weif3, auch in dir lebt.« (2Tim
L,5)

... die gleichzeitig aber das Lehren von Frauen vehement und grundsétzlich verbieten konnen:

> »Eine Frau soll sich still und in aller Unterordnung belehren lassen. Dass eine Frau lehrt,
erlaube ich nicht, auch nicht, dass sie iiber ihren Mann herrscht, sie soll sich still verhalten.«
(1Tim 2,11-12)

Die Texte sprechen fiir sich.

! Vgl. die Zusammenstellung in WUB 48 (2/2008), 59.
http://www.bibelwerk.de/fileadmin/ev_dateien/DL-allgemein/Bischofssynode Proposiziones.pdf



Bieberstein « Maria von Magdala ¢ 2

Dennoch: Greifen wir den Ball auf, den die Bischofe in die Runde geworfen haben. Von Ma-
ria von Magdala als erster Zeugin der Osterfreude und Vorbild fiir die weltweite Evangelisa-
tion fiihrt der Weg hin zur Idee, sie zur Patronin der Bibelpastoral zu erkldren. Fragen wir
aber genauer: Was bedeutet das? Was handeln wir uns ein, wenn wir — ausgerechnet — Maria
von Magdala als die »Patronin der Bibelpastoral« begreifen und sie damit also zu unserer
Patronin machen?

Lassen Sie uns mit dieser Frage wieder zur Bibel zuriick kehren.
1. Maria von Magdala in der biblischen Uberlieferung
1.1 Maria — die aus Magdala

Maria aus Magdala ist sicher eine der Personen aus der Nachfolgegemeinschaft Jesu, die am
Konkretesten auch als historische Person zu greifen ist. Maria — in der hebrédischen Namens-
form Mirjam — ist einer der hiufigsten Frauennamen der Zeit. Um sie von anderen Frauen

gleichen Namens unterscheiden zu konnen, wird sie konsequent »die aus Magdala« genannt.

> Damit wird sie liber ihren Herkunftsort Magdala am See Gennesaret néher bestimmt, das
zur Zeit Jesu ein blithendes und relativ wohlhabendes Fischerstddtchen mit einer jiidischen
Bevolkerung war.’

Wer einen solchen Beinamen trigt, wird offenbar nicht zuerst {iber Familienbindungen wahr-
genommen. Denn die traditionelle Charakterisierung von Frauen erfolgte iiber madnnliche Fa-
milienmitglieder als »Tochter des ...«, »Frau des ...« oder »Mutter des ...«. Maria wurde
dem gegeniiber als unabhédngig von Familienbeziehungen wahrgenommen und war offenbar
nicht oder nicht mehr verheiratet.

Es ist klar: Ein solcher Beiname macht nur aulerhalb dieses Ortes Sinn. Maria hat ihren Her-
kunftsort also verlassen. Ob dies geschehen ist, um sich der Jesusbewegung anzuschliefen,
oder ob sie den Ort bereits vorher verlassen hatte und sich dann erst der Jesusbewegung ange-
schlossen hat, ist kaum mehr zu eruieren.

Zwischenreflexion 1

Damit war unser erster Zugang also ein historischer, sozialgeschichtlicher. Es liele sich noch
viel mehr herausfinden iiber die Lebensumstinde in solchen jlidischen Stddten am See Gen-
nezaret zu Beginn des 1. Jahrhunderts n. Chr. unter romischer Herrschaft, iiber die Bevolke-
rung und ihre Lebensweise, iiber die Moglichkeiten von Frauen und dariiber, was dies alles
fiir die Reich-Gottes-Bewegung Jesu bedeutet, in der sich bekanntlich vor allem relativ und
absolut Arme zusammengefunden haben, die angesichts von immer grofer werdendem wirt-
schaftlichem Druck und Perspektivelosigkeit ihr Leben damit in die eigene Hand nahmen und
Perspektiven gewannen.

Mir scheint dies ein entscheidender Aspekt fiir die Bibelpastoral zu sein: Mit Maria von Mag-
dala begegnen wir nicht einer Angehorigen der herrschenden Eliten.* Das wirft ein Licht dar-
auf, dass die Bibel — zumindest iiber weite Strecken — kein Buch der Herrschenden ist, son-
dern zumeist Perspektiven »von unten« repréisentiert. Dies sollten wir bei unserer Perspektive
auf die Texte nicht aus den Augen verlieren — und auch bei unseren Optionen beriicksichti-
gen. Dennoch: Maria aus Magdala begegnet in den Texten als unabhéngige, starke Frau, die
ihren Weg offenbar eingenstéindig und auch eigenwillig gegangen ist. Fiir die Bibelpastoral
bedeuten diese Erkenntnisse (die hier nur angedeutet werden kdnnen):

} Vgl. Wenning, Magdala: BiKi 55 (2003); Zangenberg, Magdala (2003); Cebulj, »Fischturm«: WUB 48
(2/2008).

¢ Cebulj, »Fischturm«: WUB 48 (2/2008), 15 hélt Maria aus Magdala zwar fiir wirtschaftlich unabhingig
und »vielleicht sogar vermdgend«, doch bedeutet auch eine solche sozialgeschichtliche Einordnung (die
zudem fraglich ist) nicht, dass sie zu den Eliten gezdhlt werden sollte.



Bieberstein « Maria von Magdala * 3

* Die Ergebnisse sozialgeschichtlicher, kontextueller Forschungen sind bei der Lektiire der
Texte zu beriicksichtigen.

* Die Lebenserfahrungen von Menschen und insbesondere der Armen, der »kleinen Leute,
der Frauen, der RandsiedlerInnen sind ernst zu nehmen und als theologisch relevant zu be-
trachten.

* Die »Perspektive von unten« ist zu wahren und die verdndernde Kraft biblischer Texte fiir
das Leben der sogenannten »kleinen Leute« ist ins Zentrum zu stellen.

* Diese »kleinen Leute« sollen zu Subjekten der biblischen Geschichten selbst und der heuti-
gen Lektiiren werden konnen, d.h. wir miissen die Geschichten so erzdhlen, dass dies gesche-
hen kann.

* Damit ist die bibelpastorale Arbeit befreiend und emanzipatorisch auszurichten.
1.2 Maria aus Magdala — die Jiingerin

Kommen wir zum zweiten Schritt: Wie geht die neutestamentliche Uberlieferung mit dieser
historisch greifbaren Person Maria aus Magdala um?”

Zunichst: Maria von Magdala wird in allen vier Evangelien namentlich genannt. Aufler an
einer Stelle (in Joh 20) werden ihr stets andere namentlich genannte Frauen an die Seite ge-
stellt. Aber immer steht sie an erster Stelle (wiederum mit einer Ausnahme: in Joh 19,25).

Sodann: Der Kontext, in dem alle vier Evangelien diese Frau erwihnen, ist auf besondere
Weise profiliert. Sie ist in allen vier Evangelien mit den Traditionen der Kreuzigung und der
Auferstehung Jesu verbunden. Nur Lukas erwihnt sie auch an anderer Stelle, ndmlich schon
wihrend der 6ffentlichen Wirksamkeit Jesu, in einem Summarium in Lk 8,1-3.

a) Maria aus Magdala im Markusevangelium

Das Markusevangelium — als dltestes der Evangelien — erwidhnt Maria aus Magdala direkt
nach der erschiitternden Erzihlung iiber den Tod Jesu gemeinsam mit zwei (oder auch drei)
weiteren Frauen ...

> Mk 15,40f

... Uber die gesagt wird, dass sie Jesus bereits in Galilda nachgefolgt seien, dass sie ihm ge-
dient hitten und dass sie mit ihm nach Jerusalem heraufgekommen seien. Das Verb »nachfol-
gen« — griechisch akolouthein — ist der terminus technicus fir die Jiingernachfolge, und auch
das Verb »dienen« ist im MkEv ein Nachfolgebegriff. Die Frauen werden hier also als Jiinge-
rinnen Jesu qualifiziert, die den Weg von Galilda nach Jerusalem, den das Markusevangelium
als den Weg Jesu zeichnet, mitgegangen sind und nun bei dem fiirchterlichen Geschehen der
Kreuzigung ausharren — im Unterschied zu den ménnlichen Jiingern, die bei der Verhaftung
geflohen waren (Mk 14,50-52).

Im weiteren Erzéhlverlauf nach der Kreuzigung wird erzihlt, dass Maria aus Magdala ge-
meinsam mit einer der anderen Frauen, ndmlich der »anderen Maria«, das Begribnis Jesu
beobachtete ...

> Mk 15,47

... und dass diese beiden sich nach dem Sabbat gemeinsam mit Salome aufmachten, um den
Leichnam Jesu zu salben ...

> Mk 16,1f

Zum Folgenden vgl. bes. Melzer-Keller, Jesus und die Frauen (1997); Bieberstein, Jiingerinnen (1998);
Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007).



Bieberstein « Maria von Magdala « 4

... und dabei das leere Grab entdeckten, welches von dem dort sitzenden Gottesboten so in-
terpretiert wurde, dass Jesus von Gott auferweckt worden sei.

> Eglise de Chapaize, Résurrection, 11. Jh. / 16. Jh.

Die Frauen bekommen den Auftrag, dies den anderen und insbesondere dem Petrus zu ver-
kiinden; doch tun sie dies nach Markus nicht, sondern das Evangelium endet bekanntlich of-
fen, es hilt die Ungeheuerlichkeit der Botschaft und die Sprachlosigkeit aus. Es involviert mit
diesem offenen Schluss die Leserinnen und Leser selbst in das Geschehen und fordert sie auf,
Stellung zu beziehen.

Die Frauen — und an erster Stelle Maria aus Magdala — stehen nach diesem Erzahlkonzept
also fiir die Kontinuitdt vom Leben Jesu, iiber seinen Tod und das Begrdbnis bis hin zur Auf-
erweckung — fiir die Kontinuitdt von gekreuzigt bzw. gestorben — begraben — auferstanden
also, aber auch dafiir, dass die Weitergabe der Botschaft sozusagen an einem seidenen Faden
héngt und das Engagement aller Leserinnen und Leser erfordert — auch dies ein Aspekt, den
wir fiir die Bibelpastoral festhalten wollen.

b) Maria aus Magdala im Matthiusevangelium

Das Matthiusevangelium iibernimmt die von der markinischen Erzéhlung vorgegebenen
Stationen — es fiigt aber noch etwas hinzu:

> Mt 28,9-10

Die Frauen — bei Matthdus sind es Maria von Magdala und eine zweite Maria — verbleiben
nicht in diesem abgrundtiefen Schrecken, sondern machen sich auf, die Botschaft tatsdchlich
zu verkiinden. Aber: unterwegs erscheint ihnen der Auferstandene selbst. Sie erhalten von
ihm nochmals die gleiche Botschaft wie sie ihnen bereits der Engel am Grab gesagt hatte. Es
ist also keine neue und spezielle Offenbarung durch den Auferstandenen selbst — aber immer-
hin: Die beiden Frauen sind die ersten Adressatinnen einer Erscheinung des Auferstandenen.

Allerdings wird dieses Motiv bei Matthdus nicht weiter ausgestaltet. Die Botschaft, die die
Frauen horen, ist zwar in der Tat unerhdrt und entspricht dem Zentrum des christlichen Glau-
bensbekenntnisses. Doch ihr Auftrag bezieht sich auf das einmalige Ausrichten der Botschatft,
und selbst dieses wird nicht einmal explizit erzahlt.

Es wird aber implizit vorausgesetzt beim Schluss-Hohepunkt des Evangeliums, der Erschei-
nung des Auferstandenen vor der Elfergruppe. Diese findet in Galilda statt — und dass die
Gruppe dorthin gehen sollte, konnen die Elf nach dem Erzdhlkonzept des Matthdusevangeli-
ums nur von den Frauen wissen.

> Mt 28,16-20

Diese Erscheinung, die mit einer grolen Beauftragung und Aussendung verbunden ist, findet
aber vor der verbliebenen Elfergruppe statt. Maria von Magdala und die andere Maria sind
aus dem Blickfeld geraten.

Es ist klar: die Frauen haben nach Matthius eine wichtige Funktion an einem neuralgischen
Punkt der Jesusbewegung, und es scheint hier eine bedeutende Tradition durch: Die Tradition
der Ersterscheinung des Auferstandenen vor den Frauen und speziell vor Maria aus Magdala.
Doch wird keine von ihnen von Matthius deswegen mit irgendeiner besonderen Autoritét
ausgestattet.’

¢) Maria aus Magdala im Lukasevangelium

Auch das Lukasevangelium iibernimmt grundsétzlich die Stationen des Markusevangeliums,
bindet die Frauen aber stirker an das Leben Jesu zuriick: »Erinnert euch, was er zu euch ge-

6 Vgl. zu diesem Aspekt bes. Hartenstein, Mary Magdalene: LectDiff 1/2007 (www.lectio.unibe.ch).



Bieberstein « Maria von Magdala ¢ 5

sagt hat, als er in Galilda war« (Lk 24,6), sagen die beiden Gottesboten, die sich nach dem
lukanischen Text im Grab befinden, zu den Frauen. Es wird also vorausgesetzt, dass die Frau-
en — und unter ihnen Maria von Magdala — in der Zeit in Galilda dabei waren und zum eng-
sten Kreis um Jesus gehdrten; denn es wird vorausgesetzt, dass sie die Leidensankiindigungen
gehort haben. Tatséchlich wird in Lk 24,8 gesagt, dass sich die Frauen erinnern. Uber die
Erinnerung der Frauen wird den LeserInnen also der Sinn dieses Geschehens erschlossen.’

Bei Lukas fehlt der Verkiindigungsauftrag an die Frauen. Das hindert die Frauen allerdings
nicht daran, selbst aktiv zu werden und den anderen von ihren Widerfahrnissen zu berichten.
Doch: die Apostel halten dies erst einmal fiir Geschwitz:

> Lk 24,9-11

Uber eine solche Erziihlweise konnten wir uns jetzt drgern: die Auferstehungsbotschaft als
Weibergeschwitz! Wir konnen aber auch, wie dies in einigen neueren Zugingen geschehen
ist®, das kreative Potenzial solcher »Klatschgeschichten« nutzbar machen und genau darin die
Stimmen von Frauen horbar zu machen versuchen — als Stimmen, die im Laufe der Textiiber-
lieferung an den Rand gedringt wurden, die aber dennoch nicht vollig mundtot gemacht wer-
den konnten.

Lukas jedenfalls erzdhlt die Frauen samt Maria Magdalena im Anschluss an diese Erzéhlung
ganz aus der Erzéhlung hinaus und erwéhnt sie auch in der Apostelgeschichte nur noch ein-
mal und ganz pauschal:

> Apg 1,13-14

Hier skizziert er die erste Jerusalemer Jiingergemeinschaft und umreifit dabei den verbliebe-
nen Elferkreis namentlich. Im Anschluss spricht er pauschal von »den Frauen«, die auch noch
dabei gewesen seien, neben der Mutter und den Briidern/Geschwistern Jesu.

Lukas ist aber der einzige, der Maria Magdalena gemeinsam mit zwei weiteren namentlich
genannten Frauen sowie einer grofleren Frauengruppe bereits wihrend der 6ffentlichen Wirk-
samkeit Jesu erwahnt. Er tut dies in dem Summarium in Lk 8,1-3:

>Lk8,1-3

Bemerkenswert ist hier, dass die Frauen in Parallele zu den Zwolfen genannt werden. Sie ge-
horen nach diesem Text also zum engsten Jesuskreis und zur Gruppe der heimatlosen Wan-
derprophetlnnen.

Die Frauen — und an erster Stelle unter ihnen wieder Maria, die Magdalenerin Genannte —
werden liber ihre Heilungen gekennzeichnet. Das ist es, was sie als erstes mit Jesus verbindet.
Uber sie gibt es keine Berufungsgeschichte. Das ist bei Petrus anders. Doch ist im Lukas-
evangelium auch die Berufung des Petrus mit Wundern verbunden. Im Unterschied zu Mar-
kus wird ndmlich die Heilung seiner Schwiegermutter vor seiner Berufung erzahlt (Lk 4,38f).
Und seine eigene Berufung ist mit dem wunderbaren Fischfang verbunden (Lk 5,1-11).

In Lk 8,2 finden wir auch das Motiv, dass Jesus aus Maria Magdalena sieben Ddmonen aus-
getrieben habe. Was sich dahinter verbirgt, wird im Text nicht expliziert. Sicher ist aber, dass
Déamonen in biblischer Redeweise keine wie auch immer gearteten Siinden verkdrpern, son-
dern als zerstorerische Michte gedacht werden, die vollstdndig von einem Menschen Besitz
ergreifen konnen, ihn schiadigen und sogar vernichten kénnen.

Wenn Ddmonen weichen, ist dies fiir Jesus — und auch fiir Lukas — ein Zeichen fiir das heran-
gekommene Reich Gottes (vgl. > Lk/Q 11,20). Maria von Magdala hat diese befreiende Er-

Vgl. ausfiihrlich Bieberstein, Jiingerinnen (1998).
Kartzow, Ressurection as Gossip: LectDiff 1/2010 (www.lectio.unibe.ch).



Bieberstein « Maria von Magdala ¢« 6

fahrung des Reiches Gottes also an ihrem eigenen Leib machen kdnnen — und sie wird, ge-
nauso wie die anderen geheilten Frauen, »in eine Gemeinschaft hinein geheilt«’.

Zeigt Lk 8,2-3 Maria aus Magdala nun als eine mit Jesus herumziehende Jiingerin? Das Bild,
das Lukas hier zeichnet, ist schillernd. Das Wort »Jiingerin« fehlt.'” Was die Sache noch dif-
fuser macht, ist V. 3: »... und viele andere, die ihnen dienten aus ihrem Vermogen.« Nun lie-
Be sich dieser Satzteil grammatikalisch auch so verstehen, dass hier nochmals eine weitere
Frauengruppe in den Blick kommt, die sich diese Aufgabe der Unterstiitzung zu eigen ge-
macht haben. Moglich ist aber auch die Leseweise, die diesen Satzteil auf alle genannten
Frauen bezieht.'' De facto wurde der Satzteil in der Auslegungsgeschichte immer auch auf
Maria aus Magdala bezogen.

Mit dieser Charakterisierung werden die Frauen zu wohltédtigen Unterstiitzerinnen der Jesus-
bewegung, die ihr Vermdgen noch zu ihrer Verfiigung haben, nicht aber zur Gruppe der hei-
matlosen WanderpredigerInnen gehdrten. Das Bild ist uneindeutig geworden.

Die Folge: Weder in den lukanischen Uberlegungen zum Besitz, noch in seinen Vorstellungen
iiber Jesusnachfolge spielen diese Frauen im Weiteren eine Rolle, obgleich sie — auch nach
lukanischer Vorstellung — in vorbildlicher Weise nachfolgen und in ebenso vorbildlicher Wei-
se mit ihrem Besitz umgehen: ndmlich so, dass er anderen zugute kommt. Auch wenn es in
der Apostelgeschichte darum geht, einen Nachfolger fiir den aus dem Zwdlferkreis herausge-
fallenen Judas zu finden, kommen sie nicht in den Blick. Als Kriterium fiir eine solche Nach-
wahl wird genannt:

»wEiner von den Mdnnern, die die ganze Zeit mit uns zusammen waren, als Jesus, der Herr,
bei uns ein und aus ging, angefangen von der Taufe durch Johannes, bis zu dem Tag, an dem
er von uns ging und (in den Himmel) aufgenommen wurde — einer von diesen muss nun mit
uns zusammen Zeuge seiner Auferstehung sein.« (Apg 1,21-22)

Diese Kriterien wiirde Maria aus Magdala nach der Darstellung des Lukasevangeliums zwar
in herausragender Weise erfiillen — doch mit einer Ausnahme: Sie ist kein Mann. So wird
auch nicht sie, sondern ein Mann namens Matthias in den Apostelkreis gewéhlt, von dem die
Leserinnen und Leser an dieser Stelle zum ersten Mal erfahren.

Maria von Magdala ist in der Sicht des Lukasevangeliums nach alledem gewiss eine heraus-
ragende Figur in der Jesusgeschichte, und sie ist an bedeutenden Stationen des Lebens Jesu
priasent. Und wenn man erzdhltechnisch ernst nimmt, dass es sich in Lk 8,1-3 um ein Summa-
rium handelt, also einen Text, der etwas ins Wort bringt, was zusammenfassend und »allge-
mein« iiber Jesus zu sagen ist, muss man sie in der Folge im gesamten Text mitlesen. Aber:
zur Apostolin macht Lukas sie gewiss nicht (wie er iibrigens auch Paulus nicht — bzw. nur mit
einer Ausnahme in Apg 14,14 — zu den Aposteln zihlt).

Zwischenreflexion 2

Wir haben in einer differenzierten, historisch-kritisch inspirierten Lektiire verschiedene
Aspekte der Magdalenendarstellung in den synoptischen Evangelien sichtbar gemacht.

Es scheint mir fiir eine verantwortete Bibelpastoral unabdingbar zu sein, solche verschiedenen
Perspektiven, die in biblischen Texten zu finden sind, sichtbar zu machen und verschiedene
Stimmen, die sich einmischen, horbar zu machen. Wir haben keine Evangelienharmonie iiber-
liefert bekommen, sondern vier verschiedene Bilder, die nicht in einer vereinheitlichenden
Lektiire verwischt werden diirfen. Kurt Marti spricht von der Bibel als einem Tausend-

K Solle/Schottroff, Jesus von Nazaret (2000), 42.

Es kommt im NT nur ein einziges Mal in Apg 9,36 fiir Tabita vor.

Zur syntaktischen Diskussion vgl. ausfiihrlich Bieberstein, Jiingerinnen (1998); Bieberstein, Engagierte
Frauen (2007), 95-97.



Bieberstein « Maria von Magdala ¢ 7

Stimmen-Strom. All diese verschiedenen Stimmen und Perspektiven sind wichtig, um in der
Arbeit mit den biblischen Texten dem Leben selbst in seiner Uneindeutigkeit, Gebrochenheit
und Vielstimmigkeit und mit all den vielen kleinen und groflen Fragen gerecht zu werden, um
das Leben und die Welt aus verschiedenen, immer neuen und unerwarteten Perspektiven zu
betrachten und auf diese Weise Festgelegtes in Bewegung zu bringen und erstarrte Vorstel-
lungen aufzubrechen.

Wir haben diese Bilder aber auch kritisch hinterfragt und mit einer Hermeneutik des Ver-
dachts Tendenzen aufgespiirt, manche Traditionen an den Rand zu dréingen.'” Solche geféhr-
deten Traditionen sind oft die Traditionen von Frauen, aber auch von anderen, nicht dem
Mainstream angehorenden Gruppen. Von hier aus stellt sich die dringende Frage an die Bi-
belpastoral: Fiir wen, mit wem und in wessen Interesse lesen wir die Bibel? Welche Stimmen
bringen wir zu Gehdr? Welche Geschichten erzéhlen wir? Und wie erzdhlen wir sie?

1.3 Maria von Magdala — die Apostolin

Maria aus Magdala hat in spdterer Zeit den Ehrentitel » Apostolin der Apostel« erhalten. Von
den Synoptikern kann dieser Titel allerdings kaum kommen, wie wir gesehen haben.

Es ist das Johannesevangelium, das hier die Spuren legt. Das Johannesevangelium geht im
Blick auf diese Figur ganz eigene Wege.

>Joh 19,25-27

Nach diesem Text steht sie gemeinsam mit der Mutter Jesu, deren Schwester und mit einer
Maria, die als Frau des Klopas ndher charakterisiert wird, am Kreuz. Im Folgenden wird
nachholend klar gemacht, dass der Jiinger, den Jesus liebte, ebenfalls préasent ist. In Joh 19,25
wird Maria aus Magdala nun nicht als erste, sondern als letzte der Frauen genannt.

> Billerbecker Altar, 1640

Gewiss noch beriihmter geworden ist aber die Szene am Ostermorgen (Joh 20,1-2.11-18). Die
Erzéhlung zeichnet Maria in ihrem Verstehensprozess, der zur wirklichen Erkenntnis des
Auferstandenen fiihrt. Immer wieder wird vom »sich umwenden« und vom »sehen« gespro-
chen, so dass Andrea Taschl-Erber den Text als eine »theologische Meditation des Themas
»sehen««’® bezeichnet hat. Und mit der Anrede Jesu als »Rabbuni« wird Magdalena als wahre
Jiingerin und Beispiel 6sterlichen Glaubens gezeichnet. '

In mehrfacher Hinsicht erweist sich Maria hier als Erste: Maria kommt als erste zum Grab,
entdeckt als erste, dass das Grab leer ist und berichtet den anderen davon, sie begegnet als
erste dem Auferstandenen und erkennt ihn, und sie verkiindet es als erste.'

>Joh 20,18

Es ist die erste gegliickte Jesusbegegnung nach Ostern — ein Modell fiir die johanneische Ge-
meinde und alle Leserinnen und Leser, im Johannesevangelium ein wichtiges Scharnier am
Ubergang zur nachésterlichen Zeit. '

Was Maria von Magdala in Joh 20,18 zur Jiingergruppe sagt: »Ich habe den Herrn gesehen!«,

riickt sie in die Nédhe dessen, wie Paulus sein eigenes Apostelsein qualifiziert und gegeniiber

Angriffen verteidigt — mit Hilfe seiner Christusvision':

Zu einer kritischen Hermeneutik vgl. grundlegend die Arbeiten von Elisabeth Schiissler Fiorenza, bes.

Dies., Brot statt Steine (1988); Dies., Zu ihrem Gedéchtnis (1988); Dies., WeisheitsWege (2005); Dies.,

Gerecht ist das Wort der Weisheit (2008).

13 Taschl-Erber, Eine Frau mit Autoritdt: WUB 48 (2/2008), 33; vgl. ihre ausfiihrlichen Analysen in: Dies.,
Maria von Magdala (2007), 84-111; 127-145 und 272-281; 301-322.

1 Nicklas, »...und er kiisste sie oft auf ihren Mund«: WUB 48 (2/2008), 30.

3 Vgl. Taschl-Erber, Eine Frau mit Autoritit: WUB 48 (2/2008), 33.

Vgl. die Analysen von Ruschmann, Maria von Magdala im Johannesevangelium (2002).



Bieberstein « Maria von Magdala 8

Bin ich nicht frei? Bin ich nicht ein Apostel? Habe ich nicht Jesus, unseren Herrn, gesehen?
Seid ihr nicht mein Werk im Herrn? (1 Kor 9,1)

Damit legt das Johannesevangelium eine Spur zum Versténdnis der Maria von Magdala als
Apostolin. Und wie aus solchen Visionen bei Paulus und anderen konkrete Beauftragungen
folgen, so ist auch bei Maria von Magdala ihre Christusvision mit einem Verkiindigungsauf-
trag verbunden. Diesen fiihrt sie sogleich gegeniiber der gesamten Jiingergruppe (nicht nur
gegeniiber den EIf!) aus.'® Zu Recht weist Andrea Taschl-Erber aber darauf hin, dass in der
Rezeptionsgeschichte dabei ein Unterschied gemacht wurde: »Wéhrend in der Rezeptionsge-
schichte das gleiche »Sehen« bei Petrus und Paulus die Basis fiir ein universales und dauerhaf-
tes Apostolat bildete, wurde die apostolische Funktion der Maria von Magdala auf einen kurz-
fristigen Botendienst beschrinkt.«'’

Zwischenreflexion 3

In diesem Schritt wurde ein weiterer Aspekt des Magdalena-Bildes aufgespiirt, der fiir die
weitere Rezeptionsgeschichte der Magdalenenfigur als Apostolin von grofler Bedeutung ist.
Das Johannesevangelium zeichnet ein ungewdhnliches Bild dieser Frau. Er wiirdigt sie als
Adressatin der Ersterscheinung des Auferstandenen und versieht sie mit einem bedeutsamen
Verkiindigungsauftrag, der den Grund fiir spitere Traditionen legt, sie als Autoritétsfigur und
speziell als Apostolin zu interpretieren.

Hinzu kommt ein Weiteres: Die Figur der Maria aus Magdala wurde in Joh 20 in ihrem Ver-
stehensprozess und als ein Glaubensmodell sichtbar gemacht. Dies kann und muss in ver-
schiedenen Dimensionen bibelpastoraler Arbeit (mit verschiedenen Methoden und Zugéngen)
ausgelotet und fiir die (Glaubens-)Erfahrungen von heute fruchtbar gemacht werden.

2. Die Verstiarkung der apostolischen Autoritit Maria Magdalenas im zweiten Jahrhun-
dert

Es gibt einen schon friih einsetzenden Strang der Rezeptionsgeschichte, der das apostolische
Profil der Magdalenerin aufgreift und sogar verstirkt. Zunéchst ist hier der sekunddre Mar-
kusschluss am Beginn des zweiten Jahrhunderts zu nennen, der Maria von Magdala in ihrer
Funktion als Ersterscheinungszeugin anerkennt:

Als Jesus am frithen Morgen des ersten Wochentages auferstanden war, erschien er zuerst
Maria aus Magdala, aus der er sieben Ddmonen ausgetrieben hatte. Sie ging und berichtete

es denen, die mit ihm zusammengewesen waren und die nun klagten und weinten. (Mk 16,9-
10)

Doch ganz in der Tendenz dieses Textes ist Maria — wie iibrigens auch den beiden folgenden
Verkiindigern, den Emmausjiingern — kein Erfolg beschieden:

Als sie horten, er lebe und sei von ihr gesehen worden, glaubten sie es nicht. (Mk 16,11)

Andere Schriften des zweiten Jahrhunderts sehen sie diesbeziiglich weitaus erfolgreicher.
Solche Schriften zeigen, dass Maria von Magdala fiir eine Reihe von christlichen Gemeinden

Vgl. Standhartinger, Geschlechterperspektiven: ZPT 56 (4/2004), 317, Anm. 48; Taschl-Erber, Eine Frau
mit Autoritidt: WUB 48 (2/2008), 35; Hartenstein, Mary Magdalene: LectDiff 1/2007. Vgl. auch 1 Kor
15,8-11; Gal 1,11-16.

Nach Taschl-Erber, Eine Frau mit Autoritit: WUB 48 (2/2008), 33 stehen diese Visionen in der Tradition
prophetischer Berufungsvisionen. Als Beispiel fiihrt sie Jes 6 an; dieser Text muss jedoch als Beauftra-
gungsvision gelten.

' Taschl-Erber, Eine Frau mit Autoritit: WUB 48 (2/2008), 34.



Bieberstein « Maria von Magdala « 9

oder Stromungen eine aulerordentlich grofe Autoritédt besall und dass sie sie (u.a.) als Apo-
stolin betrachteten.*’

Als erstes ist hier die » Weisheit Jesu Christi« oder »Sophia Jesu Christi« (NHC 111,4; BG 3)
zu nennen, eine Schrift, die zu den gnostischen®' Nag Hammadi-Schriften gehdrt und in der
ersten Hilfte oder der Mitte des zweiten Jahrhunderts entstanden ist”>. Nach der Szenenanlage
der Schrift erscheint Jesus den Seinen auf einem Berg in Galilda. Damit bezieht sich die
Schrift auf die Schlussszene des Matthdusevangeliums mit der Aussendung des Elferkreises
zum Verkiindigen und Taufen (Mt 28,16-20).%

Die Sophia Jesu Christi fiigt in den Kreis derer, denen diese bedeutsame Erscheinung des
Auferstandenen zuteil wird, Maria aus Magdala explizit ein.** Und wenn am Schluss dieser
Schrift Jesus verschwindet und die Jiingergruppe geht, um das Evangelium zu verkiinden, ist
Maria aus Magdala ein Teil dieser Gruppe. Damit schlie3t diese Schrift Frauen explizit in
eine bestehende Tradition ein — ein bemerkenswerter Vorgang, der im Gegensatz zur anson-
sten des Ofteren zu beobachtenden Tendenz steht, Frauentraditionen zu unterdriicken, oder,
um es etwas neutraler auszudriicken: dass frithchristliche Frauentraditionen im Laufe der Zeit
»verloren gehen«.

Das Evangelium der Maria (BG 1) ist wahrscheinlich in der zweiten Hélfte des zweiten Jahr-
hunderts entstanden.”® Diese Schrift greift weniger auf Mt 28, sondern vielmehr auf die Tradi-
tionen aus Joh 20 zuriick®® und verstirkt hier die Bedeutung Marias: Die Schrift betont, dass
Maria aus Magdala den Auferstandenen gesehen hat und dass er ihr Lehren anvertraut hat, die
sonst niemand gehort hat. Gegeniiber der Jiingergruppe libernimmt sie die Funktion einer
Lehrerin, Trosterin und Ermutigerin, erhélt also Funktionen, die Jesus selbst inne gehabt hat-
te. Die Schrift geht so weit, dass sie Maria ziber die JiingerInnengruppe stellt; denn Jesus habe
ihr Dinge gesagt, die er sonst niemandem gesagt habe, und er habe sie lieber gehabt als ande-
re.

(p 9,5-20) »Als er [Jesus] dies gesagt hatte, ging er. Sie aber waren traurig und weinten sehr
und sagten: »Wie sollen wir zu den Volkern gehen und das Evangelium vom Reich des Men-

schensohnes predigen? Wenn jender nicht verschont wurde, wie sollen wir verschont wer-
den?¢

Da stand Maria auf, kiisste sie alle und sprach zu ihren Geschwistern: »Weint nicht und seid
nicht traurig und zweifelt auch nicht! Denn seine Gnade wird mit euch allen sein und euch
beschiitzen. Vielmehr lasst uns seine Grofie preisen, denn er hat uns vorbereitet und uns zu
Menschen gemacht.«

*® Maria Magdalena hat in diesen Schriften noch weitere Funktionen: Jiingerin und Gesprichspartnerin Jesu,

Partnerin Jesu, Traditionsmittlerin und Lehrerin, so das Resiimee von Mohri, Maria Magdalena (2000),
371-376.

2 Hartenstein, Eugnostos (NHC 1I1,3; V,1) und die Weisheit Jesu Christi (NHC I11,4; BG 3): Nag Hammadi
Deutsch Bd. 1 (2001), 323-379, hier 332.

2 Vgl. Hartenstein, Eugnostos (NHC I11,3; V,1) und die Weisheit Jesu Christi (NHC I11,4; BG 3): Nag
Hammadi Deutsch Bd. 1 (2001), 323-379, hier 328. Diese Datierung wird auch von Marjanan, Woman
(1996), 60 und Petersen, Werke (1999), 46, vertreten.

» Vgl. Hartenstein, Mary Magdalene: LectDiff 1/2007.

* Eine Gruppe von vier minnlichen Jiingern mit Maria Magdalena wird als »heilige Apostel« bezeichnet

(Hartenstein, Mary Magdalene: LectDiff 1/2007, 3). Sie wird beauftragt zu lehren.

Vgl. Hartenstein, Das Evangelium der Maria: Nag Hammadi Deutsch, Bd. 2, 833-844, hier 835; ebenso

Nicklas, »... und er kiisste sie oft auf ihren Mund«: WUB 48 (2/2008), 30; Beate Blatz, in: Hennecke /

Schneemelcher I (°1990), 315: »ziemlich sicher zweites Jahrhundert«. In die erste Hilfte des zweiten Jahr-

hunderts datieren King, Gospel (2003), 628 und de Boer, Gospel (2004), 19. Vielleicht in Syrien (oder

Agypten) entstanden.

26 Hartenstein, Mary Magdalene: LectDiff 1/2007; Nicklas, »...und er kiisste sie oft auf ihren Mund«: WUB
48 (2/2008), 30.

25



Bieberstein « Maria von Magdala * 10

(p.9,20-17,7) Als Maria dies gesagt hatte, wandte sie ihr Herz zum Guten, und sie begannen,
tiber die Worte des Erlosers zu diskutieren.

(p.10) Petrus sprach zu Maria: »Schwester, wir wissen, dass der Erloser dich mehr liebte als
die iibrigen Frauen. Sage uns die Worte des Erlosers, an die du dich erinnerst, die du kennst,
wir (aber) nicht, und die wir auch nicht gehort haben. ¢

Maria antwortete und sprach: »>Was euch verborgen ist, werde ich euch verkiindigen.« Und sie
begann, ihnen diese Worte zu sagen: »<Ich>«, sprach sie, »ich sah den Herrn in einer Visi-
on.Und ich sagte zu ihm: yHerr, ich sah dich heute in einer Vision.« Er antwortete und sprach
zu mir: »Selig bist du, weil du nicht wankst, wenn du mich siehst! Denn wo der Verstand ist,
dort ist der Schatz.« Ich sprach zu ihm: »Herr, jetzt (sage mir): Wer die Vision sieht, sieht er
sie <mit> der Seele <oder> mit dem Geist?« Der Erloser antwortete und sprach: »Er sieht sie
nicht mit der Seele und nicht mit dem Geist, sondern der Verstand, der in der Mitte von diesen
beiden ist, er ist es, der die Vision sieht und er ist es, der ...«

[..]

(p. 17,7-19,2) »Als Maria dies gesagt hatte, schwieg sie, so dass der Erloser bis hierher mit
ihr gesprochen hatte.

Andreas aber antwortete und sprach zu den Geschwistern: »Sagt, was ihr meint iiber das, was
sie gesagt hat. Ich namlich glaube nicht, dass der Erloser dies gesagt hat, denn diese Lehren
sind wahrhaftig andere Gedanken!¢

Petrus antwortete und sprach iiber diese derartigen Dinge, er fragte sie (plur.) wegen des
Erlosers: yHat er etwa mit einer Frau heimlich vor uns gesprochen und nicht offentlich? Sol-
len auch wir umkehren und alle auf'sie horen? Hat er sie mehr als uns erwdhlt?¢

(p. 18) Da weinte Maria, sie sprach zu Petrus: »Mein Bruder Petrus, was denkst du? Denkst
du, dass ich mir dies allein in meinem Herzen ausgedacht habe und dass ich iiber den Erloser
liige?¢

Levi antwortete und sprach zu Petrus: »Petrus, schon immer bist du jihzornig. Jetzt sehe ich,
wie du gegen die Frau streitest wie die Feinde. Wenn der Erloser sie aber wiirdig gemacht
hat, wer bist dann du, sie zu verwerfen? Sicherlich kennt der Erloser sie ganz genau, deshalb
hat er sie mehr als uns geliebt. Vielmehr lasst uns uns schimen und den vollkommenen Men-
schen anziehen, ihn uns hervorbringen, wie er uns aufgetragen hat, und das Evangelium pre-
digen, ohne eine andere Regel oder ein anderes Gesetz zu erlassen als das, was der Erloser
gesagt hat.(

(p. 19) Als [Levi aber dies gesagt] hatte, da begannen sie zu gehen, um zu verkiindigen und zu
predigen.«’’

Die Schrift zeigt aber auch, dass diese Autoritétsstellung Maria von Magdalas nicht ohne Wi-
derspruch geblieben ist. Sowohl Petrus als auch Andreas bezweifeln, dass Maria diese beson-
deren Lehren empfangen habe; doch sie wird von Levi verteidigt — und er behélt das letzte
Wort. Die Schrift verdeutlicht, dass es offenbar keinen allgemeinen Konsens iiber die Position
Maria Magdalenas gab, doch verteidigt diese Schrift ihre Autoritdt und unterstreicht ihre Au-
toritit als direkt von Jesus Beauftragte und als Lehrerin.*®

*7 Ubersetzung: Judith Hartenstein, Das Evangelium der Maria (BG 1): Nag Hammadi Deutsch, Bd. 2 (2003),
833-844, hier 842-844.
*  Vgl. Hartenstein, Mary Magdalene: Lect Diff 1/2007, 3.



Bieberstein « Maria von Magdala « 11

Ahnlich finden wir dies im »Dialog des Erlésers« (NHC II1,5)*, der ebenfalls die apostoli-
sche Autoritidt Maria Magdalenas verstérkt, indem er sie — wohl unter Riickgriff auf das Tho-
masevangelium — neben Matthdus und Judas (Thomas) stellt und voraussetzt, dass der Erloser
diesen dreien seine Lehren anvertraut habe. Maria ist hier also die Jiingerin, die wichtige Be-
lehrungen empfingt.

Nach Pistis Sophia I zihlt Maria Magdalena sogar zum Zw®lferkreis™. Wie auch Silke Peter-
sen deutlich macht, ist die Gruppe der Zwolf nach der Pistis Sophia keine ausschlieBlich
ménnliche Gruppe, sondern besteht aus acht Médnnern und vier Frauen. Auch die Frauen ge-
horen zu denjenigen, die auf den zwolf Thronen sitzen werden und die zwolf Stimme Israles
richten werden. D.h. die in den synoptischen Evangelien ausschlieSlich ménnliche Zwdlfer-
gruppe wird in der Pistis Sophia in eine Gruppe aus Ménnern und Frauen umgewandelt. Dem
gegeniiber fiihren andere gnostische Schriften wie die Sophia Jesu Christi und 2Jeii die Jiin-
gerinnen zusdtzlich zur miannlichen Zwolfergruppe ein.”'

Neben der apostolischen Autoritdt erhilt Maria aus Magdala in diesen und weiteren gnosti-
schen Schriften noch viele weitere Funktionen: Sie ist Jiingerin und Gespréachspartnerin Jesu,
Partnerin und Geféhrtin Jesu, Offenbarungsmittlerin und Lehrerin, und die Pistis Sophia
macht sie — wie wir eben gesehen haben — mit anderen Frauen sogar zum Mitglied des Zwol-
ferkreises.

Explizit ausformuliert wird die apostolische Autoritdt Maria Magdalenas im beriihmt gewor-
denen Titel apostola apostolorum, der, auf die Osterbotinnen Maria und Marta im Plural be-
zogen, bereits bei Hippolyt von Rom (+ 235/236) begegnet’, vor allem aber seit dem 11./12.
Jahrhundert weitere Verbreitung fand™>.

Diese Schriften zeigen, wie Elemente, die in den kanonischen Evangelien (Mt, Joh), grundge-
legt sind, von spéteren Schriften aufgenommen und ausgebaut wurden. Dies macht deutlich,
dass Maria aus Magdala fiir einige christliche Gruppierungen von allergrofStem Interesse war.
Thre Begegnung mit dem Auferstandenen wurde als apostolische Beauftragung interpretiert,
und ihren Lehren wurde grofte Relevanz zugeschrieben.”* Diese Gruppierungen machten ihre
Art des christlichen Glaubens an der Autoritéitsfigur der Maria Magdalena fest.

Zwischenreflexion 4

Um dies zu erfahren zu konnen, haben wir die Grenzen des christlichen Kanons tiberschritten.
Dies tragt (auch) der Tatsache Rechnung, dass der christliche Kanon in einem langen Prozess
von Diskussionen und Auseinandersetzungen entstanden ist, in dem auch Machtfragen keine
unerhebliche Rolle spielten.

¥ Vgl. Petersen / Bethge, Der Dialog des Erlosers (NHC I11,5): Nag Hammadi Deutsch Bd. 1, 381-397. Sie
datieren »nicht zu friih im zweiten Jahrhundert« (gegen Koester und Pagels: Ende 1. Jh.) und lokalisieren
die Schrift in Syrien, vgl. ebd. 382.

%% Mohri, Maria Magdalena (2000), 371.

1 Petersen, Werke (1999), 122 Anm. 130: »Die JiingerInnen haben nicht nur eine besondere Funktion fiir das
Gericht, sondern sind von anderer Art als die librigen Menschen: Jesus hat vor seiner Herabkunft zwolf
Lichtkréfte in den Schof3 ihrer jeweiligen Miitter gelegt. Dadurch haben die JiingerInnen ebenso wie Jesus
eine Art von Priexistenz und eine besondere Natur. Dies unterscheidet sie von den der Welt verhafteten
Menschen, zu deren Rettung sie bestimmt sind (Kap 7)«; vgl. Kap 50; 96.

32 Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 590-593; Dies., Eine Frau mit Autoritdt: WUB 48 (2/2008), 37.
Hippolyt von Rom iiberblendet in seinem Hoheliedkommentar das Bild der Braut aus dem HId, die ihren
Geliebten sucht und findet, mit den Frauen am Grab, die er mit Maria und Marta identifiziert. Gleichzeitig
kombiniert er verschiedene Ostergeschichten miteinander.

> Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 622-640 mit zahlreichen Belegen.

**  Vgl. Hartenstein, Mary Magdalene: LectDiff 1/2007, 8f.



Bieberstein « Maria von Magdala « 12

3. Gefiahrdete Traditionen

Daneben sind aber auch gegenldufige Tendenzen zu beobachten. So fehlt Maria von Magdala
in der Zeugenliste bei Paulus in 1 Kor 15,5-8. Die Ersterscheinung des Auferstandenen wird
hier Petrus zugeschrieben.

> | Kor 15,5-8

Ahnliches ist im Lukasevangelium zu beobachten, das nach der Riickkehr der Emmausjiinger
nach Jerusalem eine Erscheinung des Auferstandenen vor Petrus behauptet:

> Lk 24,34

Schon an diesen Stellen deutet sich an, was wir spéter deutlicher ausgefaltet sehen: Ein regel-
rechtes Konkurrenzverhdltnis zwischen Maria von Magdala und Petrus.”

So fordert Petrus am Ende des Thomasevangeliums Maria®® auf, die Jiingergruppe zu verlas-
sen — worauf diese von Jesus selbst verteidigt wird: Sie darf dazugehoren, sie darf Jiingerin
sein — allerdings um den Preis ihrer » Weiblichkeit« — ein Rollenmodell, das sicher einiges
Diskussionspotential in sich bergen wiirde!*’

»Simon Petrus sprach zu ihnen: »Maria soll von uns weggehen, denn die Frauen sind des Le-
bens nicht wert.« Jesus sprach: »Siehe, ich werde sie ziehen, auf dass ich sie mdannlich mache,
damit auch sie ein lebendiger, euch gleichender, mdnnlicher Geist werde.« (Ich sage euch

aber): »Jede Frau, die sich mdnnlich macht, wird eingehen in das Kénigreich der Himmel. ««
(EvThom 114)*

Auch die Diskussion um Marias Stellung im Evangelium der Maria (s.0.) deutet in diese
Richtung. Dahinter stehen unterschiedliche christliche Gruppierungen, die ihre unterschiedli-
chen Theologien und Vorstellungen von Kirche an verschiedenen Autoritétsfiguren festma-
chen: So beruft sich das Johannesevangelium auf den Jiinger, den Jesus liebte, andere Ge-
meinden berufen sich auf Thomas™ — und andere offenbar auf Maria aus Magdala. Jane
Schaberg spricht aus diesem Grunde sogar von einer Magdalene Christianity.*® Die meisten
dieser Gruppierungen sind im Verlauf der Kirchengeschichte als Minderheiten gegeniiber der
sich auf Petrus berufenden »GroBkirche«, ins Hintertreffen geraten.

Aber es ist nicht von der Hand zu weisen: Mit einer prominenten Christuserscheinung sind
Apostolats- und weitere Autorititsanspriiche verkniipft worden, und aus solchen Erscheinun-
gen wurden Fiihrungs- und Leitungsfunktionen abgeleitet.*'

Dazu kommt, dass in patriarchalen Kontexten die Tradition einer Ersterscheinung des Aufer-
standenen vor einer Frau auf Widerstidnde stie8. So ist das Zurlickdréngen dieser Tradition vor
allem in apologetischen Kontexten zu beobachten. Dies zeigt zum Beispiel Origenes in seiner

> Das JohEv verlagert mit seiner Ostergeschichte vermutlich bewusst Autoritit von Petrus auf Maria aus

Magdala, vgl. Hartenstein, Charakterisierung (2007), 135-136; Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007),
643.

3% Wobei es nach Nicklas: »... und er kiisste sie oft auf ihren Mund«: WUB 48 (2008), 30 unklar ist, ob hier
tatsdchlich Maria aus Magdala gemeint ist! Er liest diese Stelle bereits unter dem Aspekt der Vermischung
verschiedener Mariengestalten im zweiten Jahrhundert.

37 Vgl. Petersen, Werke (1999), Schlussrestimée; Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 644.

% Ubersetzung: Jens Schréter / Hans-Gebhard Bethge, Das Evangelium nach Thomas (NHC 11,2), in: Hans-

Martin Schenke u.a., Nag Hammadi Deutsch Bd. 1: NHC I,1-V.1 (Die Griechischen Christlichen Schrift-

steller der ersten Jahrhunderte NF 8; Koptisch-Gnostische Schriften IT), Berlin / New York 2001, 151-181,

hier 181.

Vgl. Hartenstein, Charakterisierung (2007).

* Schaberg, Magdalene Christianity: On the Cutting Edge (2003), 193-220.

' Vgl. die namentliche Erwahnung von Petrus und Jakobus in 1 Kor 15: Taschl-Erber: WUB 48 (2/2008),
35. Keine Schrift referiert librigens Einzelchristophanien vor Petrus und Maria von Magdala, vgl. Brock,
Mary Magdalene (2003), 102.

39



Bieberstein « Maria von Magdala ¢ 13

Erwiderung auf den Philospohen Celsus (Contra Celsum 2,55): » Wer hat dies gesehen? Eine
wahnsinnige Frau, wie ihr sagt ...«

Aber selbst dieser Streit um die Position Marias aus Magdala gibt — »gegen den Strich« gele-
sen — noch iiberdeutliche Hinweise auf ihre Autorititsstellung in dieser Zeit. Und es ist sicher-
lich kaum denkbar, dass in einem solchen Kontext eine Erstzeugenschaft ausgerechnet Maria
Magdalenas erfunden worden wére!

Zwischenreflexion 5

Maria v. Magdala steht demnach auch fiir das, was im Laufe der Uberlieferungsgeschichte
verloren gegangen ist, fiir die »gefdhrdeten Traditionen« — vor allem von Frauen und iiber
Frauen. Maria aus Magdala steht fiir alternative Konzepte und fiir Gegenentwiirfe zum Frag-
los Gewordenen. Ihr Beispiel zeigt aber auch: Frauen sind Trigerinnen von Traditionen, aus
denen die Texte schopfen, hinter denen wir gemeinhin méannliche Autoren vermuten.*’

Frauen — und speziell Maria aus Magdala — gehdrten nach Ostern zweifellos zu den Trégerin-
nen der Jesusbewegung. Mary Rose d-Angelo hat deshalb die Frage gestellt, wie viel von der
Botschaft Jesu der gesamten Gruppe und damit auch den Frauen und speziell Maria aus Mag-
dala zu verdanken sein mag.43 Wie wiirde sich der Gedanke anfiihlen, uns vorzustellen, dass
Maria aus Magdala gemeinsam mit Jesus die Reich-Gottes-Botschaft entwickelt hat?** Maria
aus Magdala als Patronin verkorpert damit einen radikaldemokratischen Aspekt der Jesusbe-
wegung, der auch fiir heutige Bibelpastoral grundlegend ist: Gemeinsames Lernen, gemein-
sames Suchen (und auch Streiten), gemeinsames Entwickeln von Ideen und Visionen, ge-
meinsames Handeln. Bibelpastoral lebt davon und muss davon getragen sein, dass viele
Stimmen sich einmischen und sich Gehor verschaffen, und dass alle Beteiligten dazu beitra-
gen, dass ein Text zum Klingen kommt und das erfahrbar wird, was dieses » Wort Gottes«
sein konnte.

4. Die Vermischung verschiedener Frauenfiguren

Eine ungleich folgenreichere Verwischung der profilierten Maria-Magdalena-Traditionen
sehe ich allerdings in einem anderen Phdnomen: Ansatzweise bereits ab dem zweiten Jahr-
hundert® und im Laufe der Zeit immer deutlicher ist nimlich die Tendenz zu beobachten, in
einer Art kanonisch-intertextueller Lektiire verschiedene neutestamentliche Frauenfiguren zu
vermischen und in die Maria Magdalena-Figur hineinzulesen.

Relativ naheliegend scheint dabei die Kombination verschiedener Marienfiguren, vor allem
mit Maria von Betanien. Das ist jene Frau, die Jesus nach Joh 12 die Fiile mit kostbarem Ol
salbte (damit kamen auch ihre Geschwister Marta und Lazarus als Geschwister der Maria ins
Spiel). Vielleicht befliigelt von dieser Salbungsszene identifizierte man sodann die anonyme
Siinderin, die nach Lk 7,36-50 zu Fiilen Jesu weinte und seine Fiille mit ithrem Haar trockne-
te, mit Maria aus Magdala, von der unmittelbar im Anschluss an diese Geschichte, in Lk 8,2,
gesagt wird, dass Jesus aus ihr sieben Ddmonen ausgetrieben habe (die mit den Siinden identi-
fiziert wurden).

# Vgl. Standhartinger, Frauen im Urchristentum: Kul 1/2000, 17.

# d'Angelo, Reconstructing: Women & Christian Origins (1999), bes. 120-125.

#  Vgl. Standhartinger, Geschlechterperspektiven: ZPT 56 (4/2004) im Anschluss an Mary Rose d'Angelo.

* Eine Liste von Jiingerinnen in der Epistula Apostolorum (2. Jh.), die Maria von Magdala in direkter Ver-
bindung mit Marta nennt, legt zumindest nahe, Maria Magdalena als Schwester der Marta zu verstehen.
Den Hinweis auf solche frithen Frauenlisten verdanke ich Benjamin Wildberger, Universitét Ziirich. Die
Vermischung mit der Siinderin erfolgte sicher erst in spéterer Zeit und ist in ihrer vollendeten Form bei
Gregor dem GrofBien (1 604) zu greifen.



Bieberstein « Maria von Magdala « 14

Diese Verkniipfung fand vor allem seit den Magdalenenhomilien*® Gregors des Grofien (+
604) im Westen weite Verbreitung und schuf das Bild der Siinderin Maria von Magdala:

»wVon dieser aber, welche Lukas eine siindige Frau, Johannes Maria nennt, glauben wir, dass
sie jene Maria ist, aus der, wie Markus bezeugt, sieben Ddmonen ausgetrieben worden wa-
ren. Und was (bedeuten) die sieben Ddmonen, wenn nicht sdamtliche Laster bezeichnet wer-
den? Da ndamlich durch sieben Tage die ganze Zeit zusammengefasst wird, wird durch die
Siebenzahl mit Recht die Gesamtheit abgebildet. Sieben Ddmonen also hatte Maria, welche
voll von simtlichen Lastern war.«*’

Zentral scheint filir Gregor die vorbildhafte Funktion Marias als »Prototyp des siindigen Men-
schen, dem trotz aller nur méoglichen Verirrungen die Rettung nicht versagt bleibt.«* Daraus
bezog das Bild der Siinderin Magdalena schlieBlich seine Kraft; aber es ist auch klar: Ein sol-
ches Bild eignet sich in hervorragender Weise fiir weiter gehende Projektionen verschieden-
ster Art (so fiigt sich in dieses Bild relativ nahtlos auch noch die Ehebrecherin aus Joh 8 ein,
womit dann auch gleich die Siinden der Siinderin aus Lk 7 dingfest gemacht wiren — wobei
diese ansonsten meist als Prostituierte galt).

Die Ausgestaltung dieses Bildes von Maria Magdalena zu verschiedenen Zeiten und Regio-
nen ist nun eine duBerst spannende Sache, fiir die wir gewiss noch ganze Tage verwenden
konnten! Interessant ist, dass das Bild der Magdalena als Siinderin in den Ostkirchen {iber-
haupt nicht rezipiert wurde, sondern dass sie dort bis heute als die Apostelgleiche gilt.*

5. Aspekte der Magdalena-Rezeption im Westen

Im Westen hingegen wurde dieses Bild der Siinderin auf vielfache Weise ausgestaltet; und es
eignete sich natiirlich auf hervorragende Weise dazu, die Autoritatsfigur der Maria Magdalena
zu brechen. Daneben sind jedoch auch in der westlichen Rezeption bemerkenswerte Aspekte
einer bedeutenden Autorititsfigur zu beobachten.”

Zusammenfassend seien drei Aspekte der Rezeption der Magdalenenfigur im Westen ge-
51
nannt:

a) Maria von Magdala als Typos des siindigen und sich bekehrenden Menschen bzw. der sich
reformierenden Kirche.

Die bekehrte und erloste Siinderin (entwickelt aus Lk 7): Sie ist als Modell und Identifikati-
onsfigur fiir die mittelalterlichen Gldubigen wichtig und erhélt eine groe Bedeutung einer-

46 Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 604-613; Dies., Eine Frau mit Autoritit: WUB 48 (2008), 37.

Y n evang. 33,1; CCL 141,288,7-13 (vgl. PL 76,1239c¢); zit. nach Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007),

610.

Imbach, Der Heiligen Schein (1999), 176. Besonders deutlich wird dies auch in Gregors Trostbrief an die

kaiserliche Kammerfrau Gregoria: Epistolae VIL,25 (22?); CCL 140,472,2-473,26; vgl. PL 77,877b-878a;

Text bei Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 611f; vgl. auch Hosli Gubler, Siinderin und Heilige:

WUB 48 (2/2008), 39; Hosli Gubler hat eine Diplomarbeit am C. G. Jung-Institut Ziirich zum Thema »Ma-

ria Magdalena: Archetypische Aspekte einer biblischen Frauengestalt« verfasst, die 2007 mit dem Maria-

Kassel-Preis ausgezeichnet wurde, aber wahrscheinlich nicht publiziert ist (zumindest konnte ich sie in

keinem Katalog auffinden).

Zu den ostkirchlichen Traditionen vgl. Synek, Heilige Frauen (1994), 40-79; Jensen, Maria von Magdala:

BiKi 55 (2000), 192-194; Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 613 mit einem interessanten Beleg-

text; Dies., Eine Frau mit Autoritdt: WUB 48 (2/2008), 37.

% Vgl. Taschl-Erber, Eine Frau mit Autoritit: WUB 48 (2/2008), 37.

>l Strukturierung und Kategorisierung nach Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 614ff. Erhellend auch
Maisch, Maria Magdalena (1996). Zur Entwicklung der Ikonographie in verschiedenen Epochen vgl. auch
Burrichter, Erkenntnis und Hingabe: BiKi 55 (2000), 178-186; Delenda, Schone und reuige Biilerin: WUB
48 (2/2008), 43-47; Ingehoff-Danhduser, Maria Magdalena (1984); Schimpf, Profanierung einer Heiligen
(2007).

48

49



Bieberstein « Maria von Magdala ¢ 15

seits in der Volksfrommigkeit und andererseits fiir die kirchliche Selbstkritik und entspre-
chende Reformbewegungen.

b) Die Gestalt der Bii3erin, die sich ausgehend von der vita contemplativa der betanischen
Maria entwickelt, getragen von den Orden, ist Patronin der eremitischen Bewegung, Vorbild
fiir Entsagung und Weltflucht.

c) Die Apostolin der Apostel

Der Aspekt der Apostolin, der Erstzeugin des Auferstandenen und Osterbotin, worin ja die
urspriingliche biblische Rolle der Maia von Magdala besteht, wird weiter ausgebaut in den
Legenden vom Apostolat der Heiligen in Frankreich.

zu a) Magdalena als Typos des siindigen und sich bekehrenden Menschen:

Ein wichtiger Strang der mittelalterlichen Rezeption betont Maria Magdalena als Symbol-
und Identifikationsfigur des siindigen Menschen. Das hingt gewiss auch damit zusammen,
dass Reue, Bekehrung und Vergebung die groBBen Themen der Zeit waren. Die Fragen von
Heilsmoglichkeit und Heilsgewissheit sind die brennenden Fragen der mittelalterlichen Men-
schen.

Maria Magdalena représentiert dabei das Bild menschlicher Schuld und Erlésung — und weil
dieses Thema so virulent war, avancierte sie damit zu einer der bedeutendsten und beliebte-
sten Heiligen der Zeit. Einerseits fungiert Maria Magdalena dabei als typologisches Beispiel
fiir die um ihr Seelenheil besorgten Menschen — andererseits wird sie im Zuge der grof3en
BuB3bewegungen zunehmend zum individuellen Vorbild und zur wichtigen Fiirsprecherin.

Interessant ist, dass sie vor allem im Kontext der cluniazensischen Reformbewegung zum
Typus der Kirche wird, die sich bekehren und reformieren muss (!). Impulsgebend war dabei
die beriihmte Magdalenenpredigt, die von der Tradition dem zweiten Abt von Cluny, Odo von
Cluny (878/79-942), zugeschrieben wurde (wohl erst im 10./11. Jh. entstanden®?). In dieser
Predigt wird neben diesen Aspekten aber auch der vorbildliche Glaube, die Stirke und der
Verkiindigungsauftrag Maria Magdalenas betont. Diese Predigt hat vor allem die klosterliche
Liturgie beeinflusst und wurde schlieBlich zu einer der Grundlagen, auf der die mittelalterli-
che legendarische Vita der Maria Magdalena ausgestaltet wurde. Von besonderer Bedeutung
war dabei das Benediktinerkloster Vézélay in Burgund, das zum ersten bedeutenden Kultzen-
trum der Maria Magdalena im Westen avancierte.

zu b) Im engen Zusammenhang mit der sich bekehrenden Siinderin steht das Bild der Biiferin.
In dieses flieBen Elemente des Lebens der Maria Aegyptiaca ein, einer bekehrten Prostituier-
ten, die entsagungsvoll in der Wiiste lebte. Ein wichtiges Zentrum der Verehrung Maria Mag-
dalenas unter diesem Aspekt war Stidfrankreich, wo man ab dem 12. Jh. im Bergmassiv der
Sainte-Baume die Biilerhohle Maria Magdalenas zeigte.

Eindrucksvoll sind die ikonographischen Darstellungen der Biiferin:
> Chapelle Saint-Erige, Auron, Alpes Maritimes

Hiufig wird sie im Haarkleid oder als am ganzen Korper behaart dargestellt (darin nimmt sie
Motive der Hl. Agnes auf).

Dabei stehen in einem Teil der Darstellungen die asketischen Aspekte im Vordergrund:
> Donatello (1386-1466), Florenz, Battisterio di San Giovanni

Zunehmend werden aber die erotischen Aspekte der Nacktheit betont und verselbstindigen
sich im Laufe der Zeit zunehmend:

2 Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 616 Anm. 7.



Bieberstein « Maria von Magdala * 16

> Tizian, Biiffende Magdalena, 1533

Die Siinderin mit der legendarischen Biographie verdriangt in der Neuzeit zunehmend die
Apostolin. An die Stelle der vorbildhaften Heiligen und méchtigen Fiirsprecherin tritt die
femme fatale, Projektionsgestalt fiir erotische Phantasien. Statt vom Osterlichen Leben kiindet
sie als Siinderin nun vom Tod’’:

> Georges de La Tour, Magdalenas Nachtwache, Mitte 17. Jh.
Als Attribut ist daher auch stets der Totenschédel zu finden.”

Die erotische Komponente verselbstéindigt sich dabei immer mehr, die Darstellungen verlas-
sen auch die Kirchen und wandern in den privaten, hofischen und biirgerlichen Bereich® —
und man hat den Eindruck, dass das Magdalenen-Thema nur noch als Vorwand fiir sexuelle
Phantasien dient:

> Jules Joseph Lefebvre (1836-1911), Maria Magdalena in der Hohle, 1876

Von solcherart Darstellungen ist der Weg sicher nicht allzu weit zu neuzeitlichen Love-
Stories zwischen Jesus und Maria Magdalena. Aber gerade solche Vorstellungen, so unerhort
sie sich auch fiir traditionell christliche Ohren anhoren, basieren ja auf duBerst konventionel-
len Geschlechterkonstruktionen und werden der Jiingerin und Apostolin gerade nicht gerecht,
sondern erweisen sich vielfach als Produkte patriarchaler Ideologie.*®

zu ¢) Die Neuakzentuierung des Apostolats der Maria von Magdala im Mittelalter.

Ab dem 11./12. Jahrhundert begegnet der Titel apostola apostolorum als fester Teil der Cha-
rakterisierung Maria Magdalenas in der lateinischen Literatur. Wegweisend war hier sicher
Petrus Abaelardus (1079-1142), der mit diesem Titel friihere Aussagen zu ihrer apostolischen
Zeugenschaft pragnant zusammenfasst.

So sagt er in seinem Sermo in die Paschae:

wApostolin der Apostel aber ist sie genannt worden, das heifst Gesandte der Gesandten: weil

der Herr sie als Erste zu den Aposteln sandte, damit sie ihnen die Freude der Auferstehung
verkiinde. « (485b)

Und wihrend andere Theologen der Zeit die Verkiindigung der Osterzeuginnen oft mit Hin-
weis auf das Redeverbot aus 1 Kor 14,33 herunterspielen, untermauert er die Bedeutung Ma-
ria Magdalenas unter Riickgriff auf den Tauftext in Gal 3,28.%

Im Hochmittelalter findet sich der Titel recht hdufig — obgleich meist auch die Identifizierung
mit der Siinderin vollzogen wird.

Interessant ist die Bedeutung Maria Magdalenas fiir viele der zu dieser Zeit entstehenden reli-
giosen Erneuerungsbewegungen; denn um diese Zeit entstehen eine Reihe emanzipatorischer
Laienbewegungen, oder es werden neue Orden gegriindet, in denen sich das innerkirchliche
Reformbediirfnis Raum schafft. Maria von Magdala wird in diesem Kontext zur Symbolfigur
alternativer Religiositét, die sich an den biblischen Urspriingen orientiert.

Gleichzeitig ist sie, wie wir gesehen haben, als sich bekehrende Siinderin auch Sinnbild in-
nerkirchlicher Reform, die von verschiedenen Orden getragen wird. Allerdings liegt hier auch
der Schliissel zu ihrer Kontrolle, um das aufgebrochene Protestpotenzial in orthodoxe Bahnen
zu lenken. Zum Beispiel wird die Predigt durch Frauen, die z. B. bei den WaldenserInnen

> So Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 640.

3 Nimmt sie — auch wenn man die Biicher, die vor ihr auf dem Tisch liegen, in Betracht zieht — damit Motive
des Hieronymus auf?

Vgl. Schimpf, Profanierung einer Heiligen (2007).

% Vgl. Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 646; Heininger, Lieblingsjiingerin: WUB 45 (3/2007).

" Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 624.

55



Bieberstein « Maria von Magdala « 17

gepflegt wird, von der hierarchischen Kirche nicht geduldet — es bleibt der Weg in die Kloster
oder in die verketzerten Gruppierungen.’®

Der Aspekt der Apostolin spielt aber eine grofle Rolle im siidfranzdsischen Legendenkranz
(ab 1200): An die Erzéhlung von der meist ins Wunderbare gesteigerten Meerfahrt Maria
Magdalenas und ihrer Geschwister Marta und Lazarus schlieft sich die Missionierung der
Provence Sagn, bei der Maria von Magdala sich als wortméachtige und iiberzeugende Predigerin
hervortut.

> Magdalena predigt vor der Fiirstenfamilie in Marseille, Schule von Aragon, Salamanca,
spdtes 15. Jh.

Es sind sicher solche Aspekte, an die die Frauenbewegung und feministische Exegese des 20.
Jh. besser ankniipfen konnten, stehen hier doch zweifelsohne die emanzipatorischen Aspekte
der Apostolin im Vordergrund.®

Zwischenreflexion 6

Wie die Textentstehung, so geschieht auch die Textrezeption nicht im »luftleeren Raum,
sondern sie ist gepragt von den jeweiligen Kontexten mit ihren Interessen und Herrschafts-
strukturen.

So bilanziert Andrea Taschl-Erber am Schluss ihrer umfangreichen Dissertation sicher zu
Recht: »Dass das Bild der prophetischen Apostolin schlieBlich durch das der reuigen Siinderin
verdrangt wurde, geschah nicht einfach aufgrund harmloser, zufdlliger Verwechslungen, son-
dern hat wesentlich mit Genderkonstruktionen patriarchaler Gesellschaftsformen zu tun.«®!

6. Maria aus Magdala als Patronin der Bibelpastoral

Was bedeutet es nun also, wenn wir Maria von Magdala — auf dem Hintergrund dieser vielfal-
tigen Magdalena-Traditionen — zur Patronin der Bibelpastoral erkléren?

Reinhold Zwick hat in seinem Beitrag zum Magdalena-Heft der Zeitschrift »Welt und Um-
welt der Bibel« Maria von Magdala als eine »Figur des kulturellen Gedichtnisses« bezeich-
net.®> Nach Jan Assmann umfasst dieses kulturelle Gedachtnis wie ein groBer Speicher auch
»das Uralte, Abgelegene, Ausgelagerte«. Darunter ist auch etliches »Nichtinstrumentalisier-
bare, Haretische, Subversive, Abgespaltene.«63 Das ist interessant. Denn wenn wir Maria von
Magdala aus diesem Speicher herausnehmen, kommen wir mit einem immensen Schatz an
Erinnerungsspuren in Beriihrung.

Diese Erinnerungsspuren kdnnen einerseits Aufschluss geben iiber jeweilige theologische
oder kulturelle Konzepte, liber Menschenbilder oder auch Einstellungen zu Geschlechterrol-
len und zur Sexualitét und iiber dergleichen mehr. Andererseits konnten einige dieser Erinne-
rungsfragmente Energien entfalten, die etablierte Vorstellungsmuster durchbrechen und be-
deutungsproduktiv sind.®* Das macht sie fiir den Umgang mit der Bibel interessant:

¥ Vgl. Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 626.

" Vgl. Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 627f.

0" Erst die Kalenderreform von 1969 sprach Maria Magdalena von der Unterstellung ihrer Siindhaftigkeit frei.
1978 wurden die Beinamen magna peccatrix und poenitens aus dem Romischen Brevier gestrichen (De
Boer, Gospel, 4). Dennoch blieb der Mythos der Prostituierten fest im kulturellen Gedachtnis der abend-
landischen Christenheit verankert — wenngleich im Zuge der Frauenbewegung und feministischer Theolo-
gie zunehmend auch die emanzipatorische Seite der Erinnerung, ndmlich die an die Apostolin, neu belebt
wurde, vgl. Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 646.

' Taschl-Erber, Maria von Magdala (2007), 641 = Dies.: WUB 48 (2/2008), 37.

62 Zwick, Figur des kulturellen Gedichtnisses: WUB 48 (2/2008), 49-53.

% Assmann, Religion und kulturelles Gedéchtnis (2000), 41.

4 Vgl. Zwick, Figur des kulturellen Gedéchtnissen: WUB 48 (2/2008), 53.



Bieberstein « Maria von Magdala ¢ 18

a) In methodisch-hermeneutischer Hinsicht: Denn die Geschichte dieser Figur mahnt eine
Lekiire an, die die Kontextualitit von Texten und ihren Rezeptionen beriicksichtigt, d.h. so-
wohl im Blick auf die Entstehungskontexte der Texte, als auch im Blick auf die Kontexte der
Lektiiren. So triige mein Referat gewiss ein anderes Gesicht, wenn die Situation von Frauen in
der romisch-katholischen Kirche eine andere wire.

Dies erfordert eine kritische Hermeneutik, die die Perspektivitét der Texte wie ihrer Lektiiren
erkennt, Machtinteressen und Vereinnahmungen sichtbar macht und Optionen formuliert, die
sich aus dem ableiten, wofiir Maria aus Magdala inhaltlich steht. Das macht sie in zweiter
Hinsicht interessant:

b) In inhaltlicher Hinsicht: Denn Maria von Magdala steht fiir die demokratischen — radikal-
demokratischen — Traditionen der Jesusbewegung, und damit (auch) fiir gemeinsames Lernen,
gemeinsames Suchen und Streiten, gemeinsames Entwickeln von Ideen und Visionen und
gemeinsames Handeln.

Maria von Magdala steht aber auch an den briichigen und gefdahrdeten Stellen der Jesusiiber-
lieferung: an Karfreitag und Ostern. Und so geht es um nichts weniger als darum, die Brii-
chigkeit wie auch die Tiefen des Glaubens miteinander auszuloten und seine Tragfdhigkeit fiir
das eigene Leben und das Leben der Welt gemeinsam zu erproben. An dieser Stelle ist an die
existenzielle Verankerung des Bibellesens zu erinnern, fiir das auf diesem Kongress bereits
eindriicklich optiert worden ist.

Wenn wir die Geschichte der Magdalena-Rezeption vor allem in den nachneutestamentlichen
Evangelien ansehen, dann steht Maria von Magdala gegeniiber einer sich etablierenden Main-
stream-Kirche und -Theologie fiir das »andere«: fiir andere Ideen, fiir Alternativentwiirfe, fiir
das Widersténdige. Sie steht auch fiir das an den Rand Gedréngte — aber gerade der Blick vom
Rand eignet sich hervorragend dazu, eine andere als die dominierende Perspektive einzuneh-
men und neue, iiberraschende und weiter fithrende Ideen zu entwickeln.

Detlef Hecking formulierte in seinem Interview in der neuen Ausgabe des » Aufbruch« pra-
gnant: »Die Bibel macht sie zu aufsissigen Biirgern«.®” Ich wiirde sagen: Nicht in jedem Fall!
Man kann mit der Bibel in der Hand auch sehr machtkonform agieren. Aber wenn wir die
Bibel unter der Perspektive lesen, wofiir Maria von Magdala nach alledem, was ich in diesem
Vortrag zu zeigen versucht habe, steht, dann wird sie uns zu solchen aufséssigen BiirgerInnen
machen. Dann aber kommt die Geféhrlichkeit des Bibellesens ins Spiel, von der im Laufe
dieses Kongresses ebenfalls schon die Rede war.

Um dies erfahrbar zu machen, konnte sich das Schweizerische Katholische Bibelwerk viel-
leicht zu einer Aktion zum Gedenktag der Maria von Magdala am 22. Juli entschlieen!

Auf jeden Fall aber werden diese Dimensionen im Laufe dieses Kongresses in den nun fol-
genden Workshops gemeinsam erprobt werden.

Sabine Bieberstein

Professur fiir Neues Testament und Biblisch Didaktik

an der Fakultdt fiir Religionspddagogik und Kirchliche Bildungsarbeit
der KU FEichstitt-Ingolstadt

Zitierte und weitere (neuere) Literatur zu Maria von Magdala (Auswabhl):

65 Aufbruch 23 (Nr. 175), 2. September 2010, 42-43.



Bieberstein « Maria von Magdala * 19

Assmann, Jan, Das kulturelle Gedichtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitét in frii-
hen Hochkulturen, Miinchen 1992.

Assmann, Jan, Religion und kulturelles Gedéchtnis. Zehn Studien, Miinchen 2000.
Bibel und Kirche 55 (4/2000): Maria Magdalena

Bieberstein, Sabine, Verschwiegene Jiingerinnen — vergessene Zeuginnen. Gebrochene Kon-
zepte im Lukasevangelium (NTOA 38), Freiburg Schweiz / Gottingen 1998.

Bieberstein, Sabine, Verbundenheit in Selbstbestimmung. Frauenfreundschaften im Lukas-
evangelium, in: Hedwig Lamberty-Zielinski (Hg.), FrauenFreundschaft (FrauenBibel Arbeit
14), Stuttgart / Diisseldorf 2005, 48-55.

Bieberstein, Sabine, Engagierte Frauen im Lukasevangelium, in: Adelheid M. von Hauff
(Hg.), Frauen gestalten Diakonie, Band 1: Von der biblischen Zeit bis zum Pietismus, Stutt-
gart 2007, 93-110.

Bieberstein, Sabine, Die Frau rede in der Gemeinde, in: Bibel und Kirche 65 (4/2010; im
Druck).

de Boer, Esther, Mary Magdalene and the Disciple Jesus Loved, in: Lectio difficilior 1/2000
(www.lectio.unibe.ch).

de Boer, Esther, The Gospel of Mary. Beyond a Gnostic and a Biblical Mary Magdalene, in:
JSNT Suppl. Series 260, London u.a. 2004.

Brock, Ann Graham, Mary Magdalene, the First Apostle. The Struggle for Authority (Harvard
Theological Studies 51), Cambridge, Mass. 2003.

Burrichter, Rita, Erkenntnis und Hingabe. Maria Magdalena in der bildenden Kust, in: Bibel
und Kirche 55 (2000), 178-186.

Cebulj, Christian, Aus dem Schatten des »Fischturms« in die Nachfolge des Menschenfi-
schers. Archédologische Notizen zur Heimatstadt der Maria Magdalena, in: Welt und Umwelt
der Bibel 48 (2/2008), 10-15.

d'Angelo, Mary Rose, Reconstructing »Real« Women in Gospel Literature: The Case of Mary
Magdalene, in: Ross S. Kreamer / Mary Rose d'Angelo, Women & Christian Origins, New
York / Oxford 1999, 105-128.

Delenda, Odile, Schone und reuige Biilerin. Bilder einer Frau im 17. Jahrhundert, in: Welt
und Umwelt der Bibel 48 (2/2008), 43-47.

Gossmann, Elisabeth, Maria Magdalena als Typus der Kirche. Zur Aktualitit mittelalterlicher
Reflexion, in: Dietmar Bader (Hg.), Maria Magdalena — zu einem Bild der Frau in der christ-
lichen Verkiindigung, Freiburg / Miinchen / Ziirich 1990, 51-71.

Hartenstein, Judith, Die zweite Lehre. Erscheinungen des Auferstandenen als Rahmenerzih-
lungen friihchristlicher Dialoge (Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen
Literatur 146), Berlin 2000.

Hartenstein, Judith, Maria Magdalena in apokryphen Evangelien, in: Bibel und Kirche 55
(2000), 188-191.

Hartenstein, Judith, Eugnostos (NHC IIL,3; V,1) und die Weisheit Jesu Christi (NHC I11,4;
BG 3), in: Hans-Martin Schenke (Hg.), Nag Hammadi Deutsch, Bd. 1 (Koptisch-gnostische
Schriften 2; die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte NF 8), Berlin
2001, 323-379.



Bieberstein « Maria von Magdala « 20

Hartenstein, Judith, Das Evangelium nach Maria, in: Hans-Martin Schenke (Hg.), Nag Ham-
madi Deutsch, Bd 2 (Koptisch-gnostische Schriften 3; die griechischen christlichen Schrift-
steller der ersten Jahrhunderte NF 12), Berlin 2003, 833-844.

Hartenstein, Judith, »Was euch verborgen ist, werde ich euch verkiindigen«. Das Evangelium
nach Maria (von Magdala), in: Bibel und Kirche 60 (2005), 96-101.

Hartenstein, Judith, Mary Magdalene the Apostle. A Re-interpretation of Literary Traditions,
in: Lectio difficilior 1/2007 (www.lectio.unibe.ch).

Hartenstein, Judith, Charakterisierung im Dialog. Die Darstellung von Maria Magdalena, Pe-
trus, Thomas und der Mutter Jesu im Kontext anderer frithchristlicher Traditionen (NTOA
64), Gottingen 2007.

Haskins, Susan, Mary Magdalene. Myth and Metaphor, London 1993.

Hearon, Holly E., The Mary Magdalene Tradition. Witness and Counter-Witness in Early
Christian Communities, Collegeville (Minnesota) 2004.

Heininger, Bernhard, Von der Lieblingsjiingerin zur Geliebten Jesu? Maria Magdalena in der
apokryphen Literatur des frithen Christentums, in: Welt und Umwelt der Bibel 45 (3/2007),
49-52.

Hosli Gubler, Sabina, Siinderin und Heilige. Geschichtliche Entwicklungen, in: Welt und
Umwelt der Bibel 48 (2/2008), 38-41.

Imbach, Josef, Der Heiligen Schein. Heiligenverehrung zwischen Frommigkeit und Folklore,
Wiirzburg 1999.

Ingenhoff-Danhéuser, Monika, Maria Magdalena. Heilige und Siinderin der italienischen Re-
naissance. Studien zur Ikonographie der Heiligen von Leonardo bis Tizian, Tiibingen 1984.

Jensen, Anne, Maria von Magdala — Traditionen der frithen Christenheit, in: Dietmar Bader
(Hg.), Maria Magdalena — zu einem Bild der Frau in der christlichen Verkiindigung, Frein-
burg / Miinchen / Ziirich 1990, 33-50.

Jensen, Anne, Maria von Magdala in den friihkirchlichen und ostkirchlichen Traditionen, in:
Bibel und Kirche 55 (2000), 192-194.

Kartzow, Marianne Bjelland, Resurrection as Gossip. Representations of Women in Resurrec-
tion Stories of the Gospels, in: lectio difficilior 1/2010 (www.lectio.unibe.ch)

King, Karen L., The Gospel of Mary of Magdala. Jesus and the First Woman Apostle, Santa
Rosa (California) 2003.

Koivunen, Hannele, The Woman who Understood Completely. A Semiotic Analysis of the
Mary Magdalene Myth in the Gospel of Mary (Acta Semiotica Fennica 3), Helsinki 1994.

Klauck, Hans-Josef, Vom Reden und Schweigen der Frauen in der Urkirche, in: Ders., Ge-
meinde — Amt — Sakrament. Neutestamentliche Perspektiven, Wiirzburg 1989, 232-245.

Die Legenda aurea des Jacobus von Voragine, aus dem Lateinischen iibersetzt von Richard
benz, Heidelberg '°1984.

Liihrmann, Dieter, Die apokryph gewordenen Evangelien. Studien zu neuen Texten und zu
neuen Fragen (NT.S 112), Leiden 2004.

Maisch, Ingrid, Maria Magdalena zwischen Verachtung und Verehrung. Das Bild einer Frau
im Spiegel der Jahrhunderte, Freiburg u.a. 1996.

Marjanen, Antti, The Woman Jesus Loved. Mary Magdalene in the Nag Hammadi Library
and Related Documents (Nag Hammadi and Manichaean Studies 40), Leiden u.a. 1996.



Bieberstein « Maria von Magdala 21

Melzer-Keller, Helga, Jesus und die Frauen. Eine Verhiltnisbestimmung nach den synopti-
schen Evangelien (HBS 14), Freiburg u.a. 1997.

Methuen, Charlotte, Die Autoritdt von Frauen in der alten Kirche am Beispiel der Witwen in
der syrischen Didascalia, in: Leonore Siegele-Wenschkewitz u.a. (Hg.), Frauen Gestalten Kir-
che. Im Spannungsfeld zwischen Religion und Geschlecht, Hannover 1998, 9-32.

Mohri, Erika, Maria Magdalena. Frauenbilder in Evangelientexten des 1. bis 3. Jahrhunderts
(Marburger Theologische Studien 63), Marburg 2000.

Nicklas, Tobias, »... und er kiisste sie oft auf den Mund«. Vom Verhiltnis Jesu zu Maria von
Magdala, in: Welt und Umwelt der Bibel 48 (2/2008), 29-31.

Parrott, Douglas M., Nag Hammadi Codices III,3-4 and V,1 with Papyrus Berolinensis
8502,3 and Oxyrhynchus Papyrus 1081. Eugnostos and The Sophia of Jesus Christ (The Cop-
tic Gnostic Library; Nag Hammadi Studies 27), Leiden u.a. 1991.

Petersen, Silke, »Zerstort die Werke der Weiblichkeit!« Maria Magdalena, Salome und andere

Jingerinnen Jesu in christlich-gnostischen Schriften (Nag Hammadi and Manichaean Studies
48), Leiden u.a. 1999.

Petersen, Silke / Bethge, Hans-Gebhard, Der Dialog des Erlosers (NHC I1IL,5), in: Hans-
Martin Schenke (Hg.), Nag Hammadi Deutsch, Bd. 1 (Koptisch-gnostische Schriften 2; die
griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte NF 8), Berlin 2001, 381-397.

Ricci, Carla, Mary Magdalene and Many Others. Women who Followed Jesus, Minneapolis
1994.

Ricci, Carla, Mary Magdalene, the Woman of Light, in: Sabine Bieberstein u.a. (Hg.), Beco-
ming Living Communities (Journal of the ESWTR 16), Leuven 2008, 117-136.

Ruschmann, Susanne, Maria von Magdala im Johannesevangelium. Jiingerin — Zeugin — Le-
bensbotin (NTA NF 40), Miinster 2002.

Ruschmann, Susanne, Geheilte, Jiingerin, Osterzeugin. Die biblische Uberlieferung, in: Welt
und Umwelt der Bibel 48 (2/2008), 21-27.

Schaberg, Jane, The Resurrection of Mary Magdalene. Legends, Apocrypha and the Christian
Testament, New York u.a. 2002.

Schaberg, Jane, Magdalene Christianity, in: Jane Schaberg / Alice Bach / Esther Fuchs (Hg.),
On the Cutting Edge. The Study of Women in Biblical Worlds. Essays in Honour of Elisabeth
Schiissler Fiorenza, New York 2003, 193-220.

Schaberg, Jane / Johnson-DeBeaufre, M., Mary Magdalene understood, New York 2006.

Schenke, Hans-Martin (Hg.), Nag Hammadi Deutsch, Bd. 1 (Koptisch-gnostische Schriften 2;
die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte NF 8), Berlin 2001.

Schenke, Hans-Martin (Hg.), Nag Hammadi Deutsch, Bd 2 (Koptisch-gnostische Schriften 3;
die griechischen christlichen Schriftsteller der ersten Jahrhunderte NF 12), Berlin 2003.

Schenke, Hans-Martin (Hg.), Das Philippus-Evangelium (Nag-Hammadi-Codex I1,3; Texte
und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen Literatur 143), Berlin 2007.

Schimpf, Simone, Profanierung einer Heiligen. Maria Magdalena in der franzdsischen Kunst
des 19. Jahrhunderts, Berlin 2007.

Schmid, Renate, Maria Magdalena in gnostischen Schriften, Miinchen: Arbeitsgemeinschaft
fiir Religions- und Weltanschauungsfragen 1990.

Schneiders, Sandra M., John 20,11-18. The Encounter of the Easter Jesus with Mary Magda-
lene — A Transformative Feminist Reading, in: Fernando F. Segovia (Hg.), »What is John?«



Bieberstein « Maria von Magdala 22

Readers and Readings of the Fourth Gospel (SBL Symposium Series 3), Atlanta, GA 1996,
155-168.

Schottroff, Luise, Maria Magdalena und die Frauen am Grabe Jesu, in: Dies., Befreiungser-
fahrungen. Studien zur Sozialgeschichte des Neuen Testaments, Miinchen 1990, 134-159.

Schiissler Fiorenza, Elisabeth, Brot statt Steine. Die Herausforderung einer feministischen
Interpretation der Bibel, Freiburg Schweiz 1988 (engl. 1984).

Schiissler Fiorenza, Elisabeth, Zu ihrem Gedéachtnis ... Eine feministisch-theologische Re-
konstruktion der christlichen Urspriinge, Miinchen 1988 (engl. 1983).

Schiissler Fiorenza, Elisabeth, WeisheitsWege. Eine Einfithrung in feministische Bibelinter-
pretation, Stuttgart 2005 (engl. 2001).

Schiissler Fiorenza, Elisabeth, Gerecht ist das Wort der Weisheit. Historisch-politische Kon-
texte feministischer Bibelinterpretation, Luzern 2008 (engl. 1998).

Solle, Dorothee / Schottroff, Luise, Jesus von Nazaret (dtv Portrait), Miinchen 2000.
Standhartinger, Angela, Frauen im Urchristentum, in: Kirche und Israel 1/2000, 16-25.

Standhartinger, Angela, Geschlechterperspektiven auf die Jesusbewegung, in: Zeitschrift fiir
Padagogik und Theologie 56 (4/2004), 308-318.

Synek, Eva Maria, Heilige Frauen in der frithen Christenheit. Zu den Frauenbildern in hagio-
graphischen Texten des christlichen Ostens (OC 43), Wiirzburg 1994.

Taschl-Erber, Andrea, Maria von Magdala — Erste Apostolin? Joh 20,1-18: Tradition und Re-
lecture (HBS 51), Freiburg u.a. 2007.

Taschl-Erber, Andrea, Eine Frau mit Autoritit. Die Apostolin Maria Magdalena, in: Welt und
Umwelt der Bibel 48 (2/2008), 33-37.

Welt und Umwelt der Bibel 48 (2/2008): Maria Magdalena
Wenning, Robert, Magdala, in: Bibel und Kirche 55 (2003), 208-211.

Wire, Antoinette Clark, Rising Voices. The Resurrection Witness of New Testament Non-
Writers, in: Jane Schaberg / Alice Bach / Esther Fuchs (Hg.), On the Cutting Edge. The Study
of Women in Biblical Worlds. Essays in Honour of Elisabeth Schiissler Fiorenza, New York
2003, 221-229.

Zianker, Jirgen, Crucifixae. Frauen am Kreuz, Berlin 1998.

Zangenberg, Jirgen, Magdala — reich an Fisch und reich durch Fisch, in: Fassbeck, Gabriele /
Fortner, Sandra / Rottloff, Andrea / Zangenberg, Jiirgen (Hg.), Leben am See Genesareth.
Kulturgeschichtliche Entdeckungen in einer biblischen Region, Zabern 2003, 93-98.

Ziegler, Daniela Maria, Frauen um Jesus. Versuch einer historischen Betrachtung, in: Welt
und Umwelt der Bibel 48 (2/2008), 17-19.

Zwick, Reinhold, Figur des kulturellen Gedichtnisses. Zu einigen jiingeren Facetten der Erin-
nerung und Neubeschreibung, in: Welt und Umwelt der Bibel 48 (2/2008), 49-53.



