ext und Tradition

GEDENKSCHRIFT
EBERHARD LEUBE

Herausgegeben von
Klaus Ley, Ludwig Schrader
und Winfried Wehle

-

PETER LANG

Frankfurt am Main - Berlin - Bern - New York - Paris - Wien




Winfried Wehle

IM ‘ZEICHEN’ DES SCHWEIGENS

Durch die Sprachwiiste von Edmond Jabées — Mit einem Aus-
blick auf Jacques Derrida

Als die Kiinste ihre Autonomie erklirten, in ihrer romantischen
Revolution, machten sie sich, zumindest im Prinzip, frei von allen
Fremdbestimmungen des Glaubens, Denkens und des Gemeinwoh-
les. Zahlen sollte allein, was sie aus eigener Kraft und Maoglichkeit
auszusagen vermochten. “(Dem Kiinstler) kann niemand helfen”,
entschied Schelling 1807 in seinem Vortrag Uber das Verhdltnis
der bildenden Kiinste zu der Natur;

er selbst muf sich helfen (...), da, was er nicht um seiner selbst
willen hervorbrachte, alsobald nichtig ware; eben darum kann ihm
auch niemand befehlen oder den Weg vorschreiben, welchen er
wandeln solle!.

Doch die starke Geste der Auflehnung ist eine Sache. Eine ganz
andere, die erstrittene Freiheit dann auch selbstverantwortlich ins
Feld zu fiihren. Der erste Artikel ihres modernen Grundgesetzes
hieff denn auch bis heute: “die Natur ist hdBlich” (Baudelaire),
d.h. im weitesten Sinne die vom Menschen geschaffenen Lebens-
verhéltnisse. Sofern die Kiinste sich als ‘moderne’ verstehen, leben

! Hg. A. Bergstrasser (Turmhahn-Biicherei. 19/20), Marbach 1954, hier: S.
52.




Winfried Wehle

sie deshalb vor allem vom Widerstand gegen das “schlecht Beste-
hende” (Adorno). Wenn sie sich auf die Gegebenheiten einlassen,
dann nur so, daf§ daraus keine Komplizenschaft wird. Ihr nicht zu
vermeidender Umgang mit dem Realen hat daher stets gewissen-
haft darauf geachtet, dabei die Héinde in ésthetischer Unschuld zu
waschen.

Die Sprachkunst leidet an dieser Selbstreinigung allerdings am
unmittelbarsten. Steht ihr nicht lediglich eben dieselbe Sprache
zu Gebote, durch die auch die Leidenschaften und Alltagsbediirf-
nisse ihren Weg nehmen? Wie kann sie mit dieser mibrauchten,
parteiischen, befleckten Sprache anders umgehen als die anderen?
Den vornehmen Riickzug in ein klassisch-beschénigtes Stilreser-
vat hat sich autonome Kunst selbst verwehrt. Erst Sublimes und
Groteskes zusammen? sollen, wie Leib und Seele, die ganze span-
nungsreiche Natur auch der Sprache ausmachen®. Das Unterschei-
dende liegt mithin nicht schon in der Sprache selbst vor. Von Be-
ginn der idealistisch-romantischen Kampagne an wurde es daher
in einem anderen Gebrauch, in kommunikativer Differenz gesucht.
Das hief8: Von der natiirlichen Sprache einen nicht-natiirlichen Ge-
brauch zu machen; das Eigenrecht des Asthetischen durch seinen
praktischen Unnutzen, seine freie ‘Zwecklosigkeit’ zu begriinden®.
Victor Hugo, ein Meister der Zuspitzung, faBte daher im Gegen-
satz von ‘utile’ und ‘inutile’ die Eigenart von Modernitit®. Li-
terarische Rede verschafft sich den Anspruch auf eigene, héhere
Interessen, indem sie sich der Sprache entzieht, die leibnah und
bediirftig etwas will und mufl. Doch sich gegen sie zu verwahren,
wére damit schon etwas gewonnen? Hétte moderne Kunst von die-

o V Hugo, “Préface de Cromwell”, in ders., Thédtre complet, Bd 1, hgg. J. J.
Thierry, J. Méléze (Bibliothéque de la Pléiade. 166), Paris 1963 u.5., S. 423.

% Schelling, Uber das Verhiltnis S. 32 u. 33.

* Vgl. I. Kant, Kritik der Urteilskraft, hg. W. Weischedel (suhrkamp taschen-
buch wissenschaft. 57), Frankfurt/M. 1974, S. 123, 240 u.5.

® So in der “Préface” zur Gedichtsammlung Les Orientales (1829).

436

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

ser blofilen Negation bis heute leben konnen? Wenn ihr ganz von
sich selbst eingenommenes Reden Sinn macht, dann wohl doch da-
durch, daB sie in der Distanzierung vom Gewohnlichen Raum fiir
etwas Auflergewohnliches, daB sie im Widerstand gegen die Macht
des Naheliegenden, das nur von der Hand in den Mund denkt, ei-
nem Hintersinnigen wenigstens noch einen Platz freihdlt — und
dies unter den verschirften Bedingungen, daB sie sich von Anfang
an und trotz aller Restaurierungsversuche, ohne namhaften Gott
zurechtfinden mufite®. Die Beschworung der blauen Blume, des
Infinito, des Azur, der Musik — sind es nicht Chiffren fiir ein Ab-
solutes, das sich bei der ‘Ablésung’ von allem ‘Positiven’ in eine
ersparte Realitit verfliichtigt hat”.

Die Frage, wie moderne Kunst diesen Dienst wahrnehmen will,
hat zahlreiche, von ihr selbst angeregte Antworten gefunden. De-
ren eher traditionalistische Fixierung auf eine ‘ars poetica’ hat viel
dazu beigetragen, dafl eines ihrer wahrhaft prinzipiellen Grund-
verhiltnisse weithin auBer Betracht bleiben konnte. Wer so wie sie
ihr Heil mit der Sprache sucht, ist dabei ganz der Paradoxie ihres
Mediums ausgeliefert: mit einer immer schon bestimmten Sprache
iiber etwas Unbestimmbares zu sprechen. Doch es hat seinesglei-
chen. Standen nicht Mystik und Kabbalistik schon vor dieser Not
des Sagens? GewiB, sie hatten das umgekehrte Problem: fiir die
Uberfiille des Geschauten wie fiir die Unerschépflichkeit des Buch-
stabens war das MaB der Sprache zu klein. Aber gerade mit dieser
Unangemessenheit liefl sich das Ubermaf gottlicher Grofle sprach-
lich ausweisen. Denn das hochste Zeugnis und damit das Zeugnis
fiir das Hochste gab das Schweigen. Meister Eckhart:

8 In der Perspektive von A. Schmidt, Idee und Weltwille — Schopenhauer als
Kritiker Hegels (Edition Akzente), Miinchen 1988, S. 20 u.5.

7 Wie sie im “Positivismus” im Gefolge von A. Comtes Vorlesungen Cours de
philosophie positive (1830-1842) systemhaft geworden ist. So schon Schelling,
Uber das Verhdltnis S. 32.

437




Winfried Wehle

Wer da glaubt, dafl er Gott erkannt habe, und dabei irgendetwas
erkennen wiirde, der erkennte Gott nicht3.

Im Schweigen ist hohes Reden also erst eigentlich erfiillt: die dqui-
valente Bezeichnung fiir den Unaussprechlichen bzw. Namenlosen.
Von ihm her gesehen sind Reden und Schweigen urspriinglich anto-
nymisch eins. Das eine ist dem anderen bedeutungsstiftender Ho-
rizont. Wo die Sagbarkeit endet, ist also nicht etwa alles zu Ende.
Es beginnt vielmehr das umfassendere Reich des Unsagbaren. Eine
Rhetorik des Redens war, von einem Géttlichen aus beurteilt, fest
eingelassen in eine Rhetorik des Schweigens.

Der Weg in die Moderne jedoch ist gesiumt von stiirzenden
Mythen und sterbenden Géttern.

In dem Alter, wo wir leben, findet der unmittelbare Verkehr mit
dem Himmel nicht mehr statt,

sagt der Vater zu Heinrich von Ofterdingen®. Woriiber sollte
da noch erfiillt geschwiegen werden? Dennoch mufite die auto-
nome Rede moderner Kunst einen Gegenhalt im Schweigen nicht
zwangsldufig preisgeben. Von der Fiille des Unsagbaren war ihr
zwar nur noch eine Leere geblieben. Leopardi hat ihre verpflich-
tenden Schatten besungen und bedacht. Aber liel sich die heilige
Dialektik von Reden und Schweigen nicht immerhin in einer pro-
fanierten Umkehrung halten? Indem das literarische Wort das
Abwesende in schmerzhaften Figuren der Abwesenheit vorhilt?
Das konnte der hochste Sinn der Religiositdt sein, die Wacken-
roder oder Schleiermacher!® oder Baudelaire!! moderner Kunst

8 Deutsche Predigten und Traktate, Ziirich 1979, S. 196. Hervorhebung von
W.W.

9 Novalis, Heinrich von Ofterdingen — Ein Roman, in Schriften, hgg. P.
Kluckhohn, R. Samuel, Stuttgart 1960, Bd 1, S. 198.

10 «Dje wahre Ausiibung der Kunst ist religiés”, in F. D. E. Schleiermacher,
Hermeneutik und Kritik, hg. M. Frank, Frankfurt/M. 1977, S. 363.

11 Vgl. seine Korrespondenz— und Imaginationslehre, die ihm die Poetisierung

438

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

zusprechen. Es miifite eine Rede sein, die sich selbst die Ziigel des
Schweigens anlegt. Wenn ein Anderes schon nicht mehr kenntlich
ist, wire seiner zumindest noch als Aussparung, als erlittener Ent-
haltung zu gedenken: reden, um iiberhaupt schweigen zu konnen.
Hat so nicht Novalis sich der “heiligen, unaussprechlichen Nacht”
zu vergewissern versucht, indem der “herrliche Fremdling” mit
den “tonreichen Lippen” sich von der Welt des verstandeshellen
Lichts abwandte und ihre Stelle “wiist und einsam” zuriicklief?
Aber nur so konnte er “ich” werden'?! Schelling methodischer:
“ohne Begrenzung kénnte das Grenzenlose nicht sein”!3. Gewif,
beide glaubten, iiber die (eigene) Natur noch einmal mit Uber-
natiirlichem in Beziehung treten zu kénnen. Doch auch eine strikt
autonome Kunst des Redens hat, wenn sie je noch einen Riickweg
in etwas Endgiiltigeres offenhalten wollte, kein anderes Mittel als
eine Kunst des Schweigens. Denn “die wahre Sprache der Kunst
ist sprachlos” (Adorno).

Und ist es nicht so, dafl alle Autoren, die dem Namen der
Moderne etwas bedeuten, sich ihr verpflichtet haben? Die hoch-
ste Stelle in ihrer Poetik nimmt, genau besehen, die Reflexion auf
das Unsagbare ein; auf vielfiltige Weise lassen sie ihre Mittei-
lungen absichtsvoll verstummen. So errichten sie dsthetische Ge-
denkstétten fiir versunkene Letztbegriindungen. Mit dieser Geste
hat Chateaubriand innegehalten, als er in seinem FEssai sur les
Révolutions den Sinn der Franzésischen in einer Logik der Ge-
schichte nicht fand. Das mifiverstindliche I’Art pour I’Art und
sein Schonheitsideal des glatten, unnahbaren Marmors: ist es nicht

des Hifllichen erlaubte als negativem Innewerden eines Schonen “anywhere
out of the world”.

12 Novalis, “Hymnen an die Nacht”, in Schriften, Bd 1, S. 131.

13 [Jber das Verhiltnis S. 32.

% Th. W. Adorno, Asthetische Theorie (suhrkamp taschenbuch wissenschaft.
2), Frankfurt/M. 11973, S. 171 — eine Konsequenz seiner Negativen Dialektik,
die damit ihrerseits zu erkennen gibt, in welchem Mafle sie in der Asthetik der
Moderne als einer profanierten negativen Theologie verwurzelt ist.

439




Winfried Wehle

Metapher fiir eine Dichtung, die sich im Schweigen erst vollendet
weifl (Th. Gautier, L’Art). Denn nicht anders teilt sie sich den
Sterblichen mit als in einem “steinernen Traum”, der Gestalt eines
“ewigen und stummen Begehrens” (Baudelaire, Beauté). Der Stil
Flauberts, der dem MittelméBigen so verletzende Konturen gibt
— es ist seine Art, um aus dessen Triibungen noch den Reflex einer
Reinschrift, eines ‘livre sur rien’ zu retten. Mallarmé: willentlich
verdunkelt er die Lyrik, um ihren Umbestimmtheitsbetrag, d.h.
ihre Verschwiegenheit zu steigern. Er hebt die typographische
Bindung der Buchseite auf. Die freigesetze Schrift erlost das Nie-
mandsland des Randes und das Weifle des Blattgrundes aus ihrer
Unbeteiligtheit. Sie werden zu Fragmenten eines Ungeschriebe-
nen, Anzeichen optischen Schweigens. Von Dada miifite die Rede
sein und seinen Sprachtétungen, die doch nur, hilflos—empért, Aus-
druck dafiir waren, daf es ihnen lautstark die Sprache verschlagen
hat. Vom surrealistischen Eintauchen ins gestaltlose Raunen des
Unbewufiten als der Heilquelle aller diskursiven Krankheiten. Vom
atemlosen Verstummen Beckettscher Figuren; von Celans Impera-
tiv: “Die Sprache, die Sprache, wirf sie weg, dann hast du sie
wieder” (Die Niemandsrose); von Handkes sprachlosem Stiick Die
Stunde als wir nichts voneinander wuften.

Es sind allesamt Mahnreden gegen die Rhetorik des Optimis-
mus, den ein “kommunikativer Rationalismus” (Habermas) ver-
breitet — unbeirrt von allen geschichtlichen Einbriichen. Das
Schweigen der Kiinste kann deshalb nicht als ein blo modernes
Thema abgehandelt werden. Es ist der fundamentale Grund ihres
Redens selbst. Es gehort ihrer Modernitét als Prinzip an. Mit ihm
erst darf ihre Redefreiheit auch Anspruch auf Wiirde erheben. Die
selbstgezogene Schweigelinie wahrt die Einsicht, daf} alles sprach-
lich Verzeichnete sich einer Eingrenzung — und damit zugleich
einer Ausgrenzung verdankt. Fremdsprachen, Fachsprachen, Dia-
lekte, Slangs legen Zugehorigkeiten fest. Sprechen ist Macht. Aber
die hohe Vernunft der Sprache wird erst gewaltsam, wenn sie ihren

440

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

umgreifenden Horizont des Unsagbaren, Unwillkiirlichen, Namen-
losen ausblendet. Deshalb gehort das Schweigen moderner Kunst
zum Gewissen der Moderne.

II

Einen hat dessen Notwendigkeit so sehr bewegt, daf} er seine Schwel-
le mit Schwerverstandlichkeit, ja willentlicher Dunkelheit drastisch
markiert hat. Und da er zudem am Rande der Lyrik schreibt,
konnte es lange dauern, ehe seine leise, fremde Stimme nach aufien
drang und am Echo derer wuchs, die sie vernommen haben.

Es geht um den Fall des Schweigekiinstlers Edmond Jabes. Er
wurde 1912 in Kairo geboren, hatte die italienische Staatsbiirger-
schaft, war aber franzésischsprachig aufgewachsen. 1991 ist er im
Pariser ‘Exil’ gestorben. Erst gegen Ende seines Lebens beginnen
seine Texte weitere Kreise zu ziehen, namentlich mit dem Kollo-
quium in Cerisy-la—Salle 1987. Jabés einen ‘Dichter’ zu nennen
wire allerdings ungenau: zuviel ernsthafte, bildlose Prosa tritt
zwischen seine archaische Bildwelt. Von “Verantwortung” ist ge-
gen Ende seines Lebens immer 6fter die Rede. Doch dem An-
schein aller Spruchweisheiten und Sinnsidtze zum Trotz ist Jabeés
kein neuer Moralist: Seine Texte gehen letzten Griinden nach, sind
Bewegungen zum Ursprung. Ein poetischer Philosoph also? Doch
Jabés hat “Evidenz” immer als eine Gefdhrdung, nicht Leistung
des Denkens verstanden und ihr deshalb radikal vorgebeugt: er
138t etwas Gesagtes nur gelten, wenn es dessen eingedenk ist, was
durch dieses ‘Etwas’ zum Nicht-Gesagten ausgegrenzt wird. Ein
Wort kann vollstindig sich nicht wihnen, solange es nicht auch
seinen vernichtenden Widerruf auf sich genommen hat. Dekon-
struktivistisch wurde sein Werk daher genannt. Aber das wire die
bequeme, billige Losung.

441




Winfried Wehle

Gewif}, Jabes sagt es selbst, die Biicher seit seiner Gedichtsamm-
lung Ich baue meine Bleibe (1959) sind alle nur Umschreibungen
(im doppelten Sinne) des einen, unerreichbaren Buches. Kaum daf§
noch Spuren auf eine Geschichte hin gelegt werden, schon gar nicht
auf die ‘Groflen Geschichten’ (Lyotard), in denen nach postmo-
derner Auffassung abendlindisches Denken Platz nimmt. Jabes’
Texte haben auch keine Gattung; sie sind bestenfalls Stétten ih-
rer Uberwindung. Doch solche sprachlichen Amtsenthebungen
greifen bei ihm weit hinter jede postmoderne Lustbarkeit zuriick.
Im Grunde gehorchen sie, mit der ganzen Unbedingtheit moder-
ner Kunst, dem Geiste des alten, jlidisch—christlichen Prinzips
der Stilmischung und fechten damit unmittelbar das griechisch—
heidnische Gegenprinzip der Stiltrennung an. Hier, zwischen Lo-
gos und Pneuma, zwischen Begriff und Bild, Sprache der Eigent-
lichkeit und Uneigentlichkeit hat Jabeés sein Werk aufgestellt. Viel-
leicht trifft es ihn deshalb am besten, wenn man ihn einen Schrift-
gelehrten der Moderne nennt.

Der biblische Anklang hat gute Griinde. Jabés sah in seinem
personlichen Geschick des Heimatlosen, des Exilierten das Ge-
schick seines Volkes gespiegelt. Er war sich Jude in mythischem
Mafle: “ewiger Jude”. Hier liegt der Ursprung seines Schrei-
bens. Damit steht es unter dem archaischen Gesetz der Entfrem-
dung, das einst in einem traumatischen Triptychon iiber sein Volk
verhdngt wurde: als der “Prophet im Zorn iiber sein Volk die
Gesetzestafeln zerbrach” und so den Zusammenhang der Schrift
fremd machte; als die Romer den Tempel zerstérten und Thora
und Gott fortan ortlos wurden; und schliellich, als das Volk, in
alle Welt zerstreut, ein Leben in der “Differenz” filhren mufite.

Es hat jedoch, so gibt Jabés wieder und wieder zu verstehen,
auf diese dreifache Diaspora, auf diese zugefiigte Anarchie mit
dem geantwortet, was eine zweite Genesis genannt werden darf.
So wie der “Eine” die Welt und den Menschen durch sein Wort in
einem Akt der Entduflerung hervorgerufen hat, so kann sich der

442

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

Mensch in einer kleinen Analogie diesen abwesenden Gott durch
die — sprachliche — Ent&uBerung seiner selbst wieder nahebrin-
gen. EntduBerung: darin ist alles enthalten. Es heifit einerseits:
von sich absehen, “niemand mehr sein”; “mein Leben mit einem
Strich durchstreichen” (wie es in Ein Fremder mit einem kleinen
Buch unterm Arm steht und an Heidegger erinnert). Es verheifit
andererseits: ganz aufgehoben zu werden in der Auferung. “Meine
Heimat”, sagt er, “ist meine Sprache”. Schreiben ist daher Orts-
bildung im Nirgendwo des Exils. Beide Seiten gehéren unlosbar
zusammen, wie die Dialektik von Aus— und Einatmen.

Solche Entéuflerung in der Sprache hat eine abgriindige Analo-
gie, das Jude—Sein. Jabés hat aus diesem Existential jedoch keine
bekennende Lebensanschauung, sondern eine ‘Poetik’ des Lebens
gewonnen. Ein Jude ist, nur ungleich mehr, was jeder ist: ein
Fremder schlechthin, darum Allegorie des Fremdseins. Darin sollte
das Rettende liegen? Nicht, wenn es dem schnellen Gliick einer
Kompensation geopfert wird. Jabés’ Ausweg ist der biblische Lei-
densweg durch die “Wiiste”. “Die Wiiste war mein Land”, heifit es
vom Fremden in Das Geddchtnis und die Hand"®. Ihr strenges Bild
steht fiir ein unnachsichtiges Gebot: riickhaltlos sich selbst so an-
zueignen, “wie man ist”; das Fremdsein ganz auch zu sein. Lange
Bilder— und Wortfluchten fiihren von hier aus durch die Texte von
Jabés hindurch. Der Sand, in dessen Kornern sich das Gedachtnis
der zerschlagenen Gesetzestafeln und des zerstérten Tempels ma-
terialisiert; die weglose Weite, die den Fremden zum “Irrenden”
(frz. “juif errant”), zum “Nomaden” macht (“die Wiiste ist mein
Weg, mein Irren”). Sie bringt das “Geschdpf aus dem Nirgendwo”
zur Einsicht, dal das ihm zugedachte Ziel das Unterwegssein ist.
Ihre “Lehre”, ihr “Schweigen” und ihre “Abwesenheit” machen sie
zum Sinnbild der rgsten aller Fremderfahrungen: des verborge-

15 Fiir einen unlesbaren Text hochst lesbar von F. Ph. Ingold iibersetzt und
mit Handballendrucken, wie Zitate hebriischer Schriftzeichen von E. Masé
sensibel kommentiert.

443




Winfried Wehle

nen, schweigenden, abwesenden Gottes. Er, das Ein—und-Alles,
ist nur (noch) als “unendliche Abwesenheit” gegenwirtig, ein um-
fassendes “Nichts”, das fiir die unendliche Méglichkeit des Ganzen
und Einen steht. Wer dem Fluch seiner Heteronomie entkommen
will, so die paradoxe Logik von Jabés, dem bleibt nichts, als sich
selbst zu ‘verwiisten’, um durch diese Vernichtung “der Wirklich-
keit des Nichts” dhnlich zu werden. Es ist der mystische Weg der
“annihilatio” (vgl. Abb. 1). Jabés bezieht dabei ausdriicklich die
unsdglichste aller Verleugnungen mit ein: Auschwitz.

Deshalb kann er darauf beharren: nur wer sich selbst ver-
schweigt, gibt Zeugnis vom Schweigenden. Zu diesem Werk der
“Ausloschung” — ein Leitwort — am bestem befdhigt aber ist der
Schriftsteller. Er empfindet sich, wie der Jude, als “der Fremde
schlechthin”. Nur dafl seine Wiiste die Sprache ist. Wie “eine
Hand ragt” sie “aus dem Nichts”. So hatte Moses den Buchsta-
ben des Gesetzes empfangen. Die schreibende Hand, das Schrei-
ben, die Schrift ist es daher auch, mit der der Fremde sich iiber-
haupt Halt und Bleibe verschaffen kann. Abermals bezieht sich
Jabes dabei auf ein rettendes Modell: es ist die Hermeneutik der
miindlichen Thora, die Kabbala. Wie hatte das zerstreute Volk Is-
raels, ohne Tempel, mit zerbrochenen Tafeln, dennoch den Einen,
und damit seine geistige Einheit wahren kénnen? Es hat ihm, In-
begriff seiner zweiten Genesis, einen unzerstorbaren Sprachtempel
errichtet. Er ist iiberall da, wo der Buchstabe der Thora in seinem
Namen um- und umgewendet wird. Die Biicher Moses werden da-
durch zum “permanenten Versammlungsort eines neuen Volkes”;

~der Abwesende zur Utopie des “einen Buches”, in dem er ganz
war. Wo immer also sein Buchstabe ausgelegt wird, hat er eine
“Bleibe” in der Sprache: “Gott wird Gott, wenn die Kreaturen
Gott sagen” (Meister Eckhardt). Dieser miindliche Tempel aber
ist unzerstoérbar; das ist eine der Grundweisheiten der Kabbala.
Denn ihr ‘Raum des Buches’ schafft einen ortsunabhangigen Ort,
an dem der Abwesende zumindest an seiner Abwesenheit erfahrbar

444

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

909 0000099 Q00 DFS
]
®0 000000 0000 PO

Abbildung aus E. Jabés Buch El, ou le dernier livre, Paris 1973.

445




Winfried Wehle

wird. Thn sagen, etwas iiber ihn sagen kénnen, wird man an-
gesichts seiner Namenlosigkeit auch hier nicht. Er bleibt unaus-
sprechlich und mit ihm muf jede sprachliche Aussage letztlich un-
eigentlich bleiben. Fiir Jabés Ursprung einer radikalen Sprachkri-
tik. Sagen ist intransitiv. Es kann im Verzicht auf ‘Etwas’ Mittei-
lung von dem machen, was sich ihm entzieht. Undenkbar deshalb,
auf ihm Definitionen zu errichten, Begriffe zu bilden, substantiell
zu sein. Sprechen hat allenfalls als Entsprechen einen Sinn. Nicht
die Klarheit, “einzig der Schatten spurt den Weg”. Denn “so stark
ist das Licht (der Wiiste), daB der Regen sich verfliichtigt hat. Es
bleibt nur der Sand”. Und das nur unter der kabbalistischen Be-
dingung, dafl Fragen bestenfalls neue Fragen zur Antwort haben.
“Das Wesentliche wird gewesen sein, die Frage zu erhalten”, heifit
es am Ende des letzten Buches des Buches der Fragen. Sprechen
hat kein Ziel, so wenig wie der Fremde, dessen Abbild es ist: “ich
trdume von einem Gedanken, der nicht sein Ziel sagt, sondern
beharrlich seine ewige Wanderschaft denkt”. Eigentlichkeit, Zu-
gehorigkeit entsteht so nicht durch Eingrenzung, sondern durch
Aussparung. Das eine schafft feste Positionen; das andere ist nur
auf dem Leidensweg von Negationen zu haben, wie bei Kafka.
Doch Jabés spricht nicht als literarischer Rabbi. Er hat nach
dieser Poetik der Entfremdung den modernen Schriftsteller mo-
delliert. Er sagt iiber sich (und ihn): “ich schreibe die Wiiste”.
D.h.: seine Sprache ist “Sand”; sein Gegenstand die Leere einer
Abwesenheit. Sein Schreiben hitte wieder die Spur der uranfing-
lichen Erschaffung aus dem Nichts aufzunehmen — aber jetzt als
Zerschreiben der ‘Wiisten’-Diskurse, die sich wahrem Leben chao-
tisch entfremdet haben. Jabés weist es damit auf den beschwerli-
chen Weg der poetischen annihilatio. Kein Satz, keine Geste oder
kein Bildfeld, die nicht sofort wieder unterbrochen wiirden. Jedes
Element erscheint wie herausgerissen aus einem Zusammenhang,
der nicht geschrieben steht. Dennoch ist Jabés’ Schreiben keine
Kunst des Fragments. Denn das Weifle, die Leere einer Seite ist

446

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

ebenso ‘bedeutend’, wie die Schwirze der Schrift. Kaum daf etwas
gesagt ist, wird es zugleich auch von seinem Gegenteil her gesagt.
Anagrammatische Wortstiirze, Charaden und Auseinanderfiigun-
gen bemiihen sich darum, den Text zum Dementi seines Textes zu
machen. Gleichbleibend ist nur die Absicht: “Die Wérter auslau-
fen zu lassen”, damit durch diese “Ausléschung” hindurch kund
wird, daf sie das Wesentliche nur verschweigen konnen. Denn “die
Seele der Worter ist das Schweigen”. Der Schriftsteller wird da-
mit, nach Jabés, zum Lehrer einer paradoxen Fremdsprache des
Schweigens. Er erschafft den Text nur, um ihn abzuschaffen. Er
will verhindern, daf} er ‘etwas’ aussagt, um dadurch etwas herein-
zulassen, das nur in dieser Auslassung zu haben ist.

Einzig die Sprechsituation ist stabil. In fritheren Biichern sind
es die zahllosen Stimmen von imagindren Rabbis, spiter Weise
und Meister, dann oft nur noch ein namenloses “Herr”, deren
Sinnspriiche wie exegetische Friichte eines unaufhorlichen Thora—
Kommentars im Buch verlauten und sich in die Stimme des Ich
mischen, die auch nicht anders redet. Diesem Sprechen und Schrei-
ben bleibt also nichts anderes, als sich in der Differenz einzurich-
ten, die es von dem trennt, was zu sagen wire — ein zutiefst
unerlostes Schreiben. Aber es vershnt mit einem ganz anderen
Typus von “Evidenz”. Gewif}, eine Heimat im Lande erlésender
Ideen kann es nicht bereiten. Doch immerhin, um es wie Jabeés
auszudriicken, die Idee einer Losung. Es sperrt die Sprache frei
— fiir den Leser, der sich kraft einer befremdlichen Lektiire als
prinzipiell fremde Existenz und damit in seiner wahren Identitit
erfahrt. Thm konnte dann aufgehen, daff es durchaus einen Sinn
hat, hinter allem nicht immer nur nach der einen Antwort, sondern
das “Eine” in immer neuen Fragen zu suchen. “Die Metamorphose
denken, heifit Wahrheit denken”.

So sehr Jabeés damit talmudistischer und kabbalistischer Eso-
terik nahezustehen scheint, er ist auch kein poetischer Rabbi. Aus
orthodoxer Sicht kdme sein Werk eher einer Profanation der miind-

447




Winfried Wehle

lichen Thora gleich. Man hat in ihm daher auch den “Héretiker”
eines “post-religiosen Judentums” und einer “atheistischen” Spi-
ritualitit sehen wollen. Aber das Problem wire aus seiner Sicht
wohl falsch gestellt. Sein Werk steht unter einem anderen Ho-
rizont. Es ist von seinem Adressaten her zu erschlieflen. Jabes
wendet sich, und daran 148t Ein Fremder mit einem kleinen Buch
unterm Arm — eine Art Vermichtnis — keinen Zweifel, an die
Fremden, die ihn zum Fremden gemacht, aber auch aufgenom-
men haben. Allgemeiner: der orientalische Jude dialogisiert mit
der abendlindischen Denkgemeinschaft. Von seinem Anliegen her
ist sein Werk daher ein Ost-Westlicher Divan, geboren allerdings
aus dem “Blut” (ein Leitwort), mit dem okzidentales Ankommen
orientalisches Unterwegssein befleckt hat.

Doch wie sich Gehor verschaffen in der westlichen “Zitadelle”
der Vernunft? Jabés muB eine fundamentale Entdeckung gemacht
"haben. An den Modernisten Max Jacob, Eluard, Bataille, Blan-
chot, Leiris, Celan, fiir ihn Text— und Gesprachspartner, mufl ihm
aufgegangen sein, daf die talmudistische und kabbalistische Kunst
der Zeichen ein Schriftverstindnis praktiziert, das mit der avant-
gardistischen Poetik des Machens in avantgardistischer Dichtung
verbliiffend iibereinstimmt. Es ist umgekehrt wohl auch die Ein-
sicht, in welchem MafBe religiése Diskurse poetisch verfaBt sind.
Das setzt auch Jabés’ Vertauschung ins Recht: das Verfahren der
miindlichen Thora zur Anleitung fiir Dichtung zu nehmen. Was
die eine Sicht als Profanierung verurteilt, kann die andere als Poe-
tisierung ins Recht setzen. Kunst, autonome zumal, steht aber
nach abendlindischem Verstindnis noch immer im Ansehen, ge-
gen alltigliche Sprachmiffhandlungen am ehesten resistent zu sein.
Auf diese Kunstreligiositit baut Jabés, um sich verstdndlich zu
machen: “dem Himmel niher ist das poetische Wort”. Darum
zieht er “dem Philosophen den Denker vor und dem Denker den
Dichter”. Wie der Glaubige in der Thora, findet und bietet er
Bleibe im Buch der Dichtung.

448

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

Wer bereit ist, ihm dahin zu folgen und “bei jedem Schritt eine
Wand zu fillen”, der wird mit — Kritik belohnt. Jabeés iibt —
versohnliche — Fundamentalkritik. Sein Werk ist, in vollem Be-
wufltsein, die nach Auschwitz nicht mehr mégliche Lyrik: Un-
lyrik. Thre gebrochene Sprache stellt den zur Rede, der solche
Verwiistungen zugelassen hat: “den Vater des Logos”. Jabés, der
Fremde unterwegs, strengt einen Dialog an gegen den Herrschafts-
anspruch der Bleibenden. Sie haben ihr Denken zur ‘ultima ratio’
ausgebaut. “Schenk deinem Denken keinerlei Glauben”, entgeg-
net ihnen Jabés. Die Skepsis sitzt tief, dafl, was nacheinander
kommt, schon deshalb auch irgendwohin fiilhren mufl. “Sollte es
eine dem Denken eigene Logik geben?” Wir wissen, “dafl dem kei-
neswegs so ist, weil das Denken keine Wege kennt.” “Der Geist ist
ohnmaichtig, den Geist zu denken”. Jabes trifft das verstandeshelle
Konstrukt des abendlindischen Rationalismus an seiner dunkel-
sten Stelle: dafl er der Vernunft zutraut, die Welt und zugleich
sich selbst aufzukliren. Dieser Selbstgewifiheit stellt Jabes die
Weisheit des Fremden entgegen. Da das Evidente ohne das Nicht—
Evidente nicht bestehen kann, heifit es, entschieden einzutreten in
den “Rahmen seiner natiirlichen Widerspriiche”. Kénnte man den
Tag ohne die Nacht denken? So ist das Ganze auch nur mit seiner
Kehrseite, dem Nichts erhidltlich. Rationalisten neigen dazu aus-
zuschlieflen, was ihrem Verstdndnis nicht gemif, also anders ist.
Jabés will es gerade hinzunehmen. Er mifitraut der Mentalitdt des
eindeutigen Wissens; er wirbt dagegen fiir die Erkenntnis, die in
der ausgehaltenen “Differenz” liegt.

III

Jabeés ist damit mehr als nur ein moderner Rufer in der Wiiste.
Er steht in einer Front mit Deleuze, Guattari, Lévinas, Cioran
oder Barthes. Vor allem ist der Fall Jabés ein — (aufschlufrei-

449




Winfried Wehle

cher) Fall Derrida. Bereits in den sechziger Jahren hatte sich
der eine im anderen erkannt'®. Der/rida ist ins Buch von Jabés
als anagrammatischer Reb Rida eingetragen, hat sich mit dieser
kabbalistischen Bezeichnung als Sprachbruder auch selbst identi-
fiziert. Damals war — noch — einhellig, was “Grammatologie”
bedeuten konnte. Sie steht fiir ein ganz “anderes” logisches Prin-
zip, dem auch Jabés den Weg bereiten mochte. Die Grammatik:
ein Verfahren, um Fragen zu bilden, nicht Antwort zu geben, ein
ferner Nachhall der Schleiermacherschen Hermeneutik. Ihr vita-
les Erfolgsgeheimnis: im Gegensatz zu den restriktiven Begriffen
des Verstandes bieten ihre Regeln auch noch der Ausnahme, dem
Fehler, dem veralteten, dem lasterhaften und undeutlichen Reden
Unterkunft. In der Literatur hat sie sogar den Fall vorgesehen,
als Ganzes selbst geleugnet zu werden. Selbst ihre “absolute In-
fragestellung” wére also noch Teil ihrer Fragestellung. Diese “Dif-
ferenz” als Lebensprinzip zu befestigen, dafiir stand urspriinglich
das (talmudistische) Wort von der ‘Differdnz’. Im Grunde hilt es
ein Plddoyer fiir supplementares Denken, das gegen den Alleinver-
tretungsanspruch des Autoritiren einschreitet.

Als Dekonstruktivismus hat es heftige Kreise gezogen, mufl
wesentlich auch das Geschift der Postmodernismen iiber Wasser
halten. Doch der Erfolg Derridas kénnte, von Jabés her gesehen,
wohl erkauft sein mit Enteignung. Seine Lehre ist urspriinglich
nicht so sehr von, sondern mit ihm gemacht worden, in New Haven
oder Irvine. Dieser Aufmerksamkeit zuliebe hat er wohl insgeheim
die Fronten gewechselt: Von dem offenen Gespréch, das er mit dem
rationalen Begriff von Moderne fiihren wollte, ist er wohl in das
Gesprach geraten, das die Moderne mit sich selbst fiihrt. Derridas
nomadisches Denken hat, obwohl es ihm widerspricht, mit How to
avoid speaking / Comment ne pas parler (dt.: Wie nicht reden)'”

16 J. Derrida, “Edmond Jabés et la question du livre”, in ders., L’Ecriture et
la différence, Paris 1967, S. 99-116.

" J. Derrida, Wie nicht sprechen / Verneinungen (Edition Passagen. 29),

450

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

doch erkennbar ‘Position’ bezogen. Diese Schrift kreist, wie Jabes,
das Theologisch-werden jeder Rede ein, wenn sie sich der Grenzen
der Unsagbarkeit innewird. Christliche Theologie, abendléndische
Metaphysik hat daraus dialektisch ihren Gott, ein Sein gewonnen.
Ein ontologischer Kurzschlul: “ein logos spricht notwendig von
etwas”. Diese Riickschliissigkeit aber ist logisch nicht zwingend;
sie mufl daher dekonstruiert werden.

Mit Dionysios Areopagita und Meister Eckhart geht er gegen
diese bestimmte Negativumkehr vor. Nur weil etwas nicht die
Begrenztheit unserer Erfahrungen hat, mufl es deshalb schon et-
was, etwas schlechthin Anderem stattgeben (Statt geben). Solche
Negativitdit kann auch ganz anders, nicht—dialektisch, ortlos zur
Sprache gebracht werden: strenggenommen verweist sie nur auf
einen Raum “jenseits aller (positiven oder negativen) Setzungen”.
Wie aber ihn sich, als solchen, vergegenwirtigen? Durch Derridas
erkenntnistheoretische Grundoperation: “dénégation” (vgl. Abb.
2). Indem man diesem Etwas, das Nichts ist, dieses Etwas ab-
spricht, damit es Nichts werden kann. Es ist in Abrede zu stellen,
um als “Sefq” Geltung zu erhalten. Derrida nennt diese paradoxe
Mafnahme apophantische Rede. Sie sagt etwas nicht. Gerade
dadurch aber legt sie eine Spur — mehr nicht — zu diesem ei-
genschaftslos besagten Nichts: die “différance”. Bei allem diesem
transzendenz—verhiitenden Sprechen: es bleibt dennoch immer ein
Sprechen. Es stellt, wenn auch in Abrede, etwas hin. Kann es da,
selbst wenn es noch so apophantisch entschlossen wére, verhin-
dern, daf} seine Spur nicht noch einmal die Erwartung einer, und
sei es einer leeren Metaphysik aufkommen 1a88t?7 Rettet Derrida
sie nicht gleichsam als eine Nulloption? “Wie nicht reden?” ist
nur redend und damit darstellend zu erfiillen.

Gerade im Gegenlicht von Edmond Jabés wird seine Posi-
tion damit unterschiedener. Dieser hatte das Unsagbare schrift-
identisch gemacht im Schweigen. Derrida ist vor dieser duflersten

Wien 1989.

451




Winfried Wehle

L

Abb. 2: Illustration von Ecke Bonk aus J.
sprechen / Verneinungen, Wien 1989.

Derrida Wie nicht

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

Konsequenz zuriickgewichen. Er spricht nur vom Schweigen. Es
zu tun aber wire die hochste Radikalitdt: denn wenn das Reden
an Nichts zu riihren vermag, ist es im Schweigen erst als Alles
vollendet. Derrida zitiert zwar das mystische “Schweig daher ...”
Meister Eckharts — aber, um dariiber zu reden. Vertraut er sich
damit zuletzt nicht doch haltsuchend noch einmal dem Logos an?
Wohl deswegen wurde iiber Derrida soviel, iiber Jabes so viel we-
niger gesprochen. Der Reb Rida ist dariiber zum Philosophen Der-
rida geworden, der als solcher von der abendldndischen Moderne
iibernommen werden konnte. Diese aber hat bisher noch immer
iiberlebt, indem sie das ihr Entgegenstehende vernichtet — oder
sich einverleibt hat. Insofern wire dieser Dekonstruktivismus —
Jabes ist nie dazugenommen worden — nicht Zeichen fiir das nahe
Ende der Moderne, sondern Bestitigung ihrer negativen Dialektik.
Jabés hingegen ist viel ndher bei der Haltung Abels, dem ortlosen
Nomaden geblieben'®, gegen den Kain, der Sehafte, seine Art des
Schweigens durchgesetzt hat.

18 Vgl. Bibel-Lezikon, hg. H. Haag, Einsiedeln 21968, s.v. “Abel”, S. 5.




454

Winfried Wehle

Literatur

I

M. Frank, Das Sagbare und das Unsagbare — Studien zur
neuesten franzésischen Hermeneutik und Tezttheorie (suhr-
kamp taschenbuch wissenschaft. 317), Frankfurt 1980.

H. J. Frey, Der unendliche Tezt, Frankfurt 1990.

Chr. L. Hart Nibbrig, Rhetorik des Schweigens (suhrkamp
taschenbuch wissenschaft. 693), Frankfurt 1981.

O. Lorenz, Schweigen in der Dichtung: Hélderlin — Rilke —
Celan (Palaestra. 284), Gottingen 1989.

N. Luhmann, P. Fuchs, Reden und Schweigen (suhrkamp ta-
schenbuch wissenschaft. 848), Frankfurt 1989.

W. Piltz, Philosophie des Schweigens — Das Schweigen in
der Philosophie, Diss. Wiirzburg 1988.

R. Reisinger, Die Rolle des Schweigens in der Dichtungs-
theorie von Rimbaud bis Valéry (Salzburger Romanistische
Schriften. 6), Diss. Salzburg 1983.

V. Roloff, Reden und Schweigen — Zur Tradition und Ge-

staltung eines mittelalterlichen Themas in der franzésischen

Literatur (Miinchener Romanistische Arbeiten. 34), Miinchen
1973.

W. Wehle, “Lyrik im Zeitalter der Avantgarde — Die Entste-
hung einer ‘ganz neuen Asthetik’ zu Jahrhundertbeginn”, in
D. Janik (Hg.), Die franzésische Lyrik (= Grundriff der Li-
teraturgeschichte nach Gattungen), Darmstadt 1987, S. 408-
480.

Im ‘Zeichen’ des Schweigens

II

Zum Werk von Edmond Jabes vgl. C. Droge, s.v. “Edmond Jabes”,
in Kritisches Lexikon der roman. Gegenwartsliteraturen, Stutt-
gart 1991, eig. Paginierung. — Im Mittelpunkt hier stehen Un
étranger avec, sous le bras, un livre de petit format (Gallimard),
Paris 1989; dt. J. Ritte u.d.T. Ein Fremder mit einem kleinen
Buch unterm Arm (Edition Akzente), Miinchen 1993, sowie La
mémoire et la main (Edition Fata Morgana), Paris 1987; dt. F.
Ph. Ingold u.d.T. Das Geddchtnis und die Hand, Bilder von E.
Masé, (Arbeiten auf Papier. 1) Miinster 1992 und Le Seuil, le
sable — Poésies compleétes (1943-1989) (Poésie), Paris 1990.

|

G. Bounoure, Jabés, la demeure et le livre, Paris 1985.
D. Cahen, Edmond Jabés (Les Dossiers Belfond), Paris 1991.
M. A. Caws, EFdmond Jabés, Amsterdam 1988.

J. Derrida, “Edmond Jabés et la question du livre”, in L’écri-
ture et la différence, Paris 1967, S. 99-116.

Ecrire le livve — Autour d’Edmond Jabés — Colloque de
Cerisy-la—Salle, hgg. R. Stamelman, M. A. Caws, Seyssel
1989.

A. Fernandez—Zoila, Le livre, recherche autour d’Edmond
Jabés, Paris 1978.

H. Grossel, “Wissen ist Fragen — Uber Edmond Jabes”, in
Merkur 36 (1982) S. 421-424.

P. Guglielmi, La ressemblance impossible — Edmond Jabes,
Paris 1978.

455



Winfried Wehle

— J. Hauck, “Begegnung mit dem Fremden in der Schrift —
Zu Jabes’ Fragen nach dem Buch im Buch”, in Akzente 38
(1991) S. 310-319.

— M. Laifer, Edmond Jabés — Un judaisme aprés Dieu, Bern,
Frankfurt, New York 1986.

| — Les Nouveauz Cahiers 31 (1972-1973) (= Sondernummer
Edmond Jabés).

— K. Reichert, “Das unertrédgliche Bild einer Rauchwolke —
Jabés und die Sprachen des Exils”, in Neue Rundschau 101
(1990) S. 174-176.

— F. Warren Jr., Motte, Questioning Jabés, Lincoln 1990.




	Literatur

