Winfried Wehle (Universitit Eichstiitt)

Im Reich der Intranszendenz
- Aldo Palazzeschis Parabel ,,I1 Codice di Perela* (1911) -

Wer weil}, wie sich Kunst und Kultur entwickelt hétten, wenn der zivilisato-
rische und moralische Zusammenbruch des Zweiten Weltkriegs nicht auch
ihnen eine Stunde Null auferlegt hétte. Eines zumindest scheint sicher: in der
Not, die Sprache wieder zu finden, wandten sie ihre Blicke zuriick auf jene
Epoche, die ihrerseits aus einem Bruch und Aufbruch und, wie sie, unter der
Bedriickung eines gro3en Krieges Gestalt angenommen hatte, die der histori-
schen Avantgarden. Maflgeblich an deren Errungenschaften nahm das &s-
thetische Reden, Sehen und Horen neu MaB3. Dies gilt nicht minder fiir die
sie begleitende Kritik. Neben Triimmerliteratur, Neorealismo, Nouveau
Roman, Nouveau Théatre entstand eine Nouvelle Critique, die die Geistes-
wissenschaften insgesamt durchsetzte und sie unter strenge reflexive und
strukturale Aufsicht stellte. Profitiert von diesem dsthetischen Neuaufbau hat
nicht zuletzt der italienische Futurismus. Durch seine Ndhe zum Faschismus
sah er sich tief ins Zwielicht geriickt. In Gefolge seines Renouveau wiederum
zog ein Werk zum ersten Mal wirkliches Interesse auf sich, das, obwohl es
sich bei seinem Erscheinen 1911 zum Futurismus bekannte, weder dort, noch
in seiner Epoche das gebiihrende Gehor fand:' Aldo Palazzeschis moderne
Parabel ,,Il codice di Perela® aus dem Jahre 1911. Das Befremden seiner Zeit

Selbst nicht wirklich bei F.T. Marinetti, der es gleichwohl in der futuristischen
Reihe ,,Poesia“ herausbrachte. Vgl. F.T. Marinetti/A. Palazzeschi, Carteggio, a.c.
di P. Prestigiacomo, Milano (Mondadori) 1978, S. 39f. - In Bezug auf die friihe
Lyrik Palazzeschis begriindet wieder vertreten von F. Livi, ,,La poésie de P. et les
avant-gardes francaises; in: A.P. et les avant-gardes, a.c. di G Tellini (Atti del
Coll. inter. Paris 2000), Firenze 2002 (Bibl. Palazzeschi 1), S. 11ff. - Vgl
immerhin Marinettis Flugblatt ,,Il poeta futurista Aldo Palazzeschi“: in: Marinetti
e il Futurismo, a.c. di L. de Maria, Milano '1973 (Oscar Mondadori L 96), S.
209-211, wo es zutreffend heifit: ,,Palazzeschi diede, nel suo Codice di Perela, il
primo romanzo sintetico, senza legami né ponti esplicativi® (211)!



dariiber ist - riickblickend - verstdndlich: es hatte futuristische Weltvorfiih-
rungen im Grunde von innen her bereits liberwunden, noch bevor sie richtig
in Szene getreten waren.’

Die Kritik hat dieses historische Unrecht seit den fiinfziger Jahren des ver-
gangenen Jahrhunderts zunehmend beseitigt. Das Oeuvre von Aldo Palazze-
schi sieht sich heute auf jenen Parnal3 erhoben, den die Klassikerausgaben
der ,,Meridiani* (Mondadori) errichten.” Dennoch: die rebellische Geste
namentlich seiner frithen Arbeiten wirkt noch immer fort. Nach wie vor
lassen sie sich schwer vereinnahmen. Dies gilt vor allem fiir den ,,Codice di
Perela®. Nicht zuletzt daraus zog er sein anhaltendes Prestige von Moderni-
tét. Dies hat zu luxurierenden Deutungen gefiihrt, vordergriindig bedingt vor
allem durch seine irritierende Redeweise. Im Grunde erging es dem Werk
dhnlich wie seinem Protagonisten Perela. Jeder, der ihm begegnete, fiihlte
sich herausgefordert, seine befremdliche Gestalt seinen vertrauten Vorstel-
lungen anzupassen. ,Held” wie Text verletzen nahezu alle traditionalisti-
schen Erzihlkonventionen.* Die Anspannung des Lesens wird noch dadurch
gesteigert, dass der Geschichte so gut wie alles erlduternde Geleit entzogen

2 Dezidiert bereits 1914 von Giovani Papini, einem scharfsinnigen Grenzgénger der

damaligen avantgardistischen Bewegungen vertreten: ,,En réalit¢ le monde
poétique de Palazzeschi ne ressemble en rien au monde de certains poctes
futuristes - tels MM. Marinetti, Buzzi et Folgore“, heilit es in seinem
Korrespondentenbericht fiir die Zeitung Mercure de France v. 1.4.1914, S. 634-
638; in: G.P., Opere, a.c. di L. Baldacci, Milano 11977, S. 690-696.

Mit Seitenzahlen in Klammern zitiert nach der Ausgabe: A.P., Tutti i romanzi,
vol. I; a.c. di Gino Tellini; Milano (Mondadori) 2004 (Meridiani) mit einer
vorziiglichen Einfithrung in die Erzdhlwerke P.’s (bis 1934) auf dem aktuellen
Stand der Diskussion (S. LXVII-CXXVI). Ihr liegt die erste, die historische
Problemerfassung bestimmende Version des ,,Codice* von 1911 zugrunde.

Eine sorgfiltige, textbezogene Untersuchung der narratologischen Veranlagung
des Romans fiihrt L. Alessandrini durch (,,Assenza e identita nel Codice di Pereld
di Palazzeschi; in: Lingua e Stile, 24/1989, S. 115-148). Der Unterdriickung der
Erzéhlinstanz entspreche beim Antihelden die Abwesenheit eines Charakters;
beides diene, trotz aller Offenheit des Textes, dann aber doch einem, in den Text
hineinprojizierten (freudianischen) Prinzip des Vergniigens (147), das in Perela
sich eine Figur von Palazzeschis UnbewufBiten geschaffen habe (138).



ist. Avantgardistisch, ,futuristisch’ ist sie deshalb in dem Sinne, dass sie,
nach der Unterscheidung von ,histoire’ und ,discours’,” weithin auf jede
diskursive Einrichtung verzichtet. Ihr Antitraditionalismus trifft zunichst den
Erzéhler: seine Autoritit ist so gemindert, dass mit ihm einer der bedeutends-
ten inneren Sammelpunkte des Textes nahezu ausfillt. Der Roman, wenn
man seine Restbestinde so noch nennen will, sinkt dadurch auf eine
narratologische Schwundstufe ab. Umso mehr, als er den ganzen didaska-
lischen Aufwand an Kommentaren, Urteilen und Wegweisungen - kurz die
Selbstauslegung des Erzdhlten unterdriickt. Palazzeschi iibertrdgt damit auf
seine Prosa, was er mit der Entmachtung des lyrischen Ich in der vorausge-
henden Poesie begonnen hatte.® Im ,,Technischen Manifest der futuristischen
Literatur (1912) hat Marinetti dies nur auf die Spitze getrieben, als er die
Beseitigung des Ich aus der Literatur insgesamt proklamierte.” Es war die
futuristische Version des Attentats auf den Logozentrismus, das seither zum
Pflichtprogramm von Modernitét gehort.

Palazzeschi bleibt dabei jedoch nicht stehen. Er bricht nicht nur dem Erz&h-
ler, sondern auch dem Erzéhlten das traditionelle narratologische Riickgrat:
die Einheit der Handlung. Zwar ist Perela, der Titelheld, stets auf der Biihne;
doch er handelt so gut wie nicht. Vielmehr wird er allen, die ihm begegnen,
zum AnlaB3, sich mit ihm auseinanderzusetzen. Seine passive Anwesenheit
erzeugt so eine Serie von Aktivierungen seiner Person. Die zahlreichen,
schnell wechselnden Szenen verhindern vorschnelle kausale Zusammenhén-
ge, um andererseits nur eine neue Struktureinheit durchzusetzen, die G.

Mit groBen Folgewirkungen eingefithrt von E. Benveniste, Problemes de
linguistique générale, Paris 1966.

Diese gezielte Aufldsung narrativer Strategien in veristischer und naturalistischer
Nachbarschaft hat dort selbst ihren Niederschlag gefunden. Sofern sie von
zeitgendssischer Psychologie beriihrt war, stand sie durchaus unter dem Eindruck
von P. Bourgets Essais de psychologie contemporaine (Paris '1883) und dem
Konzept einer multiplicité du moi, die sich selbst dort, als wissenschaftlicher
Horizont, auszuwirken schien, wo der Erzdhlanlall noch naturalistisch war wie
etwa in F. Tozzis 1913 verfaitem Roman Con gli occhi chiusi. Vgl. M. Focking,
»Autismus und Moderne. F.T.’s Roman Con gli occhi chiusi und die Krise des
Subjekts um 1900"; in: [talienisch N° 53 (2005), S. 12-27.

Cf. Marinetti e il Futurismo, op. cit. S. 81.



Tellini als microcosmo araldico e magico delle carte da gioco charakterisiert
hat.® Nichts konnte diese absichtsvolle Riicksichtslosigkeit des Erzihlens
besser ausweisen als der eingangslose Beginn und das schluBBlose Ende des
Romans. Wie aus dem ,off’, jenseits von Ort und Zeit, wird Perela aus seinen
Ausrufen (Pena! Rete! Lama! Pena! Rete! Lama! Pe...Re...La...; 137) in die
Existenz berufen. Sie sind es, die ihn gleichsam nach und nach erst realisie-
ren, um ihn dann, mit den letzten Worten, wieder in seinen Namen zuriic-
kzunehmen: Perela! Perela? 1l signor Perela? (352). Die Bedeutung von
Palazzeschis Roman liegt im Wagnis, seine Geschichte gegeniiber Erzahlern
wie Tolstoi, Foggazzaro, Verga oder D’ Annunzio radikal entkontextualisiert
zu haben. Es bleibt unbestimmt, wann und wo sie stattfindet. Die Szenen
reihen sich rhapsodisch aneinander, so als ob sie von unsichtbarer Hand an
die Rampe des Textes gestellt wiirden. In ihrer Ungebundenheit erinnern sie
an kubistische Collagen. Wer diese verbale Galerie durchliuft, sieht sich, um
referentiell zurechtzukommen, gendtigt, sich eine Geschichte auf den Text
selbst zu machen.

Vieles spricht dafiir, dass Palazzeschi diese intermittierende Sprechweise aus
seiner frithen Poesie, namentlich dem Lyrikband ,,L.’Incendiario” (1909)
abgeleitet hat. Unvorgreiflich wie ein Gedicht setzt sein Roman mit einem
Prosa-Vers ein und entfaltet daraus, einer semiotischen Genesis gleich, was
im Namen von Pe...Re...La... als Verlautbarung enthalten ist. Im Grunde
umfaflt dies die ganze innere Handlung der Geschichte. Was sich in der
Sache zwischen ihrem Eingang und Ausgang ereignet, lauft auf die Frage
hinaus, die Palazzeschi im Gedicht ,,E lasciatemi divertire” so aufgeworfen
hatte: Ma come si deve fare a capire (,wie soll man es anstellen, um etwas zu
verstehen”).” Es ist die erkenntnistheoretische Frage. Der spektakulire Fall
von Perela greift sie in prinzipieller Weise wieder auf. Er geht dem Problem
auf den Grund, wie etwas ginzlich Unbestimmtes, ein phantastisches

In seiner grundlegenden Studie. ,Perela e D’eversiva trasgressione della
Jleggerezza®“; in: A.P. et les avant-gardes, op.cit., S. 43-68; hier S. 54,
unterstrichen durch eine Art ,mise en abyme’ im Text selbst, insofern die Konigin
das Lebensgesetz ihrer Welt mit einem Kartenspiel erklédrt (204).

® In: A.P., Tutte le poesie, a.c. di Adele Dei, Milano (Mondadori) 2002 (I
Meridiani); S. 236-238, V. 67.



menschliches Schemen, ein Mann aus Schall (Stimme) und Rauch, in der
Rede iiber ihn und mit ihm, zu etwas Bestimmtem wird, also als etwas zu
Bedeutung kommt.

2

Palazzeschis moderne Parabel bezieht damit Position in einem Streit, der Fin-
de-siécle und Belle Epoque heftig bewegt hat: worauf sollen sich haltbare
Grundiiberzeugungen stiitzen angesichts fortgesetzter zivilisatorischer,
gesellschaftlicher und gedanklicher Umbriiche. Die Manifeste zur Kunst
liberstiirzen sich.'’ Sie sind nur eines der vielen kulturellen Symptome dafiir,
dass die beiden komplementiren Leitdiskurse des 19. Jahrhunderts, Zweckra-
tionalitidt und Wertrationalitdt, wie Max Weber sie damals (1904/5) charak-
terisiert hatte, offen in Zweifel gezogen wurden."

Langst waren auf der wissenschaftsglaubigen, der positivistischen Seite die
Heilserwartungen verflogen, die sich vom Fortschritt die Morgenrote einer
neuen Moral versprachen. Bereits Hippolyte Taine (,,De 1’Intelligence®,
'1870) hatte dem Verstand eine Kompetenz fiir Letzthinniges, Endgiiltiges
abgesprochen. Seine Erkenntnis verdanke sich einer construction mentale.
Uber ihr aber liegen, unverkennbar, die Schatten der Kontingenz. Nietzsche
hatte dieser Art von Wahrheit in der ,,Frohlichen Wissenschaft (*1887)
seinerseits bereits allen festen Boden entzogen. lhre GewiBheiten seien
nichts als regulative Fiktionen und insofern hinzugelogen.'?

1 vgl. W. Asholt/W. Fahnders (Hgg.), Die ganze Welt ist eine Manifestation. Die
europdische Avantgarde und ihre Manifeste; Darmstadt 1997.

In: Die protestantische Ethik und der ,Geist’ des Kapitalismus (1904/5), hg. v. K.
Lichtblau/J. Weill, Weinheim 1993. Er hat damit zugleich einen Ansatz fiir einen
Ausweg aus der (seitdem andauernden) Kulturkrise gewiesen, der in der
Kulturkritik den Erhalt von Kultur vorsieht. Vgl. dazu weiterfithrend P. Geyer,
»Kritische Kulturtheorie®; in: C. Jinke/P. Geyer (Hgg.), Romanistische
Kulturwissenschaft?, Wirzburg 2004; S. 9-30.

2 Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Binden; hgg. G. Colli/M.

Montinari; Bd. 3; Miinchen 21998; Aphorismus 344; S. 574.



Nicht weniger Untergangsstimmung herrschte jedoch auch auf der gegen-
iiberliegenden Seite, der intuitiven Wertsetzung. Zwar hat Benedetto Croces
,bstetica come scienza dell’espressione e linguistica generale “ (1902) deren
ganze geisteswissenschaftliche Philosophie aufgeboten, um ihr zumindest in
der Kunst noch einen objektiven Anspruch zu sichern.” Doch die ,moder-
nen’ Kiinste der Zeit selbst waren liber Ausdrucksésthetik, Schonheitsbegriff
und Werkimmanenz ldngst hinaus. Die emphatischen Zeichen der blauen
Blume, des inconnu, des Infinito, des Azur, der weitgedffneten Fenster, des
Schwans - hatten ihre Leuchtkraft eingebiifit. Sie verkehren im Grunde nur
minderwertige Zumutungen der Wirklichkeit in illusionédre Supplemente. Das
menschliche Begehren, das sich in ihnen niederschlégt, ist deshalb kein Bote
aus einer anderen, besseren Welt. Seine spekulativen Himmelsausfliige
verlaufen sich in einem beunruhigenden Nichts. Die Frage nach einem ho-
heren Sinn wére dann ganz anders zu stellen: nicht worin er - ein fiir alle Mal
- besteht, sondern wie er jeweils zustande kommt. Wahre Erkenntnistheorie
hatte sich demnach als Erkenntniskritik zu vollziehen.

Als Palazzeschi seinen ,,Codice de Perela” komponierte, mufte er nicht weit
schauen, um auf diese Problemlage zu sto3en. Vor seinen Augen hat sie eine
skandaltriachtige literarische Inkarnation gefunden: in Gabriele D’ Annunzios
Dekadenzroman , Il Piacere” (1889). Der ‘Held” Andrea Spirelli dramatisiert
- recht besehen - in der Liebe zu zwei Frauen die beiden Hauptwege einer
authentischen Selbstfindung: in Elena das Ideal der Sinnlichkeit; in Maria die
Reinheit der Spiritualisierung. Doch die eine - das eine - zersetzt das andere.
Ideale haben, so muf er resigniert feststellen, kein objektives Fundament. Er
wird damit zum Inbegriff der zeitgendssischen Erkenntniskrise. Was tun? Er
entwirft - in der verstorbenen Ippolita - eine dritte Geliebte, d.h. ein Ideal, in
dem die beiden anderen vollkommen aufgehoben sind. Doch sie/es ist géinz-
lich imaginidr. Thre Faszination geht, wie er einsieht, von der gottlichen
Idealitit des Todes aus."* Wer glaubt, im Leben selbst zu etwas Endgiiltigem

B Milano '1902 (Bari 1942, in: L’Opera filosofica, storica e letteraria di B.C., Bd.
8), bereits 1905 ins Deutsche libersetzt.

' vgl. G. d’Annunzio, Il piacere, Milano 1990ff (Oscar classici moderni 34), S.
259f., 274 und die Wiirdigung von W. Drost, ,,Negative Idealitit im Denken
Gabriele d’Annunzios: eine Lektiire des Romans Il Piacere®; in: Italienische



durchdringen zu kénnen, findet bestenfalls noch dessen Leerstelle und seinen
,genius loci’, die Absence. Croce hat Literaten wie D’ Annunzio deshalb als
Handwerker der grofSen Industrie der Leere verspottet.'

Erstaunlicherweise iibersah er dabei allerdings, dass Andrea Spirelli ahnte,
wo in Zukunft noch Eigentlichkeit erfahrbar sein wiirde: in der Kunst.
L’Arte! L’ Arte! Ecco I’Amante fedele (...) immortale; (...) ecco il prezioso
alimento che fa l'uomo simile a Dio.'* Thm selbst war dieser Weg versperrt,'’
wie fiir Swann in Prousts Roman ,,Auf der Suche nach der verlorenen Zeit*.
Beide glaubten, Kunstbegriffe in Lebensbegriffe iiberfithren zu konnen - und
verfehlten beides - weil die Autoren wullten, was ihnen selbst nur als , Absen-
ce’ bewusst wurde: dass auch das abstrakte Ideal der Schonheit keine Wahr-
haftigkeit garantiert; sie verdankt sich nur illusiondrer Zuschreibung. Der
Asthetizismus kann dem ProzeBcharakter des Modernen nicht gerecht wer-
den.

3

Uber diesem Problem hat auch Palazzeschi seine Parabel errichtet. Es ist
vordergriindig allerdings schwer auszumachen, weil er auf die vertraute
Sprache von Mars und Venus, Liebes- und Waffenkampf verzichtet. Das ist
zweifellos dem futuristischen Feldzug gegen Sentimentalismen und Tradi-
tionalismen aller Art geschuldet.'® Vielmehr fiihrt er den erkenntnistheoreti-
schen Konflikt, um den es ihm geht, mit einem héchst befremdlichen Roman-
anfang ein (137). Eine Stimme beruft drei Grundiibel dieser Welt: Miih’ und

Studien 3/1980; S. 45-57.
> Ebda, S. 56.
1l piacere, ed. cit., S. 139.
7" vgl. J. Kiipper, ,Dekadenz. Zu G. D’ Annunzios I/ Piacere®; in: Poetica 29/1997;
S. 198-233; S. 224ff.
Eine maligebliche Strategie ist dabei das durchgehende ,komische’ Register, das
burlesk, satirisch, grotesk vor keiner traditionalistischen Position halt macht und
eine antisublime ,Heiterkeit’ erzeugt, die an Nietzsches Frohliche Wissenschaft
erinnert. Vgl. P. Guaragnella, ,Il1 riso e I’allegria in Aldo Palazzeschi®; in:
Italienisch N° 49 (2003), S. 26-34.



Not (Pena), Gefangensein (Rete) und die todbringende Klinge (Lama). Beim
Eintritt trifft sie auf eine Alte. Das ungewdhnliche Gesprach der beiden
kommt unmittelbar zur Sache: Voi siete un uomo forse (137) fragt er sie. Es
ist die Frage der abendldndischen Anthropologie schlechthin: Was ist der
Mensch? Die alte Frau aber versteht sie pragmatisch: uomo - Mann. Perela
korrigiert sich daraufhin und identifiziert sich, iiber sie, als Mann (un uomo
sono io). Sie wiederum sieht sich dadurch veranlaf}t, ihn als Mann in Zweifel
zu ziehen: Voi che cosa siete signore? Offensichtlich entspricht er nicht
ihrem Bild von einem ménnlichen Wesen. Wieder geht willig er darauf ein
und pallt sich abermals ihrer und sie seiner Vorstellung an: io sono un uomo
molto leggero - Mann ja, aber, um ihrer Frage gerecht zu werden (che cosa),
als solcher sehr leicht, ungleich kdrperloser, entmaterialisierter als ein nor-
matives Mannsbild. Der gegenseitige Identifikationsprozess geht weiter. Das
Bild der Alten identifiziert die referenzlosen Klagerufe (Pena! Rete! Lama!)
gemif} ihrem grammatischen Geschlecht als alte Frauen. Deren semantische
Fracht wiederum 148t ihm seine Gesprichspartnerin als povera vecchia
erscheinen. Von diesem Wechselspiel der Personen werden schliefSlich auch
die Sachen erfalt. Das da unten, ist das die Stadt? Wer so - wie Perela -
fragt, hat noch keine gesehen; kann deshalb auch Stadttor und Koénigspalast
nicht unterscheiden. Es sind sonderbare Fragen, die sich hier entspinnen. So
kann sie nur jemand stellen, der zwar viel von der Welt weill - Mensch;
Mann; Frau; Konig; Stadt -, sie aber nicht kennt. Umgekehrt trifft dies jedoch
nicht minder fiir die Alte zu. Sie kennt die Welt, die Perela betritt. Gerade
deshalb weil} sie nicht, wie sie ihn einordnen soll. Er verwirrt ihre Normal-
ansicht. Sie quittiert seine Andersartigkeit mit Gefdhrdung - fiir sich selbst
(vedendomi qui con voi potrebbero sospettare) und fiir ihn (voi potete colpi-
re i loro occhi; 138). Bereits in dieser ersten Szene wird damit, riickblickend
gesehen, der Knoten des - erkenntnistheoretischen - Dramas geschniirt, in das
sich Perela und die Welt, in die er kommt, verstricken werden. Er bildet eine
unumgingliche Herausforderung fiir sie,'” so wie sie seine Ansicht von ihr
herausfordern wird. Jeder 10st im anderen einen Akt der Befremdung aus.
Was dem einen Normalitit, ist dem anderen Alteritat. Dieser Konflikt ist es,

9 und ihre Voreingenommenheiten. In dieser ,hdretischen’ Funktion , wie der

Erzbischof sagt (196), hat G. Tellini das beschlieBende Anliegen des Romans
erfalit (cf. ,,Perela e I’eversiva trasgressione®, op. cit., S. 67).



der die innere Handlung des Romans bewegt. Sie konfrontiert zwei gegenldu-
fige Sichtweisen von Welt: die Wissensform des Lebens und die Lebensform
des Wissens.

Konsequent fiihrt der Text die Entfaltung dieser Gegenldufigkeit fort. Aus
den Worten der koniglichen Wachen lernt sich der Ankdmmling als ,Mann
aus Rauch’ (womo di fumo, 138/9) kennen. Der versammelte Hofstaat
schlieBlich belegt dieses ,befremdliche Wesen’ (uomo strano, 146) mit
einem ihm geméBen fremden Namen: Perela. In ihm ist das ganze Programm
seiner Initiation beschlossen. Die grofle Befragung durch den Hofstaat fithrt
es vor (1441f.). Sie hat das Ziel, das Irritierende, Unvertraute an Perela - der
Konig ist in Furcht (ansia, 150) - in die vertrauten Ansichten zu libersetzen.
Am Ende besteht er die Priifungen, wie einst Méarchen und Ritterroman es fiir
einen Novizen vorgesehen hatten: Zwei von Euch mogen sich zu Ihrer Majes-
tit (...) begeben und ihm sagen, dass wir den Mann (das Wesen) gesehen,
beriihrt und befragt haben (...); er ist ein grofser Edelmann und nichts ist von
ihm zu befiirchten (150). AuBeres Zeichen seiner Aufnahme in die konigli-
che Tafelrunde ist seine Einquartierung bei Hofe. Sie haben fiir seine unge-
wohnliche Erscheinung eine ,niitzliche Erklarung’ (utile spiegazione) gefun-
den, die ihn in ihre Vorstellungen von einem gewdhnlichen Curriculum
zuriickholt - und ihn damit in ihrem Sinne ,naturalisiert’ (naturalmente).”

Doch dem liegt ein fundamentales - erkenntnistheoretisches - Miflverstdndnis
zugrunde. So wie sie sich ihn zurechtlegen, bilden sie auf ihm letztlich nur

2 Dieses Identifikationsgeschehen als ein Problem der Wahrnehmung hat A.

Saccone begriindetermaflen in den Mittelpunkt seiner Studie zum ,,Codice*
gestellt. Er fiihrt diese erkenntniskritische Absicht allerdings auf einen ,,nichilismo
palazzeschiano* zuriick, weil alle referentiellen BezugsgroBen verloren gegangen
seien und der Autor seiner Erzdhlung - zugegebenermaflen - weder Ziel noch
Zweck vorgebe. Die Vielstimmigkeit, am Ende Ausdruck fiir die neue Erfahrung
der Vielansichtigkeit, erschopft sich allerdings nicht darin, Sinn- und
Wertsetzungen - nihilistisch - zu verhindern, sondern jenseits der Frage nach
einem substantialistischen ,Was?’ sich mit einem relativistischen ,Wie?’ selbst
iber dem Wasser der Kontingenz zu halten. Cf. A.S., L occhio narrante. Tre studi
sul primo Palazzeschi, Napoli (Liguori) 1987; S. 69-120.



10

ihre eigenen Normen ab (lo abbiamo visto, toccato e interrogato).*' Er ist
ihre Ansichtssache. Sie selbst explizieren dabei den hermeneutischen Zirkel,
in dem sie befangen sind. Ihr Dialog mit ihm 16st im Grunde einen Monolog
iiber ihre Vor-Urteile aus. Das mag zunédchst wenig scheinen angesichts des
offentlichen Aufruhrs, den die Erscheinung Perelas verursacht. Die ganze
Tragweite dieses Begegnung stellt sich jedoch erst dadurch ein, dass es
Perela nicht anders ergeht.

Seine eigene Sichtweise war bereits in der unmittelbaren Erdffnung des
Romans implizit wirksam. Vor dem Hof wurde er seinerseits dann veranlafit,
sich und sie explizit zu erklaren. Schnell kam man zur Frage nach Ursprung
und Herkunft. Seine Entstehung, so erklért sie Perela, verdanke er einer
doppelten Konstruktion (148). Sie fand in einem offenen Kamin statt. Unter
ihm brannte besténdig ein Feuer. Dessen Rauch stieg nach oben und konden-
sierte - ,karbonisierte’ (149) - Zelle um Zelle seiner Gestalt. Streng kom-
plementir zu diesem physischen Werden im Laufe von mehr als dreiflig
Jahren fand seine intellektuelle Komposition statt. Ums Feuer unter ihm
sal3en die drei Alten - Pena, Rete, Lama -, denen er seinen Namen verdankt.
Abwechselnd lasen sie in einem groBBen Buch und sprachen dariiber in der
Perspektive von menschlicher Miih’ und Not. Mit dem Rauch stiegen also
gleichzeitig ihre Stimmen zu ihm auf. Und Wort um Wort (147) formierte
sich in ihm allméhlich ein umfassendes Weltwissen (non tralasciarono di
prepararmi a nessuna utile cognizione, 147).

2l S0 durchaus auch von M. Marchi gewirdigt in ,,La parabola di Perela®; in: ders.,

Palazzeschi e altri sondaggi, Firenze 1996; S. 17-56(40). Dass die Leere der
Figur auch eine Versuchung fiir die Interpretation sein kann, sie ,von auflen’ mit
Sinn zu erfiillen, kann M.’s Lesart nicht verbergen. Autobiographie, das
UnbewuBte, Nihilismus u.a. werden bemiiht, um eine stimmige Lesart der Figur
herzustellen, selbst Mussolini wird beigezogen, aber alles um den Preis, die
gezielte narratologische Entbl6Bung des Erzéhlten aufzuheben. Sie unterschligt
gleichzeitig den durchgehenden Stilzug der Palinodie, dem die Strategie der
komischen, burlesken Selbstaufhebungen dient. Vgl. dazu G. Tellini, ,,Premessa“
zu La difficile musa di A.P.; Sonder-Nr. der Studi italiani XI, 1999, S. 5ff.



11

Palazzeschi setzt parabolische Zeichen,** die nach einer Auflésung im tiber-
tragenen Sinne verlangen. Woher kommen die Namen der Dinge, die sich in
Perela wie in einer Enzyklopéadie verdichten? Das unabléssige Feuer, um das
sich die drei Alten sammeln: verbrennt so nicht die naturale Energie des
Leidenschaftsvermdgens, um nichts als Rauch und Asche, Umwandlung und
Zerstorung zu hinterlassen? Die Namen von Pena, Reta und Lama: bezeich-
nen sie nicht die Leiden, mit denen Begehren und Begierden in menschlicher
Hinsicht einhergehen?” Weltwissen, wie es sich in Perela kondensiert,
entsteht mithin pathogen. Das geben die drei Alten zu verstehen, gilt fiir die
Weisheit insgesamt, die in ihr groBes Buch des Lebens eingetragen ist.
Haben sie nicht deshalb das symbolische Alter von hundert Jahren? Es ist
Palazzeschis bildhafte Art, an eine der ehernsten Grundiiberzeugungen des
literarischen 19. Jahrhunderts anzukniipfen: dass die Wirklichkeit die Ideale,
von denen sie spricht, nur abstrakt, ,abgezogen’ vom gelebten Leben kennt.
Pallazeschi schlédgt sich damit auf die Seite von Zivilisationskritikern wie

22 Haufig wird P.’s Text als Allegorie aufgefaBt. Dies wiirde ihm, wenn man sie

nach historischem Verstidndnis nimmt, gerade seine subversive Funktion nehmen,
die vor allem in der Unbestimmtheitsrelation von Perela angelegt ist. Das Problem
sind gerade klare, begriffliche und gedankliche Anschauungen, es sei denn - was
nicht geschieht -, man wiirde Allegorie im frithromantischen, philosophischen
Sinne nehmen, wie es Friedrich Schlegel ausgefiihrt hat. Thm ist sie ,.ein
kiinstlerisches Verfahren, welches das endlich Dargestellte als das nicht gemeinte
ausloscht (...). Die Allegorie (...) ist also notwendiges Manifest der
Undarstellbarkeit des Unendlichen®. Vgl. M. Frank, ,,Allegorie, Witz, Fragment,
Ironie. Friedrich Schlegel und die Idee des zerrissenen Selbst™; in: W. van Reijen
(Hg.), Allegorie und Melancholie, Frankfurt/M. 1992; S. 124-146, hier S. 129ff.
Im zentrale Kap. ,,Dio*“ (S. 203ff.) identifiziert die Konigin des Reiches die
Namen der drei Alten als die Inbegriffe ihrer miseria hominis (esse parlano ...
dell’ umano dolore; 203). Andere, wie L. de Maria, erweitern den
Anspielungshorizont auf mythologische Konfigurationen wie die drei Parzen, mit
Reminiszenen der antiken Grazien und der christlichen Trinitdt (L. de Maria,
zuletzt in: ,,A propos du Code de Perela®; Nachwort zur frz. Ausg. des Romans
u.d.T. Le Code de Perela, Paris (Allia) 1993; S. 189ff.) - Solche Uberblendungen
sind gewill im Sinne von Palazzeschi; die durchgehende Dekontextualisierung der
Geschichte sowie die weithin perspektivische Rede der Figuren verhindern jedoch
gerade eine ,schliissige’ Interpretation im Sinne von L. de Maria.

23



12

Leopardi, die Scapigliati oder die Veristen. Er zieht daraus jedoch eine
modernistische Konsequenz, zu der sich seine Zeitgenossen kaum vorgewagt
haben. Der Autor selbst mischt sich ihr zuliebe eigens in die Worte Perelas
ein und entschliisselt, kaum verhiillt, die Funktion seines Protagonisten: Ich
wufite iiber alles Bescheid, ohne jemals etwas gesehen zu haben,; tausend
Geschichten vom Menschen, ohne wirklich (genau) zu wissen, wie die Men-
schen wdren, alle Bezeichnungen der Dinge, ohne die Dinge zu kennen,
denen die Bezeichnungen entsprachen. Nun mufSte ich sehen (lernen).**
Perela ist in sein - erkenntnistheoretisches - Problem eingetreten.”® Im Kon-
takt mit den Menschen, die er nur vom Horensagen kennt, geht ihm auf, daf3
sein Wissen lediglich die eine, abstrakte Seite von der Wahrheit iiber das
Leben ist. In diesem Sinne gewinnt er lange vor Michel Foucaults ,,L.es mots
et les choses* Zugang zur modernen, diskurstheoretischen Unterscheidung
von Wortern (nomi) und Dingen (cose). Er begreift, dal Leben doppelt
registriert wird: gedanklich, in Gestalt von Begriffen, und sinnlich in an-
schaulichen Dispositiven. Beide verhalten sich zueinander so fremd, wie

% o sapevo tutto senza avere mai veduto nulla. Mille storie die uomini, senza
sapere preciso come gli uomini fossero, tutti i nomi delle cose, senza sapere quali
fossero le cose che a quei nomi correspondevano. lo dovevo ora vedere (152).
Wie sensibel Palazzeschi dabei ein elementares Problem seiner Ubergangszeit
erspiirte, zeigt etwa die lebhafte Auseinandersetzung, die B. Croce zeitgleich
(1911) mit deutschen Entwiirfen zu einer abstrakten Kunsttheorie gefiihrt hat, in
deren Mittelpunkt die produktive Sichtbarkeit steht, die das Sehen in der Kunst
vom gewoOhnlichen Sehen des Auges unterscheidet - und damit, auf seine Weise,
genau den - erkenntnistheoretischen - Konflikt bezeichnet, den Palazzeschi in der
Parabel seines Romans austrdgt. Die Konsequenzen, die sie jeweils aus dieser
Fragestellung ziehen, kdnnten allerdings kaum gréfer sein. Der eine, Croce, denkt
an eine - idealistische - Authebung im Begriff von Schdnheit als reiner Form
leidenschaftlichen Ausdrucks (den andererseits d’Annunzio in seinem
Dekadenzroman ,,I1 Piacere® bereits zu Fall gebracht hatte). Der andere findet,
wie angedeutet, zur ,moderneren’ Form von Erkenntnis als Erkenntniskritik. Cf.
B. Croce, ,,Die Theorie der Kunst als reiner Sichtbarkeit (1911)%; in: Gesammelte
philosophische Schriften; 11. Reihe 3: ,Kleinere Schriften zur Asthetik I
Tibingen 1929, S. 191-212. (Ital. ,,.La teorie dell’art come pura visivilita“; in:
ders., Nuovi Saggi di estetica, a.c. di M. Scotti, Napoli, Bibliopolis, 1991; Ed.
Naz. delle Opere di B.C., ,,Saggi filosofici“ 5, S. 215-236).

25



13

Ferdinand de Saussure zu eben dieser Zeit die beiden Seiten des sprachlichen
Zeichens, das Bezeichnete und das Bezeichnende, bestimmt hatte (der
,»Cours de linguistique générale* wurde zwischen 1906 und 1911 gehalten).

Im Kontakt mit den ,Dingen’ muB3 Perela schmerzlich erfahren, dass Begriffe
kein eigenes Leben haben (non un segno di vita, 152). Hat ihn, zum Aus-
druck dafiir, sein Autor nicht zu einem entmaterialisierten, abstrakten Wesen
aus Schall (voci) und Rauch (fumo) gemacht? In der Villa, in der er sich
vorfindet, herrscht die todliche Leere (vuoto) eines Gedankengebidudes.
Kants Satz kommt in den Sinn: ,,Gedanken ohne Inhalt (d.h. Anschauungen)
sind leer*. Diesem ,Fremdling auf Erden’ (lo mi sentiva cosi estraneo alla
terra, 152) wurde deshalb auch jede Elternbindung versagt; die Alten am
Feuer nahmen von ihm keine Notiz (148). Mit anderen Worten: reines Wis-
sen liber den Menschen ist indifferent. Es weill nichts von seinen kreatiirli-
chen Beweggriinden. Was der Minister des Hofes iiber die menschliche
Erkenntnisfahigkeit aussagt, gilt im Umkehrschlufl daher auch fiir Perela:
iiber allem Diesseitigen waltet eine unvermeidliche Partialitit des Urteils
(inevitabile parzialita, 216). Deshalb seine bemerkenswerte SchluB3folge-
rung: io dovevo ora vedere (152), d.h. er hat die Erkenntnis (sapere) um die
Kenntnis (vedere) der Lebenswelt zu erginzen.

Warum weder die eine, noch die andere Aneignungsform von Wirklichkeit
fiir sich genommen geniigte - dies hat Palazzeschi in mehreren markanten
Zeichen ausgedriickt. Eines Tages sind die drei Alten verschwunden; das
Feuer erloschen. Offenbar ist mit einer Anthropologie des Wissens dem
Menschen nicht auf den Grund zu kommen, wie sie namentlich in Descartes
,»Traktat iiber die Leidenschaften der Seele* (1649) neu begriindet worden
war. Sie wollte, als Nachfolgerin der christlichen Entsagungslehre, daf3 der
Mensch seine ,wilden’ Lebensenergien rationalisiert und dadurch zu einem
hochsten Inbegriff seiner selbst findet. Wie vor ihm Giambattista Vico™
zdgert Palazzeschi nicht, darin ein systematisches Defizit aufzudecken.

% ygl. W. Wehle, ,,Auf der Héhe einer abgriindigen Vernunft. Uber Giambattista
Vicos Epos einer Neuen Wissenschaft; in: Pensées - Pensieri - Pensamientos.
Dargestellte Gedankenwelten in den Literaturen der Romania; hgg. K.D.
Ertler/S. Himmelsbach; LIT Miinster, ersch. 2006.



14

Nachdem der ,Mann aus Rauch’ seine bisherige Lebensgrundlage eingebiifit
hatte - wohin sollte er sich in seiner Todesangst (urlai come un folle, 152)
wenden? Sein Ausweg fiihrt ihn doppelt nach unten: er steigt aus seinem
Rauchfang herab auf den Erdboden der Tatsachen und von der abgehobenen
Villa auf dem Berg nach unten in die Niederungen der Stadt. Heilung kann
begriffliches Denken mithin allenfalls in der Riickwendung zur Basis finden,
dem gelebten, nicht weiter ableitbaren Leben. Diese erkenntnistheoretische
Wende findet zur gleichen Zeit eine méchtige Entsprechung etwa bei Henri
Bergson, der die Philosophie auf den élan vital oder bei Freud, der die Psy-
chologie auf das kreatiirlich UnbewuBte zuriickfiihrte.

Doch bei alledem: wire der wesensgeméfle Ausgang fiir einen ,Mann aus
Rauch’ nicht gerade der Weg nach oben, durch den Kamin gewesen, in dem
er ja entstand? Dass er diesen Weg nicht einschlug, dies ist der eigentlich
kritische Schlag, den Palazzeschi dabei fiihrt: der Rauchfang war nach oben
hin verschlossen (Il camino era otturato alla sommita dove io giungevo colla
mia testa, 148). Die Stofrichtung scheint eindeutig: was wissend iiber den
Menschen zu erfahren ist, hat von sich aus keine hdhere, transzendente
Verbindung. In der Privataudienz der Konigin gibt Perela zu erkennen, dass
ihm der Name ,Gott’ nichts sagt (per tante volte io o0 sentito qui dentro
pronunziare una parola [i.e. Dio], mi volsi e non potrei vedere...; 205). Die
Verstandesbegriffe, denen er entstammt, haben weder eine iibergreifende
ideelle Abdeckung, noch eine - sinnliche - Begriindung in der ,Sache’. Auch
,Gott’ ist, wie es hieB, letztlich ein menschliches Konstrukt (148). Nichts
Absolutes, nicht einmal seine Abwesenheit, ein Nulla, ein Nichts fallt damit
in die Kompetenz des Menschen. Der Selbstmdrder, der dies behauptet
(261), ist ja Partei; der Nihilismus seine Partialitét.

4

Umso mehr muf} erstaunen, dass Perela, trotz aller eingestandenen Be-
schrianktheit des Erkennens, mit hochsten Ehren und Erwartungen am ko-
niglichen Hof aufgenommen wird. Ganz offensichtlich sieht man in seiner
Andersartigkeit etwas verheien, das allen wesentlich entgegenkommt. Wie
konnte es dazu kommen? Uber sein Bild wurde entschieden, als er wihrend
der Befragung seiner Person seine Entstehung als den makellosesten Akt der



15

Entstofflichung bezeichnete, dem je das Fleisch im Feuer unterzogen wurde
(la pin accurata purificazione che il fuoco abbia mai compito sopra la carne,
149). Der Begriff, der ihm kairotisch, wie ein Zauberwort die Tiiren ihrer
Vorstellungswelt 6ffnet, ist purificazione. Viermal, mit hochster Emphase
wiederholen es die Wichter tiber das 6ffentliche BewuBtsein. Was haben sie
verstanden? Er hatte ihnen seine Existenz chemisch erklért; sie aber urteilten
spirituell. Doch genau auf dieses grundlegende Millverstindnis hatte es
Palazzeschi abgesehen. Um Pereld, diesen ,,Mann ohne FEigenschaften®
(Tellini), zu homogenisieren, waren sie gezwungen, seiner unbestimmten
Gestalt eine menschliche Bestimmung zu geben. Da seine Abweichung grof3
war, muf3ten sie geradezu fundamentalistisch vorgehen und die grundlegen-
den Gesichtspunkte dessen auf ihn anwenden, was fiir sie die conditio huma-
na ausmacht. Sie lduft alltdglich nur als stumme Voraussetzung mit; durch
Palazzeschis erzahlerische Strategie aber wird sie Ereignis. Allerdings auf
seine avantgardistische Art: es ist ihm eine sarkastische Lust, sie als undurch-
schaute passatistische Verhaftungen bloBzustellen.”’” Purifikation, in diesem
Zusammenhang, deckt ganz offensichtlich den wunden Punkt ihrer Welt-
Anschauung auf: dass, wer leidend, opfernd die natiirlichen Beweggriinde
des Lebens bereinigt, sich ihm dadurch der Weg zu seiner {ibernatiirlichen
Beheimatung auftut. Noch die Scapigliati hatten zu kimpfen, um sich diesem
Sublimationsgebot zu entziehen, das die abendlandische Geistkultur so lange
beherrscht hat. Arrigo Boito hat diesen Aufstand geradezu zum Programm
gemacht.*®

%" Sie bilden ihren - alten - ,Kodex’ der Verblendungen. Vgl. A.I. Tamburri,

Semiotics of Re-Reading, Madison/London 2003; Kap. 4; S. 64ff.. Dezidiert
vertreten von R. Donnarumma, der das Verdienst hat, die kritische Funktion
Perelas als Diskurskritik nachzuvollziehen, welcher auch die verschiedenen
Strategien der Dekontextualisierung dienen, mit denen der Text P.’s
traditionalistische Leseeinstellungen provoziert. Cf. ,,Palazzeschi e Il Codice de
Perela. Narrare nell” avanguardia®; in: Belfagor 59/2004; S. 446-459.

Im Gedicht ,,A Giovanni Camerana“ (1865). In ders., Opere letterario, a.c. di A.
Ida Villa; Milano (Ist. di Propaganda Libraria 1996 [Le corone d’Oro 2], S. 84-
86). - Die Gesinnung sowie die Bildlichkeit stimmt verbliiffend mit Palazzeschis
,»Codice® iiberein - so sehr, dass eine unmittelbare Korrespondenz vorliegen
konnte, zumindest was die Kritik am pathogenen Ideal der Vergeistigung
anbelangt (vgl. V. 1-28).

28



16

Perela, der Entkorperte, wird auf diese Weise umgedeutet zum Vergeistigten.
Damit kam Eindeutigkeit in seine Deutbarkeit. So sehr, dass die etwa dreiBig
Jahre, die seine ,Komposition’ gedauert hat, in ihren Augen (ai nostri occhi,
150) zu 33 werden, zur Christuszahl und die Zeit in seinem Kamin zu Schuld
und Stihne (trentatré anni di peccato ne vogliono trentatré di penitenza,
ebda.). Sie machen aus ihm ein moralisches Ausnahmewesen (un essere
privilegiato ed eccezionale) - ein Grund mehr, um seine Biographie ins Licht
der Lebens- und Leidensgeschichte Christi zu riicken. Aus dritter Perspekti-
ve, der des Lesers, erscheint sie jedoch als deren burleske Parodie. Perela
wire unter seinem aussichtslosen Himmel zugrunde gegangen. Wenn dem
Helden des Romans deshalb Christusziige nachgesagt werden, dann nur im
Ansehen derer, die ihn dafiir ansehen.” Tatséichlich entiuBern sie in ihm
lediglich den tiefsten Grund ihrer eigenen Partialitit. Im {ibrigen verkorpert
der Korperlose, im Hinblick auf Christus, der Inkarnation eines hochsten
Lebenssinnes, geradezu die heillose Desinkarnation aller Ideale, die sich aus
der Abwendung vom gelebten Leben herleiten. Andere Akte der selbst-
beziiglichen Anverwandlung treten ergédnzend hinzu. Ein groBer Edelmann
sei er, hei3it es weiter; ein Fiirst von koniglicher Erscheinung (principe reale,
153). Der Hofball zu seinen Ehren nimmt die Ziige einer Kronungszeremonie
an (209). Ja er sei, hort man dort, wahrhaftig wie ein Konig: Evviva, so die
beschlieende Apotheose, il grande Perela! L unico Perela! Dio, Dio! (215).
Ihre Blicke und Gesten haben seine Andersartigkeit schlieflich in Einzig-
artigkeit umgewandelt. Seine Bedeutung ist ein Akt ihrer Deutung - zugleich
diffuse Erwartung des kommenden ,starken Mannes’?

Alle wollen an seinem Ausnahmemenschentum teilhaben: Konig, Koénigin,
Hof und Stadt. Sie sehen in seiner Leichtigkeit eben das Vollkommenere
verheillen, das sie an sich nur von der Seite ihrer Erdenschwere kennen. Um
dies zu demonstrieren, veranstaltet der Erzidhler im Mittelteil seines Buches

» Die historisch gut dokumentierte Studie von N. Perella/R. Stefanini geht

ausfithrlich auf den christlichen Anspielungsreichtum des Textes ein, unterschliagt
aber gerade, dass er eine in der Partialitidt der Leute angelegte Vereinseitigung ist,
die ihnen selbst nicht, wohl aber dem Leser als solche zu Bewusstsein kommt.
Vgl. ,,Aldo Palazzeschi’s Code of Lightness®; in: Forum Italicum 26/1992; S. 94-
120.



17

ein Defilé von zwanzig stadtbekannten Personlichkeiten, gefolgt von sechs
reprasentativen Offentlichen Einrichtungen. In der ersten Serie paradieren
Maler, Fotograph, Bankier, Dichter, Arzt, Philosoph, Erzbischof und Kam-
merdiener. Palazzeschi treibt mit ihnen ein raffiniertes perspektivisches
Spiel. Die gottdhnliche Aufwertung Perelas fordert jeden von ihnen heraus,
ihm den eigenen Wert und Rang zu bezeigen.”® In der Regie Palazzeschis
aber enthiillen sie dadurch unfreiwillig ihre tiefen Selbstbefangenheiten, die
sie, wie bereits sein Zeitgenosse A. Soffici hellsichtig urteilte, zu simboli
grotteschi delle illusioni verwandelt, in denen sie sich eingerichtet haben.’!
Ein krasses Beispiel, wie es der Autor liebt: der Poet (157). Einem azur-
blauen Luftballon gleiche seine Poesie, schwadroniert Isidoro Scopino (dt.:
Klobiirste). Nur pathetisch aufgeblasen, also rein nichts enthaltend (Dentro
si deve potere ottenere il vuoto, 158), hebe er zu seiner Himmelfahrt (ascen-
sione celeste) ab: eine dtzende Abrechnung mit den metaphysischen Luft-
blasen des Asthetizismus, von d’ Annunzio und der poésie pure. Eine einzige
- sachliche - Frage Perelas zerstort dieses spekulative Gespinst: geschéfts-
tiichtig bedient der Dichter damit in Wirklichkeit den schonen Schein des
Publikums. So geht es reihum. Der Bankier, in einer anderen Szene, eroffnet
- unfreiwillig - das allgemeine Gesetz hinter diesem Verhalten: die Dinge
haben den Wert, den wir ihnen geben (tutte le cose ... sono richezza nostra se
noi sappiamo valercene; 156). Im Umkehrschluf: von sich aus kommt ihnen
kein eigener zu. Objektivitit verdankt sich einer Prozedur des anschauenden
Subjekts. So bricht am Phédnomen Perela die paradoxe Einsicht auf, dass
jeder ihm zwar groBBe Bedeutung beimif3t, sein Eigenwert aber gerade da-
durch auBer Betracht bleibt.

3 Jede Figur wird dabei auf eine sprachliche Quintessenz reduziert. Sie hat den

Charakter eines Aphorismus - allerdings der Verkehrtheit, da sie fiir die Figur
jeweils uneinsichtig bleibt. Auch sonst neigt P.’s Schreibweise zu Aphorismen,
deren traditionelle Wertsetzung er allerdings ambiguisiert. Er steht mit dieser
,kristischen Technik allerdings nicht allein. Vgl. W. Helmich, ,Fiktionale
Aphoristik in der italienischen, franzdsischen und spanischen Erzéhlliteratur des
20. Jahrhunderts®; in: Dulce et decorum est philologiam colere, hg. S. Grofle/A.
Schonberger, Berlin 1999; Bd. 11, S. 1593-1614.

31 vgl. Ardengo Soffici, Opere Bd. I, Firenze 1959; ,,Aldo Palazzeschi“ (1913), S.
508-526; hier S. 517.



18

Ein zweites Defilé schliet sich an und erhoht die begonnene Wahrneh-
mungskritik. Pereld ist zum Tee bei den Hofdamen geladen. Wieder fiihrt
Palazzeschi Stereotypen vor. Trotz ihrer hohen gesellschaftlichen Stellung
wird die Frau auf ein einziges Interesse reduziert: die Liebe. Dies mag durch-
aus auf ihr Privileg in der Tradition der Liebesliteratur, d’ Annunzio nicht
ausgenommen, zielen. Aber nur, um es desto schonungsloser soziologisch als
elementare Defizienzerfahrung zu entlarven: die Mdnner sind es, die uns auf
diese einzige Zustindigkeit reduziert haben (171) - mit fatalen Konsequen-
zen. Einerseits kann sich zwar keine von ihnen der Macht des sinnlichen
Begehrens entziehen. Andererseits aber macht sie keine von ihnen gliicklich.
Jedes der zehn Selbstportrits endet in einer anderen Art von erotischer
Abartigkeit. Amor, statt die Liebenden zu einen, vereinzelt sie. Nie geht es
um Kinder. Auf unterschiedlichste Weise bekennen alle diese Liebesge-
schichten zuletzt die eine, verhdngnisvolle Wahrheit: die Himmelsmacht der
Liebe hat zwar nach wie vor alle Macht, weil} aber keinen erlosenden Him-
mel mehr tiber sich. Aus ihrem sinnlichen Antrieb spricht kein iibersinnlicher
Beweggrund. Die Damen des Hofes bezeugen so, dass in Palazzeschis Fin-
de-siecle alle vorrétigen Transzendenzen verbraucht sind. Perela schweigt zu
alledem. Seine Existenz verdankt sich eben einer Abstraktion, und ihre
Kinder, die Begriffe, sind, von ihrer Zeugung her, lieblos.

SchlieBlich, als drittes Defilé, die Inspektionsreise durchs Reichsgebiet von
Konig Torlindao. Als hétte er Foucaults ,,Wahnsinn und Gesellschaft” gele-
sen, trifft Perela tiberall auf 6ffentliche Einrichtungen, die den Charakter von
geschlossenen Anstalten haben: Kloster, Friedhof, Liebesgarten, Gefdngnis,
Irrenhaus, sowie, vollig abgeschieden, die spiegelbildlichen Dorfer Delfo und
Dori, nérrisch-utopische Gemeinwesen. Die Insassen dieser Rdume sind auf
je besondere Weise einer unerbittlichen Polaritidt von innen und au3en unter-
worfen. Bereits die erste Station, das Kloster (233ff.), deckt deren Wertver-
teilungsplan auf. AuBerhalb, da ist das unabsehbare Odland der Siinde. Nur
wer sich hinter die Absperrungen der Klostermauern zuriickzieht, kann sich
auf das Gegenteil besinnen, Reue und Bufie. Und hierin liegt das tiberwol-
bende Problem: eine griindliche gedankliche Bereinigung sinnlicher Verfeh-
lungen wére mithin nur unter Ausschlufl des gelebten Lebens moglich. In der
Welt, so wie sie ist, miiiten sich also kreatiirliche und geistige Anspriiche
gegenseitig ausschliefen, obwohl sie anthropologisch zusammengehoren.



19

Wer wissen will, was Leben heil}t, (che cosa é la vita, 237), konnte es au-
thentisch, so die paradoxe Lektion des Friedhofs, nur von einem zuriickge-
kehrten Toten erfahren, von jemand also, der etwas weil3, erst wenn er es
verloren hat.

Diese dialektische Antinomie herrscht tiberall, wohin sich Perela auch wen-
det. Selbst die Paare auf der Liebeswiese, eine Anspielung auf Liebesgérten
der Literatur und Malerei, leiden darunter. So nahe sie sich korperlich kom-
men, so wenig kommunizieren sie; jeder nutzt den anderen fiir sich. Wer an
der Lebenswelt teilnimmt, erleidet sie, hier wie andernorts, als Unfreiheit,
Zwang, als eine Einsperrung in Partialitdt. Davon legen die geschlossenen
Réume bildhaft Zeugnis ab. Darin sind sie allerdings nur wiederum Ab-
spiegelungen ihres Urbildes, des Konigspalastes. Er verkorpert ein Staats-
wesen, in das man sich mit Geld einkauft und durch Mord wieder ausschei-
det. Unverhiillter 148t sich die sach- und leibgebundene Bedingtheit seiner
Weltanschauung nicht bloBstellen.

Alle Betroffenen reagieren auf diese Negation geradezu gesetzmiBig mit
einer charakteristischen Gegennegation. Instinktiv versucht jeder, seinem
Geféngnis der Vereinseitigung ein Bild von Vervollstindigung abzugewin-
nen.” Beispielsweise Iba, der Viertagekonig, das verkommenste Subjekt des
Reiches. Seine Fixierung ist der Alkohol. Man entschédigt ihn, weil sein
riesiges Vermdgen beschlagnahmt wurde, mit hundert Liter Wein pro Tag -
wohl eine groteske Anspielung auf das Theaterstiick ,,.Le roi bombance*
(1905) von Marinetti oder Alfred Jarrys Skandalstiick ,,Ubu roi“. Der Dauer-
rausch sollte ihm die sinnengemife Erfiillung eines Lebens (samt des da-
zugehorigen Todes) bringen, dessen Religion die Trunksucht ist. Ein anderer
Fall: Zarlino (der kleine Zar), Konig der Narren. Mit voller BewuBtheit - er
bezeichnet sich als pazzo volontario (262) - hat er sich im Irrenhaus nieder-
gelassen. Nur hier kann er seinen ganzen Unverstand ausleben und ihn zu
hochster Vollendung fithren. Seine Verriicktheiten sperren ihn zwar aus der
Normalitét aus; seinen Phantastereien ist jedoch alle Freiheit gewéhrt. Ande-
ren ergeht es genauso. Vereinseitigungen, das ist die Botschaft Palazzeschis,

32 Auf diese - erkenntnistheoretische - Dialektik hat G. Tellini aufmerksam gemacht;

vgl. ,,Perela e I’eversiva trasgressione®; op.cit., S. 62.1.



20

sind der wahre Grund fiir alles Systemhafte - eine groteske Kritik am esprit
de systeme, von dem sich das 19. Jahrhundert die Morgenrdte einer neuen
Zeit versprochen hatte. Gliick in den Augen des herrschenden ,,Codice*
besteht darin, in Fiille zu haben, was nur als Mangel gegenwirtig ist. Die
Darsteller des Romans sind insofern Marionetten ihrer Bediirfnisse; ihre
Bedingtheit - Kontingenz - das MaB aller Dinge. Thr Wunsch nach Unbe-
dingtheit kehrt die Verhiltnisse nur um. Auf diesem Wege gibt es kein
Entkommen aus ihrer Partialitit.

5

Auf diesen Nachweis legt Palazzeschi besonderen Wert. Der Parcours seines
Helden durch die Menschenwelt fiihrt ein ums andere Mal vor, wie sich
deren Projekte einer Letztbegriindung auswirken. Bereits der ,grof3e Philo-
soph’ Pilone, von Amts wegen damit befal3t, auBlert sich dariiber, als habe er
bereits die sprachkritische Wendung der Philosophie hinter sich. Ideale
hétten ihren Grund in nichts anderem als in der Rede {iiber sie. Da es den
Leuten aber allgemein an Intelligenz fehlte, konne sie nur iibles Gerede sein
(158/9). Wo solche himmlischen Gefiihle, wie der Narr sie bezeichnet,
schlieBlich beim Namen genannt werden, enthiillt sich endgiiltig, was dabei
wirklich auf dem Spiel steht: Dio, der Inbegriff abendlédndischer Geistkultur.
Sein Fall wird abschlieBend in der Privataudienz Perelas bei der Konigin
(201 ft.) behandelt. Wifit ihr, wer Gott ist? fragt er. Und sie: Wer weifs das
nicht? Gott ... ist Gott. Wir wissen das alle. Mit anderen Worten: er ist eine
hohle Tautologie. Dort, worin ihrer aller Wertvorstellungen gipfeln, thront
nicht der Unsagbare, wie ihn die miseria hominis sich als Bedarfsgrofie
zurechtgelegt hat. Er ist 1dngst nichtssagend geworden, eine kulturelle Anti-
quitét. Ins Gespriach gebracht hatte ihn denn auch nicht die Konigin selbst,
sondern - ihr Papagei (205). Schirfer als diese Karikatur hitte sich nicht
vorfiithren lassen, dass, um es nach den Kriterien Perelas zu beurteilen, der
‘Name’ (nome) Gottes fiir keine ‘Sache’ (cose) einsteht. Der Kéfig des
Papageis im Innersten des Konigspalastes: gibt er nicht ein Sinnbild dafiir,
dass die Mitte dieser Welt kein Zentrum hat?

Das Fatale ist, dass alle es so verspiiren, die Logik hinter ihrer Pathologie
aber nicht erfassen; selbst einer wie der rabiate Selbstmorder nicht. Da ihm



21

nichts mehr am Leben liegt, vermag sein UberdruB es gleichsam begrifflich
zu explizieren. Zutage kommt dabei ein vernichtender Gottesbeweis, der im
Grunde Perelas Frage an die Konigin beantwortet: Dio ¢ nulla (261). Doch
dieser Gott ist nicht einfach nur nichtig, sondern seine sinnlich behaftete,
weil den Sinnen nur als Wort fiir Nichts zugingliche Vorstellung, in letzter
Hinsicht also ein Aestheticum. Denn gegenstindlich, cosa, wird er allein,
wenn er gemalt oder in Stein gehauen oder, wie hinzuzufiigen wére, in Ge-
schichten libersetzt wird (che si possa dipingere sopra la tela e scolpire nella
pietra). Absolute Ideen kommen nur als Kunstwerke aus Menschenhand vor.
Perela, der aufgebrochen war, um Sehen zu lernen, erfihrt, dass Erkenntnis,
die im Sinnlichen liegt, nur auf Sinnbilder st6ft. Sie aber wissen keine Ur-
bilder hinter sich. Palazzeschi hat damit abermals bereits ein Moment von
Modernitét erfalit, das erst ,postmodern’ seine ganze Energie entfalten wird:
als Simulakrum.* Sein Problembefund trifft sich zeitgendssisch dabei mit
Nietzsches Aphorismus aus der ,,Frohlichen Wissenschaft”, dass Bewusst-
sein nur ein Bewusstsein vom Scheine sei.**

6

Unter diesen Vorzeichen und Erwartungen erhilt Perela den kdniglichen
Auftrag, fiir das Staats- und Gemeinwesen ein neues Grundgesetz (codice) zu
erstellen (216). Man hilt ihn fiir besonders geeignet, weil, wie der Premier-
minister in einer kleinen anthropologischen Grundsatzerklédrung begriindet,
derjenige, der im Vollzug des Lebens steht, sich dem Diktat des schwachen
Fleisches und der labilen Sinne (fragili carni e deboli sensi, 216) nicht
entziehen kann. Sie sind stets interessiert und gehorchen egoistischen Be-
diirfnissen (le communi necessita, 217). Perela hingegen, ohne diese sinn-
liche Beschwerung des Lebens, kann dabei unbehelligt seinem Kopfmen-
schentum (essere di solo pensiero, di solo cervello, 217) folgen. Ist er des-
halb nicht ein Bote des Schicksals (sorte), gesandt um die tiefsten Geheim-
nisse unseres Lebens (della vita conosce i piu riportati segreti) unbeteiligt
abzuwégen (imparzialmente pesare le nostre coscienze)? Doch was mutet der

3 Umfassend in literarischer Perspektive rekonstruiert von C. Klettke, Simulakrum

Schrift. Untersuchungen zu einer Asthetik der Simulation (etc.), Miinchen 2001.
3% Krit. Studienausgabe; op. cit. Bd. 3; Aphorismus 54, S. 416ff.



22

Minister ihm zu? War der Mann aus Schall und Rauch in seiner Not nicht
gerade gekommen, um seine korperlosen Begriffe am gelebten Leben ‘se-
hend’ zu machen? Abermals: welch ein fatales Mi3versténdnis. Jede Seite ist
in ihre Partialitit eingesperrt und sucht jeweils auf der anderen das Supp-
lement dessen, was ihr fehlt. Doch weder sinnlich, wie die Leute aus dem
Reich Torlindaos, noch abstrakt in der Art Perelas, 6ffnet sich der Wahr-
nehmung eine Aussicht auf etwas Endgiiltiges. Wenn sie sich aufeinander
einlassen, begegnen sich zwei kognitive Waisen. Palazzeschi ist doppelt bei
seinem Thema. Sich transzendieren zu wollen, nach oben, wie die es tun, die
am Boden des Lebens verharren, oder nach unten, wie Perela, der von oben
herabgekommen war, gewidhrt keinen hoheren oder tieferen Sinn. Wirkliche
Gewissheit liegt nur im Bediirfnis danach. Menschliche Wahrnehmung hat
sich insofern in einer unhintergehbaren Intranszendenz einzurichten. Nicht
einmal mehr negativ zieht Palazzeschi im tibrigen einen anderen Ausgang aus
ideeller Obdachlosigkeit in Betracht, den romantischen Weg in die Moderne.
Er folgte den inneren Stimmen des ,Herzens’, der ,Seele’ oder des ,Gemiits’.
Offenbar antwortet das Andere in diesem modernen Subjekt nicht mehr.
Selbstreflexivitit, der Heilsweg der ersten Moderne, ist unpassierbar gewor-
den. Palazzeschi hat ihn als einer der ersten konsequent verlassen. Die Futu-
risten werden daraus ein Credo machen. Geblieben von dieser Selbstzuwen-
dung sind seinen Figuren lediglich ,beschwerliche’ Ich-Verhaftungen. Mit
der Folge, dass sie vor allem ein Interesse haben: ihrem Ich zu entkommen.
Und von Perela, dem so ganz Anderen, erwarten sie dabei mentale Flucht-
hilfe.

Doch welcher lebenswertere ,Kodex’ wiirde durch ihn gestiftet? Darauf lauft
die beschlieende Frage von Palazzeschis epistemologischem Schadens-
bericht hinaus. Ausloser einer Antwort ist der Tod Alloros, des Dekans der
Hofbediensteten. Er wollte werden wie Perela und von seiner Leibgebunden-
heit loskommen. Nach dessen Vorbild hatte er sich in den Kellergew6lben
des Palastes liber einem Feuer arretiert, Ausdruck seiner gedanklichen Fixie-
rung. Statt jedoch zu Rauch zu werden, verwandelte er sich in eine verkohlte
Leiche. Warum hat er dies getan? Palazzeschi sagt es mit einem traditions-
schweren Zeichen: den himmelblauen Augen Alloros (285). Die literarische
Ikonographie des 19. Jahrhunderts verbindet damit eine tiefe Zuneigung fiir
das Ubernatiirliche, Unendliche. Alloro jedoch legt sie sinnlich-dinglich aus,



23

wie es der Wahrnehmungsweise seiner Welt entspricht: er will sich korper-
lich, materiell entmaterialisieren, statt sich so zu sublimieren, wie es seinem
Namen entsprochen hitte: alloro/Lorbeer - d.h. poetisch, in Werken der
Kunst, die seinem Namen, nicht seinem Korper eine Geistform verleihen.

Niemand im ganzen Reich konnte naturgemaf dieses Fehlverhalten nachvoll-
ziehen. Nach herrschendem Verstand war er einer fixen Idee (pensiero fisso,
275) verfallen, die sich in einer ‘verriickten’ Handlung entladen hat - wie bei
den anderen Betroffenen auch. Was sein Auto-da-fé jedoch zu einem gerade-
zu staatlichen Interpretationsereignis werden lie3, war, dass er sich vom
Vorbild Perelas hat leiten lassen. Kaum war diese Imitatio hergestellt, setzte
eine unaufhaltsame Umwertung Perelas ein, die sein Ubermenschentum wie
ein Gotzenbild zusammenbrechen lieB. Alloros Tod schien allen vor Augen
zu fithren, dass von dem Mann aus Rauch eine ganz andere als die zuge-
schriebene Wirkung ausgehen konnte. Die Tochter Alloros findet dafiir als
erste eine alternative Formel des Verstehens. In Wahrheit sei er ein
gefahrliches Monster, gegkommen um Unheil zu bringen (quel mostro che
viene qui ad introdurvi la disgrazia, 279). In genauer Kontrafaktur zu seiner
Vergotterung bisher verféllt er nun der Verteufelung. So kann jedoch nur
urteilen, wer keinen Blick fiir das hat, was Perela fiir sich selbst genommen
bedeutet. Oder umgekehrt: in welchem MaBe dessen Wahrnehmung dem
Wahmehmenden und damit der inevitabile parzialita ausgeliefert ist.

Die Sichtweise von Alloros Tochter konnte sich deshalb geradezu epide-
misch ausbreiten. Die anderen verstanden die Zeichen ihrer Emotion un-
gleich besser als die korperlose Unschirfe Perelas. Erschwerend kam hinzu,
dass er umgekehrt kein Sensorium fiir ihr Gefiihlsurteil hatte. Er erklérte -
vollig zutreffend - den Tod des Dieners nach seiner lebensfremden Art: er
wollte leicht werden (voleva divenir leggero, 281) - wie er selbst. In den
Augen der anderen aber muflte dies als Ausdruck von seelenloser Gleich-
giiltigkeit erscheinen (indifferenza, 281). Und mit demselben unumkehrbaren
Elan, mit dem sie Perela zuvor verherrlicht hatten, verfillt er nun der all-
gemeinen Abscheu (302). Im Sinne iAres Urteilschemas, der Heilsbiographie
Christi haben sie gleichwohl hochst folgerichtig gehandelt. Das ,Hosanna’
zuvor schlidgt um in ein ,Kreuzige ihn’. Der Staatsrat schlie3t ihn aus der
Gesellschaft aus, indem er ihn einsperren 148t; seine graue Farbe wurde



24

bisher mit den Wolken in Verbindung gebracht; jetzt mit der Schwérze der
Hélle (291); seine Herkunft aus dem Feuer pradestiniert ihn zum Brandstifter
(Alloros). Er wird vor Gericht gestellt. Palazzeschi nimmt spiegelbildlich das
narrative Schema der Defilés wieder auf. Alle, die fiir seine erhabene Inter-
pretation Zeugnis abgelegt hatten, treten nun auf, um seine niedere Natur
anzuklagen. Das Gericht schlieBt sich an; Perela schweigt. In einem Zug
voller Anspielungen auf den Kreuzweg Christi wird er, verhéhnt und be-
spuckt, auf den Monte Calleio, Perelas Kalvarienberg gefiihrt, wo er seine
letzte Bestimmung finden soll.

Palazzeschi zitiert die biblische Leidensgeschichte wohl nur deshalb so
durchsichtig, um auf die entscheidende Stelle aufmerksam zu machen, wo er
auffillig davon abweicht: dass Perela nicht getotet, sondern lebendig begra-
ben wird (343). Diese Strafe der dinglich gebundenen Sprache der Sinne, die
seine Richter pflegen, zeigt sich nicht zuletzt daran, dass sie ihn auf eben
dem Berg in eine Grabkammer wie in einen finsteren Brunnen (344) ein-
mauern lassen, von dem er zu Anfang herabgestiegen war. Er kehrt am Ende
also - erniedrigt - auf die Hohe zuriick, von der er ausgegangen war. Erzahler
pflegen mit solchen Anfang-Schluf8-Bindungen zu bilanzieren, was sich
wihrend ihrer Geschichte verdndert hat. Unverkennbar scheint, dass die
Begegnung zwischen der Theorie und der Praxis des Lebens zuletzt wieder
in der Unvereinbarkeit endet, von der sie ausgegangen war. Weder gelang es
Perela, sein Wissen der ,Namen’ in den ,Dingen’ aufgehen zu lassen; noch
waren die anderen wirklich in der Lage, ihn zu begreifen. Der ,neue Kodex’,
die Synthese ihrer Gegensitze, wird nicht verfafit. Keiner hat im anderen
einen Ausweg aus seiner Voreingenommenheit gefunden. Diese Bedingtheit
erweist sich als die elementare Bedingung von Erkenntnis. Kontingenz ist
mithin die philosophische Grundform des Lebens. Palazzeschi hat ihr einen
eindrucksvollen emblematischen Ausdruck verliehen. Um ihrem Gast Perela
ihre Lebensauffassung zu erkliaren, wihlt die Konigin den Vergleich mit
einem Tarock-Spiel. Wie dessen Karten kreuzen sich im Leben die vier
Momente Dame, Herr, Geld und Schwert in einem todlichen Spiel des Zu-
falls, aus dem es kein - transzendentes - Entkommen gibt: Questo giuoco non



25

finisce mai (204).” Beiden Wahrnehmungsweisen, der theoretischen wie der
pragmatischen, erwéchst eigentlich erst dadurch, dass sie an die Grenzen
ihrer Kontingenz stolen, das Bediirfnis nach etwas Vollkommenen. Aus
ihnen selbst heraus ist es jedoch nicht erreichbar. Das Objektivitédtsideal des
19. Jahrhunderts ist, auch hier, ans Ende gekommen und mit ihm alle positi-
vistischen Heilslehren. Dass etwas als gegeben, vorfindlich und empirisch
erfallbar erscheint, ist vom wahrnehmenden Subjekt nicht zu trennen. Es
verdankt sich, wovon die Wissenschaftstheorie inzwischen ausgeht, einer
methodischen Konstruktion.’® Die Genese Perelas und seine Erhebung zur
gesellschaftlich-moralischen Ikone hat dies friithzeitig in literarischer Um-
schreibung vorweggenommen. So wie das 19. Jahrhundert es vorgegeben
hatte, gibt es also kein Entkommen aus den Engpédssen des Fin-de-siécle.

7

Palazzeschis Parabel ist jedoch nicht bei diesem erkenntnistheoretischen
Krankheitsbefund stehen geblieben.’” Sie ist zugleich ein bedeutendes Zeug-
nis des Epochenumbruchs, weil sie, obwohl Perela den erwarteten Kodex
nicht zustande bringen kann, dennoch die Umrisse eines anderen entwirft,
den er als sein erkenntnistheoretisches Vermichtnis (le mie ultime volonta,
349) hinterldsst. Sie glaubten, ihn fiir immer in seinem Grab eingeschlossen
zu haben. Thn aber macht es aufgeschlossen fiir die Leiden der anderen.
Wovon er bislang nur nominal wuflte (Pena,; Rete; Lama) - jetzt wird es ihm
konkretes Erlebnis (cose). Und indem er nun selbst die Lebenslage der

35 Palazzeschi schlieft damit, obwohl kaum von den epistemologischen Debatten der

Zeit unmittelbar beriihrt, an eine sensibel gewordene Umkehrung der
traditionellen Sinnbildungs-konzepte an, wie sie namentlich von E. Boutroux (De
la contingence des lois de la nature, Paris 1874) und G.H. Lewes (Problems of
Life and Mind [4 vol.] Boston u.a. Houghton 1874-79) wissenschaftlich
verfochten wurden.

Vgl. dazu G. Rusch, Erkenntnis, Wissenschaft, Geschichte. Von einem konstrukti-
vistischen Standpunkt, Frankfurt/M. 1987.

R. Donnarummas systematisch anspruchsvolle Studie (,,P. e el Codice di Perela®;
op. cit., hier bes. S. 457) beschriankt sich auf die - futuristischen Empdrergesten
verwandte - destruktive Seite in der Mission Perelas, ohne auf das relativistische
Gegenspiel einzugehen.

36

37



26

anderen einnimmt, entwickelt auch er einen Blick fiir den Himmel als dem
transzendenten Ausgang aus irdischen Gedankengefdngnissen. Nur dass er
ihn gemiB seiner Perspektive wahrnimmt: er stellt sich ihn nicht figurativ,
sondern abstrakt vor; nicht in Gestalt eines Gottes, sondern als Farbe, im
Himmelsblau (azzurro, 349), Signatur der Unendlichkeitssehnsiichte des 19.
Jahrhunderts. Mit anderen Worten: wenn Gott gedanklich betrachtet wird, -
Perelas Perspektive -, wire die ihm angemessene Religion - Asthetik. Ohne
es ausdriicklich zu machen, hat Palazzeschi damit auf seine Weise die Kunst
zur Philosophie der (zweiten) Moderne erhoben.

Am Ende ist seinem Helden eine wegweisende erkenntnistheoretische Er-
weiterung zuteil geworden. Dem dunklen Kamin seiner begrifflichen An-
schauung hat sich eine pathogene Offnung nach oben ins Azurblaue der
Ideenwelt aufgetan. Neben seinem Denken in ,Namen’ gewinnt er mithin
Einblick in ein ihm bisher fremdes, gegenstindliches Denken - dem der cose.
Nicht als ob er dadurch ein anderer wiirde; er bleibt, was er ist. Dennoch
findet eine groe Verdnderung statt. Palazzeschi 148t es zundchst diskursiv
Ereignis werden. Die letzten Worte, die er Perela sagen 146t, sind die ersten,
in denen er nicht iiber sich, sondern, in einem Monolog (349f.), zu sich selbst
spricht: er ist an die Schwelle der Distanzierung von sich selbst getreten.
Diese ,moderne’ Initiation wurde ihm abverlangt, weil seine Einsperrung ihn
zwang, sich zu verdinglichen und damit die Sichtweise der anderen ein-
zunehmen, sodal} er sich doppelt auffassen konnte: mit seinen und ihren
Augen. Die erkenntnistheoretische Spaltung wird dadurch zwar nicht iiber-
wunden. Aber im Wechsel von Blick und Gegenblick, von Begriffsform des
Lebens und Lebensform der Begriffe verliert die eigene Partialitdt ihre
AusschlieBlichkeit und 6ffnet sich einer relationalen Identitit. Zum Zeichen
dafiir verlaBt er sein Grab durch den Kamin und steigt, im genauen Gegen-
satz zum Beginn, nach oben.

Doch was aussieht wie eine Ausflucht ins Transzendente, wird sogleich
demonstrativ von jeder spekulativen Geste abgebracht: Perelas Aufstieg
korrespondiert mit einer programmatischen Relativierung seiner selbst: der
Mann aus Rauch sieht sich vor dem blauen Horizont des Ideenhimmels
keineswegs in einem hoheren Sinn erldst, sondern lediglich zu einer grauen
Wolke in Menschengestalt verallgemeinert (una piccola nube grigia in forma



27

di uomo, 350). Diese intranszendente Transgression ist der wahre Kodex, den
er hinterlésst (i/ Codice ch’io vi lascio). Erkenntnis, besagt er, kann nicht von
einem absoluten Standpunkt aus, nur in der Distanznahme von sich selbst,
d.h. durch Kritik am Erkannten gewonnen werden. Der Rauch, der aus der
Ferne betrachtet als Wolke erscheint, gibt sich, gerade vor dem Hintergrund
sehnsiichtiger Bldue, als graue Theorie zu erkennen. Hohere Vorstellungen,
ob abstrakt oder sinnlich entwickelt, enthiillen sich, aus anderer als der
eigenen Perspektive betrachtet, als beschriankte Einbildungen ohne ver-
pflichtende Garantie. Doch diese kognitive Eindugigkeit verlére ihre
Schrecken, wenn ihre jeweiligen Fixierungen und Eindeutigkeiten mit ihrer
dazugehorigen, aber ausgeschlossenen Kehrseite konfrontiert wiirden. Dann
lieBen sich ihre Voreingenommenheiten in gegenldufiges Denken iiberfiihren.
Ihm stiinde zwar kein letzthinniges Ideal mehr zu; es hétte aber immerhin die
Lebendigkeit des Lebens in sich aufgenommen. Palazzeschi wéhlt damit
exakt den modernistischen Ausgang aus der selbstverschuldeten Unmiindig-
keit, in die die epistemologische Kultur der Eindeutigkeit Ende des 19.
Jahrhunderts geraten war. Dies stellt seinen Roman in denselben Problemho-
rizont wie Mallarmés letztes grofles Gedicht, der ,,Coup de dés“. Was besa-
gen die vorletzten Worte Perelas anderes, als dass er, zur Wolke verwandelt,
in eine vieldeutige ,Konstellation’ libergeht, die je nach der Anschauung des
Anschauenden ihre Bedeutung wechselt (una piccolo nube grigia in forma di
uomo - le nubi anno tante forme - volera su su, 350).

Was Perela am Ende aufgeht, hat jedoch zugleich eine bemerkenswerte
Entsprechung auf der Seite der Untertanen Torlindaos. Sie hatten ihn dazu
verurteilt, in seine ungelebte Welt der Namen Illusionen ihrer gelebten Note
aufzunehmen. Als solcher aber stiirzte seine entriickte Erscheinung zuletzt
auch ihre Sehgewohnheiten um und 16ste bei denen, die ihn gerichtet haben,
eine perzeptive Revolution aus. Dies ist die beschlieBende Pointe in Palazze-
schis Parabel. Der Mann aus Rauch, zur Himmelserscheinung geworden,
lenkt zwar ihre Blicke nach wie vor nach oben, hin auf den Azur, wo sie sich
Gott, das Umkehrbild dessen vergegenwértigen, was sie nur als Mangel
erleben. Doch jetzt ist die Wolke Perelas zwischen sie und ihr Idealbild
getreten. Eine unmittelbare Korrespondenz wird dadurch gebrochen. Sie
gestattet ein Moment des Aufschubs, das ein sinnliches Aquivalent von
Hermeneutik schafft. Palazzeschi erhebt damit aber nur zu einer allgemeinen



28

kulturkritischen Praxis, was er bereits im Schliisselgedicht ,,Chi sono?*, das
seinem dritten Gedichtband Poemi (1909) wie ein Manifest vorangestellt ist,
verkiindet hatte. Dort hat er eine solch intermedidre Konstellation - der
Poesie - entworfen und ihr eine ,aufklérerische’ Aufgabe zugewiesen: /o
metto una lente / dinanzi al mio core, / per farlo vedere alla gente.”® Mit
anderen Worten: die Leute beginnen ihrerseits gedankliche Hohen im Bilde
von Pereld, d.h. vermittelt wahrzunehmen. Ihre fixe Idee gerdt unter einen
Vorbehalt; dadurch biif}t sie ihre Unmittelbarkeit ein, die sie unausweichlich
und zwanghaft erscheinen lieB. Dies vor allem demonstriert die
SchluBszene.” Der eine sieht im bewdlkten Himmel etwa ein ,neues Volk’,
,neue Menschen’ angekiindigt, geradezu eine Genesis also nach dem Bild
und Gleichnis Perelas. Ein anderer Adler, weill wie Schwine (candide aqui-
le, come cigni), die aufsteigen, um Gott den Schleier seines Geheimnisses zu
entreiflen - eine futuristische Allmachtsphantasie in der Art von Marinettis
,,Mafarka il Futurista®. Wieder ein anderer entziffert die wellenden Abend-
wolken als wehende Banner, die - ein weiterer futuristischer Anklang - ein
passatistisches Kunstheiligtum des 19. Jahrhunderts ,ohrfeigen’, eben das
idealische Azurblau. Ein letzter schlieBlich unterscheidet darin das Bild eines
Menschen, der das Werk der Erlosung - purificazione (!) - aus eigenem
Antrieb (di propria mano) vollbringt und seine Seele aus freiem Entschluss
Gott darbietet. Mit anderen Worten: diese himmlische Gestalt offenbart sich
zuletzt als eine Grofle im Mal3stab des Menschen und, da diese auf Perela
zuriickgeht, entdeckt sich dieser neue Gott im Grunde als Similitudo des
Mannes aus Schall und Rauch. Er ist nichts als ein kulturelles Konstrukt
(148), das menschliche Sehnsiichte maximiert.

Gleichwohl geht es Palazzeschi nicht eigentlich darum, ein Goldenes Kalb
der abendlédndischen Denktradition futuristisch zu zertriimmern. Sorgfiltig

3% Tutte le poesie, op. cit. S. 71, V. 18-20; zugleich wohl eine kaum verhiillte

Polemik gegen ein Poesieverstindnis, wie es Giosu¢ Carducci verkdrpert, der
1907 den Nobelpreis erhielt.

Ein poetisches Vorspiel zu diesem Akt der erkenntniskritischen Relativierung hat
Palazzeschi bereits im Gedicht,,I prati di Gesu* (Tutte le poesie, op. cit. S. 80-89)
veranstaltet, das aus neun Variationen auf ein Thema besteht, wobei eine Ansicht
die andere relativiert.

39



29

achtet er vielmehr darauf, dass jede der wolkigen Lesarten, kaum dass sie
geduBert ist, von einer anderen Stimme wieder in Abrede gestellt wird (Dav-
vero, Ma che, mehrfach; 352). Alles bleibt damit, wolkengleich, in der
Schwebe. Nichts erhélt dadurch einen Rang von Verbindlichkeit. Keine
Hierarchie der Anschauungen und kein Prinzip von Eindeutigkeit kann sich
darauf aufbauen. Dieses unbereinigte Nebeneinander ist mithin Programm.
Es plédiert nicht ldnger fiir irgendeine Einheit des Geistes, sondern gerade
fiir geistige Beweglichkeit. Denn sobald das Denken in feste Bedeutungs-
bahnen gelenkt wird, schafft es lebensgefahrliche ,Codices’. Perela hatte es
am eigenen fliichtigen Leib erfahren. Zarlino, der vorsitzliche Narr, hatte
sich die absolute Freiheit genommen und Rimbauds Erkenntnistheorie, das
deéreglement de tous les sens, zu eigen gemacht, um den Irrsinn dieser Logik
zu inszenieren. Das Bediirfnis, das gelebte Leben unter einen letzthinnigen
Fluchtpunkt zu bringen, der seine Vielfalt vereinheitlicht, setzt sich der
Lebensgefahr aus, dass es sich dabei totalitir verhértet. Konig Torlindao gibt
dafiir das Beispiel schlechthin. Er hat die Gewissheit, dass ihn eben die
Politik des meisten Geldes umbringen wird, die ihm zur Macht verholfen hat.

Palazzeschi geht ein radikales erkenntnistheoretisches Wagnis ein, indem er
den Weg traditioneller (und kiinftiger) Endlésungen ausschldgt. Nur durch
diese Flexibilisierung der Ansichten schien sich den Zwangslaufigkeiten
vorbeugen zu lassen, die aus den Fixierungen des menschlichen Blicks
folgen. Kiihn dekretiert er durch den Premierminister, dass sie, als solche,
unvermeidlich sind. Kontingenz ist der unhintergehbare Lebensgrund. Um
ihn zu bezeichnen und zu bezdhmen, hat er Perela in die Welt geschickt. Mit
ihm er6ffnet er, wie neben ihm Nietzsche,” gewissermaBen einen dritten
Blick. Er entsagt allen groBen und hohen Denkprojekten der abendldndischen
Geistkultur. Thm ist es zu danken, wenn am Ende eine Art reziproke De-

40 Exemplarisch etwa in der Schrift ,,Zur Genealogie der Moral“, in: Krit.

Studienausgabe, op. cit. Bd. 6,2; S. 259-430. Dort vertritt er mit Entschiedenheit
eben den Polyperspektivismus, den Palazzeschi zur beschlieBenden Konsequenz
seiner Parabel macht. Nietzsche versteht darunter das Vermdgen, sein Fiir und
Wider in der Gewalt zu haben und ein- und auszuhdngen: so dass man sich
gerade die Verschiedenheit der Perspektiven und der Affekt-Interpretationen fiir
die Erkenntnis nutzbar zu machen weif3 (S. 383f.).



30

kontamination der Vereinseitigungen in Gang kommt, in denen jeder auf
seine Weise befangen ist.*' Perela, der Mann, der - nominell - alles iiber das
Leben weiB, es aber nicht kennt, findet zuletzt einen Ausgang aus der Dun-
kelheit seines begrifflichen Gefangnisses, weil ihm seine radikale Aussper-
rung aus der Gemeinschaft die Augen fiir das illusiondre Gegenbild 6ffnet, in
das sich die anderen aus ihren sinnlichen Verhaftungen fliichten. Sie mufiten
ihrerseits sich und ihn verkennen, weil sie sich nicht zu relativieren - reflek-
tieren - wullten. Als Wolke aber verstellte er ihnen ihre gewohnheitsméBige
Ansicht von einem Oben. Er brachte sie dazu, innezuhalten und das, was ihre
Sinne wahrnehmen, als Zwischenglieder, als Sinnbilder durchzuspielen.
Insofern scheint im poetischen Namen von Perela zuletzt ein Anklang an ein
diesseitiges Aldila mitzuschwingen. Im Grunde verordnet ihnen Perela das
neue, modernistische Erkenntniskonzept, das die Bestimmung des Menschen
nicht in letzten Gewillheiten, sondern in geistiger Beweglichkeit sucht, die
sich an einer nachhaltigen Kritik an der menschlichen Neigung zu bewéhren
hat, sich auf GewiBheiten festzulegen. Abermals hat Palazzeschi damit eine
kulturelle Tendenz der spiten Moderne vorweggenommen: ihr Hang zu
dekonstruktivistischer Selbstaufhebung in Begriffen wie Dissemination,
Dezentrierung, Transkulturalitét. Nur dass er es auf seine parabolische Weise
ausgedriickt hat, im Bild vom Literaten als saltimbanco,** der sich ,leicht’,

41 Darin ist das vielleicht hdchste kulturkritische Moment Palazzeschis erfaBt,

insofern er, zumindest ansatzweise, aus der Einsicht in die Kontingenz nicht auf
ein Konzept von Emergenz schlie3t wie etwa G.H. Lewes (s.0.), sondern auch das
letzte Residuum von unvorgreiflicher Sinnstiftung ausschaltet und sie als ein
unabschliebares Diskursgeschehen des Ansehens (und Besprechens) begreift. Er
befindet sich damit durchaus in der Nachbarschaft von Freud und Saussure,
insofern sie auf ihre Weise ,Substanz’ durch ,Relation’ ersetzen. Vgl. J. Fehr, Das
Unbewufite und die Struktur der Sprache. Studien zu Freuds friiheren Schriften,
Zirich 1987; S. 109-122. Eine weitere Analogie 1Bt sich zu Nietzsches
,Sprachtheorie’ herstellen, wie er sie in der Schrift ,,Uber Wahrheit und Liige im
aullermoralischen Sinne“ (1873) dargelegt hat (F.N., Krit. Studienausgabe, op.
cit.,, Bd. I.; S. 873-890) und dort erklart: der Sprachbildner (...) bezeichnet nur die
Relationen der Dinge zu den Menschen und nimmt zu deren Ausdrucke die
kiihnsten Metaphern zu Hilfe - Palazzeschis Einsicht in die Sinnbildlichkeit von
Sinn. (S. 879).
2 Im Manifest-Gedicht ,,Chi sono?“ (Tutte le poesie, op. cit., S. 72, V. 22).



31

wie Perela, liber die Welt erhebt und ihr etwas vorgaukelt, das ihren Bann
der Erdenschwere l6sen soll. Kontingentes Leben, so sein unausgesprochenes
Credo, ist nur als Palinodie ertriglich. Ausgetragen werden soll diese Kultur
der Kulturkritik aber, so Palazzeschis weiterer, bedeutsamer Beitrag zur
Avantgarde, in der Kunst.** Auch davon handelt ,,II codice di Perela“. Aber
dies ist ein anderes Kapitel.

# Schon insofern, als er sich selbst der (poetischen) Sprache bediente, um zu seinem

doppelten Schlag auszuholen: die verfaBten Diskurse der Wissenschaft und der
literarischen Tradition zu entsubstantialisieren, einer massiv im Fin-de-Siécle
einsetzenden Kritik der Erkenntnis als Sprachkritik. Vgl. dazu Chr. Ott, Torso-
Gottin-Sprache. E. Montales Poetik im Medium seiner Lyrik, Heidelberg 2003
(Studia Romanica 113); Kap. I (S. 11-50).



	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25
	Page 26
	Page 27
	Page 28
	Page 29
	Page 30
	Page 31

