
Nackte Gestalten
Die Wiederkehr des antiken Akts 

in der Renaissanceplastik

Naked Revival
The Return of the Ancient Nude 

in Renaissance Sculpture

(Hg./Ed.)

NICOLE HEGENER

MICHAEL IMHOF VERLAG
Petersberg 2021



249arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

1. Dignitas hominis

Mythen erzählen Fabeln von Archetypen, die im
geheimnisvollen Dunkeln liegen. Sie antworten

damit auf tiefsitzende Ursprungsbedürfnisse.1 offenbar
werden sie immer dann akut, wenn sich Kulturzeiten
ändern, weil das Alte seine Bindekraft verliert. Dann
braucht der offene Horizont Rückvergewisserungen in
einer Herkunft, um sich, sei es anknüpfend, sei es ab-
wendend, ein Bild von der Zukunft machen zu kön-
nen. Dieses ‚mythische Denken‘,2 in dem sich archai-
sche lebens- und Weltbegriffe einen vorrationalen Aus-
druck verschaffen, hat auch Arkadien, das land der
Schäfer und Nymphen kulturell in Stellung gebracht.
literatur, bildende Kunst und Philosophie des Huma-
nismus und der Renaissance haben sich diesen imaginä-
ren Schauplatz zurechtgelegt,3 um im Schutze pastoraler
Anspruchslosigkeit nichts weniger als ein kühnes, neu-
zeitliches Menschenbild zu entwerfen. offenbar muss
das vorgehaltene entsprechend als defizitär empfunden
worden sein. 

Was dabei auf dem Spiel stand, erschließt sich im
grunde jedoch erst vom mythischen Hinterland her,
mit dem Arkadien verdeckt korrespondiert. land und
leute nehmen einen Konflikt auf, dem der biblische
Sündenfall ein abendländisches Format verliehen hatte.
Solange sich die Stammeltern des Menschengeschlechts

im irdischen Paradies aufhielten, waren sie unbewusst
glücklich; nach der Vertreibung aber bewusst unglück-
lich. Jetzt mussten sie sentimentalisch erleiden, was sie
zuvor naiv genossen hatten. Fortan wurde die Rück-
kehr in den glücklichen Zustand des hortus deliciarum,
ihrem Arkadien, zum großen menschheitsgeschichtli-
chen Projekt. Als sie vom Baum der Erkenntnis aßen,
hatten sie sich den geist der Natur zum Feind gemacht.
Um sich gegen Mühsal, Krankheit und Tod behaupten
zu können, waren sie gezwungen, auf die Natur des
geistes und die Selbsterhaltung durch Arbeit zu setzen
(gen. 3,17–19). Dennoch enthielt auch diese Strafe
noch eine mächtige schöpferische Perspektive: aus ei-
gener Kraft zum Schöpfer aller Dinge aufzuschließen
und sich zu vergöttlichen (gen. 11,4). Die Mythe vom
Turmbau zu Babel hat diese superbia in ein Mahnbild
übersetzt. Es ist, als ob Jahwe, der gott des Alten Tes-
taments, seine geschöpfe dadurch besser kennen gelernt
hätte: Er zerstörte nicht den Turm, sondern ihren lo-
gos, das Denken, das sie erst durch die Einheit der Spra-
che göttlich zu machen drohte (gen. 11,6–9). War nicht
von Anfang an das welterschaffende Wort – allein – bei
gott?

Das unstillbare Bedürfnis nach Heimkehr ins Para-
dies musste mithin in heilsame Bahnen gelenkt werden.
Dies übernahm die große geistesgeschichtliche offen-
barung des Neuen Testaments. Sie gab dem menschli-

1 Vgl. Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joa-
chim Ritter/Karlfried gründer, 13 Bde., Basel 1984, Bd. 6,
s. v. „Mythos/Mythologie“, Sp. 281–292.

2 Mythisches Denken verstanden als vorgängiger, ,geistiger
Urgrund und Mutterboden‘ des philosophischen Denkens.

Vor einem „ausgebildeten Erfahrungsbewußtsein“ erscheint
das „Dasein zunächst wie eingehüllt in die Atmosphäre my-
tischen Denkens“; vgl. Ernst cASSiRER 2010, Teil 2: Das
mythische Denken, Einleitung, S. 1–4.

3 Dazu WEHlE 1987 (mit weiterführender literatur).

arkadien oder die Kunst natürlich zu sein:
Venus-renaissance in sannazaros „arcadia“ und

Giorgiones/tizians Ländlichem Konzert

wINFrIeD weHle



chen Verlangen nach glück ein Ziel und einen Weg
vor: das himmlische Paradies, Spiritualisierung als Zu-
gangsbedingung und Weltenthaltung als Preis. Diese
ließ sich so lange durchsetzen, wie die realen lebens-
verhältnisse und deren christliche Deutung als miseria
hominis nicht von den zivilisatorischen und kulturellen
Fortschritten unterlaufen und widerlegt wurden.4 Der
Konflikt spiegelt sich in zwei großen diskursiven Über-
gängen. Wenn die Erfüllung des Diesseits im Jenseits
liegt, dann heißt dies, jederzeit vorbereitet zu sein für
die letzte Stunde. Darauf drängte eine schriftlich und
mündlich verbreitete ars moriendi. Je mehr das leben
hier und jetzt jedoch lebenswerter erschien, konnte es
sich durch eine ars (bene) vivendi lehre zunehmend ge-
rechtfertigt wissen. 1452 hatte ihr etwa giannozzo Ma-
netti mit seinem humanistischen Manifest „De digni-
tate et excellentia hominis“ eine einflussreiche Apolo-
gie gewidmet.5 Wie ein ‚fast sterblicher gott‘ stehe der
Mensch in der Welt. Seine intelligenz ermächtige ihn
zu eigenschöpferischen Kulturleistungen. Seine Exzel-
lenz spiegelt sich aber nicht minder in der Schönheit
seines – nackten – Körpers (samt der Wollust des lie-
besaktes, die er gewährt) – ein kaum verhülltes Plädoy-
er für die alternative Erkenntnis, die sich in den Ansa-
gen der menschlichen Natur verbirgt. Darin lag nicht
der geringste Anstoß für den verstärkten Ausbau einer
psycho-physischen Anthropologie, die sich auf die ani-
ma-lehre des Aristoteles und seiner Kommentatoren
berufen konnte.

Wie aber wäre die Würde des Menschen in einer
Zeit zu begründen, in der die christliche orthodoxie
die weltliche Deutungshoheit ganz für sich beanspruch-
te, unabhängig von Verwerfungen der Kirche, die
schon Dante noch im „Paradiso“ geißelte? Die Argu-
mentation bediente sich eines Musters, mit dem auch
später herrschende Autoritäten antiautoritär geöffnet
wurden: Die humanistische Diskussion berief sich ih-
rerseits auf die biblischen Schriften wie im „liber de
miseria hominis“ von innozenz iii., nur dass sie sich
nicht auf einen strafenden, sondern den schöpferischen
gott bezog. Hatte er nicht den Menschen nach seinem
Bild und gleichnis geschaffen und ihm erlaubt, sich die

Erde untertan zu machen? Die Ausgestaltung dieses
Weltinnenraumes ließ seinem freien Willen, trotz Tu-
gendvorschriften und geboten, genügend Entfaltungs-
spielraum. indirekt aufgewertet wurde dadurch, wie Pi-
co della Mirandolas „oratio de dignitate hominis“
(1487)6 zu erkennen gibt, die in der menschlichen Na-
tur liegende curiositas, die sehen will, was sich machen
lässt. Sie appelliert damit an den Sinn für ein glück, das
im kreatürlichen Hervorbringen, im generativen liegt.
Entsprangen dieser naturalen Neigung aber nicht gerade
das verführerische Urübel, die concupiscentia, die sünd-
haft entflammbaren leidenschaften? Unter welchen Be-
dingungen würden sie sich in den Begriff vom Men-
schen eingemeinden lassen? Steht hinter ihrer Anzie-
hungskraft ein eigenes, aber verbotenes Paradies? Wie
wäre es der Würde des Menschen zugänglich zu ma-
chen, ohne dass es ihn animalisch erniedrigt? Pico hat
das Risiko durchaus bedacht.

So wie der Schöpfer die Natur insgesamt sinnvoll
eingerichtet hat, so sollte analog dazu auch der Mensch
durch die höchste göttliche Teilhabe, das subtile ingenium
(Manetti), in der lage sein, seine eigene Natur sinnvoll
in Besitz zu nehmen. Doch durch welche gedanken-
gebäude, welche Diskursordnung würden sich die ve-
getativen Umtriebe des Begehrungsvermögens sozial-
verträglich kultivieren lassen? Eine der illustren Schau-
bühnen, auf denen dieses neuzeitliche Menschenbild
maßgeblich verhandelt wurde, war Arkadien. Die an-
mutig-harmlose Schäferei dieses erfundenen landes
sollte am „großen Daseinsprogramm der Humanität“
mitwirken,7 einen eigenen Weg zum glück weisen
können? Und das obwohl es bereits in seiner Entste-
hungszeit Ende des 15. Jahrhunderts als humanistisches
Kunstwerk galt. Jeder, selbst die singenden und musi-
zierenden Schäfer wussten, dass sie Epigonen aus geist
und Buchstaben der Antike waren.8 Arkadien wurde
zur selben Zeit wie Amerika entdeckt, und obwohl es
nahe an die historischen Höfe, Städte und Akademien
herangerückt wurde, lag es weit draußen vor aller Rea-
lität als ein prinzipielles Anderswo. Den Weg dahin
kannte nur die philologisch geschulte Phantasie der
Künstler. Entsprechend stilvoll war es ausgedacht: flüs-

250 wINFrIeD weHle

4 Vgl. loTHAR VoN SEgNi [Papst innozenz iii.] 1990; dazu
KEHNEl 2005. Später, in humanistischer Perspektive gian
Francesco Poggio Bracciolini, „De miseriae humanae condi-
tionis“ (BRAccioliNi 1964, Bd. 1, S. 88–131), dt. Überset-
zung Rudolf Schicker (1999): http://www.phil-hum-ren.
uni-muenchen.de/Versiones/PoggioMiseria.htm (letzter Ab-
ruf: 15.8. 2018) – in den menschlichen Begierden hat das
menschliche Unglück seinen Sitz.

5 MANETTi 1990.

6 MiRANDolA 1990. im gegensatz zu Manetti gibt Pico der
vita contemplativa mehr gewicht als einer vita activa.

7 Eine Formel von Hans Blumenberg, dessen Säkularisierungs-
konzept kritisch Jacob Burckhardts emphatischen Renais-
sancebegriff zu diskutieren scheint; vgl. BURcKHARDT 1925,
S. 123, passim.

8 Vgl. die weitgespannte Entfaltungsgeschichte in der Sprach-
und Bildkunst bei MAiSAK 1981.



ternde Wälder, kristallklare Wasser, duftende Wiesen,
kühle Haine, moosige grotten, schattenspendende Bäu-
me bei stets angenehmsten Witterungsverhältnissen –
ein einziger, zeitloser Sonntag der Natur.9

2. arkadien: ein wunschland

Seinen Zauber mag ein attraktiver Rückblick vermit-
teln. Er nimmt Arkadien nostalgisch verklärt auf und
macht gerade dadurch auf seine emphatische Ansprache
aufmerksam. Johann christian Reinhart hat die Italieni-
sche Landschaft mit Schloß auf einem Bergrücken 1804 in
Rom geschaffen (Abb. 1).10 claude lorrain, Nicolas
Poussin und andere haben ihn – Reinhart war mit
Friedrich Schiller befreundet – zu solch ‚sentimenta-
lisch‘ getönten ideallandschaften inspiriert. Schönheit,
Harmonie, Friede, die sich über die Szene breiten, neh-

men die pastorale lebensform der vita otiosa schlechthin
auf: das besondere Verhältnis des Menschen zur Natur.
Reinhart hat die arkadische gesinnung im gefühl der
Spätzeit nostalgisch zugespitzt: der Mensch – eine Ein-
zelheit, aufgegangen im großen und ganzen der Natur.
in dieser Konstellation kommt ihr die Führung in Men-
schendingen zu – in genauer Umkehrung der aufkläre-
rischen Anthropologie, wo der wissenschaftlichen Ver-
nunft und dem moralischen gesetz in uns das Recht zu-
stehen sollte, die Natur zu materialisieren. Reinhart
spielt auf diesen Herrschaftsanspruch der geisteskultur
im Schloss auf dem Felsen hoch über dem arkadischen
grund an. Damit zitiert er im Übrigen eines der pro-
duktiven Spannungsverhältnisse, von der die pastorale
Topographie lebt: das unberührte Hier, das mit einem
zivilisatorischen Dort korrespondiert, ein innerhalb
mit einem Außerhalb der schäferlichen Welt. in die-
sem Sinne lässt sich die Anmut, das Entgegenkommende,

251arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

9 Darin ist der Prolog von Sannazaros „Arcadia“ repräsentativ.
10 germanisches Nationalmuseum Nürnberg, vgl. JoHANN

cHRiSTiAN REiNHART 2012, S. 378, Kat.-Nr. 168, Farbabb.
S. 260.

1 Johann christian Reinhart: Italienische Landschaft mit Schloß auf einem Bergrücken, Nürnberg, germanisches Nationalmuseum



Einladende des Tableaus als gegenbild zu einer jewei-
ligen Wirklichkeit anführen, in der Unfriede, Dishar-
monie und lebenszwänge herrschen. Konkret: 1804,
im Entstehungsjahr des Bildes, war Europa ein von
Französischer Revolution und Napoleonischen Kriegen
erschütterter Kontinent. Seit 1799 war Bonaparte Herr
von italien. Dem setzt dieser in sich ruhende Naturpro-
spekt ein Sehnsuchtszeichen entgegen. Es behauptet,
dass der Mensch wahrhaft zu sich kommt und bei sich
ist, wenn er in der Natur aufgeht. Arkadien tritt mithin
für das Andere der Vernunft ein. Diese hatte spätestens
in der Terreur ihre diktatorischen Neigungen offenbart,
als sie nicht in der lage war, sich selbst Vernunft beizu-
bringen.

Warum aber die Natur ein authentischeres leben zu
versprechen vermag, darüber schweigt sich Reinharts
Bild chiffrenhaft aus. gebildete Zeitgenossen mochten
sich den Kontext ergänzen, angeregt von empfindsamen
Romanen, von Jean-Jacques Rousseau, Sturm und
Drang oder Friedrich W. J. Schellings Naturphiloso-
phie. Dennoch gehört es dem Schlusskapitel einer lan-
gen bukolischen, arkadischen, idyllischen Bildgeschich-
te an. Ungleich mehr Aufschluss über ihre bewegenden
Motive verspricht deshalb die spektakuläre Erschließung
des Neulandes Arkadien im Renaissancehumanismus.
in kürzester Zeit eroberte sein Szenarium das kulturelle
Bewusstsein. Zu einer gründungsurkunde avancierte
geradezu Jacopo Sannazaros Prosimetrum „Arcadia“,
um 1504 in Venedig erschienen.11 Das ist erstaunlich.
Die zwölf szenischen Aufnahmen sind spröde, sprach-
lich angestrengt, uneben. Der Autor, Mitglied der nea-
politanischen Accademia Pontaniana, war bemüht, dem
Vorbild Vergils folgend einen anspruchsvollen ‚stilus
humilis‘ zu schaffen. interne Brüche und Ungereimt-
heiten aus einer längeren Entstehungsgeschichte er-
schweren die Übersicht; viele gleichartige Situationen
fügen sich zu einer Kette von Reprisen.12 Es wird nur
geredet, gesungen und darüber berichtet; eine nennens-
werte Handlung findet nicht statt. ohne eine öffnende

Fragestellung müsste die „Arcadia“ eines der am we-
nigsten gelesenen Hauptwerke der europäischen lite-
ratur bleiben. Und doch: Nicht die turbulenten Ritter -
epen von luigi Pulci, Matteo Boiardo, Ariost oder
Tasso, die große Wortkunst der damaligen Kultur13 –
diese Arcadia war der Bestseller des 16. Jahrhunderts,
mit bedeutender europäischer14 Ausstrahlung, und das,
obwohl seine Materie durch und durch antiquiert war.
Jedes Wort, jede Wendung, Bild oder Satz kommt als
Zitat antiker Belesenheit in Betracht.15 Keines der De-
tails ist wirklich neu, und doch wurde das ganze weg-
weisend originell. Die „Arcadia“ darf insofern als ein
Musterfall für die Transformation antiker Bildungsgüter
gelten, die sich das Zeitalter des Humanismus und der
Renaissance angeeignet und vor allem systematisiert
hatte. Was sich dabei aber im Namen von ‚Nachah-
mung‘ methodisch rechtfertigte, vollzog sich effektiv als
neuzeitliche ‚réécriture‘. Sannazaro befreite den über-
lieferten bukolischen Fundus aus den Klammern der Al-
legorie, der er bei Dante Alighieri, Francesco Petrarca
oder giovanni Boccaccio bis ins frühe 16. Jahrhundert
noch zu dienen hatte.16 Dadurch aber kam er erstmalig
als eine eigene, ikonographische Provinz in Betracht,
die für sich selbst sprechen und eine Eigenbedeutung
annehmen konnte. Die Bukolik trat gewissermaßen in
ihren eigenen Kontext ein.17 Davon muss eine starke
Faszination ausgegangen sein; viele Zeitgenossen haben
darin eine Anmutung wahrgenommen, die sie unmit-
telbar betraf.

Die „Arcadia“ verdankt sich einem ‚work in pro-
gress‘ von rund 20 Jahren. Dabei muss nach und nach
eine folgenreiche Entdeckung stattgefunden haben:
Sannazaro hat erkannt, dass in den bukolischen Topoi,
mit denen er umging, eine übergreifende Topographie
enthalten war. Er unterwarf die spärlichen ortsreflexe
einem Raumordnungsverfahren und vervollständigte sie
zu einer selbsttragenden landschaft. Sie ließ sich als ein
Triptychon entfalten. Die große Mitte beherrscht – wie
noch bei Reinhart – der anmutige Hain, ausgeschmückt

252 wINFrIeD weHle

11 Empfehlenswerte Ausgabe: SANNAZARo 1990 (mit Einlei-
tung, Kommentar und Bibliographie).

12 William Kennedy hat dies im Rahmen seiner Darstellung
von Werk und Autor nachvollzogen, KENNEDy 1983, S. 114–
135.

13 Vgl. dazu die Würdigung von gEyER 2013, hier: Bd. 1:
Dante, Petrarca, Boccaccio, Machiavelli, Ariost, Tasso, Hil-
desheim 2013, S. 193–322.

14 SANNAZARo 1990, S. 27.
15 Die textkritisch kommentierte Ausgabe von Michele Sche-

rillo (SANNAZARo 1888) belegt, in welchem Maße Sannazaro
sich wortmateriell auf antike und antikisierende Sprachwerke

bezogen hat; der Hg. hat jedoch keinen Blick für die origi-
nale Verarbeitung.

16 Vgl. KRAUTTER 1983. Einen der bedeutenden Übergänge
zur genese von Arkadien bilden dabei die Nymphengedichte
von Boccaccio, die die allegorisierende Bukolik richtungs-
weisend in poetische Bildlichkeit überführen; vgl. etwa STil-
lERS 2005. 

17 Dazu grundlegend KoRBAcHER 2007.
18 Fester Bestandteil des rhetorischen Unterrichts. Vgl. das spät-

lateinische Muster von Tiberianus „Amnis ibat etc.“ (lat.-dt.,
siehe cURTiUS 1973, S. 202–203, passim, der alle antiken
Naturzeichen kombiniert).



mit den Stilmitteln des rhetorischen locus amoenus.18 Die
Prologe der „Arcadia“ haben daraus einen ‚Sacre du
Printemps‘ komponiert. in gleicher Weise ließ sich ver-
streuten Andeutungen ein Außerhalb entnehmen. Sie
traten zum gegenort der Stadtkultur zusammen und
identifizierten in ihr civiltà als naturferne lebensweise.
Beide Räume konnten sich dadurch den antikisieren-
den Musterreden vom ‚lob des landlebens‘ und ‚Tadel
des Hoflebens‘ anschließen. Komplettiert wird dieses
Panorama auf der gegenüberliegenden Seite mit dem
locus horribilis, dem finsteren Wald und feindlichen ge-
birge. 

Zu Naturfrömmigkeit erweckt wird das Schaubild
dieser arkadischen Natur jedoch erst, um mit Schleier-
macher zu sprechen, indem ein Anschauender vom An-
geschauten affiziert wird.19 Diese Verlebendigung neh-
men die Schäfer vor, weil sie, obwohl auch sie aus geist
und Buchstaben der Antike entsprungen, durch die An-
wesenheit der Frau, der Nymphen, vitalisiert werden.
Sannazaro hat ihnen „als erster“, behauptet er nicht oh-
ne Stolz, ihre allegorische, höfisch-galante, oder pane-
gyrische Maskerade abgenommen,20 die sie noch in
Boccaccios „Ninfale fiesolano“, „Ameto“, „caccia di
Diana“ oder in den enkomiastischen „Stanze per la gio-
stra“ von Angelo Poliziano getragen haben. ihre buko-
lischen Figuren kamen dadurch aus ihrem Rollenver-
halten frei und konnten metonymisch, metaphorisch,
als Darsteller zweier gegenläufiger lebensstile neu auf
die arkadische Bühne gebracht werden. So gesehen
schuf der pastorale lustort Raum für anthropologische
grundlagenforschung.

Männlicher und weiblicher Protagonist begegnen
sich zwar im amönen Hain; doch kommen beide im
grunde von außerhalb. Der Schäfer ist in aller Regel
gesellschaftsmensch, Städter, Patrizier, Höfling, Akade-
miker im arkadischen Exil. Er sah sich draußen einer
angespannten ständischen Ehr- und Tugendordnung
ausgesetzt. Sie neigte zu extremen Mitteln, um der
menschlichen Natur mores beizubringen: zu Ketzerver-

folgung, inquisition, Scheiterhaufen, Bußexzesse, Ver-
bannung, Verfemung, Enteignung und Mord. Sie mu-
teten ihm soziale und religiöse Selbstverleugnungen zu.
Auch der Nymphe ergeht es auf ihre Weise nicht an-
ders. Sie ist ein mythisch gebundenes Berg-, Wald- und
Wasserwesen. ihre Heimwelt befindet sich am ‚wilden‘
gegenort, dem locus horribilis. Rastlos durchstreift sie
unwegsames gelände, jagt und tötet das Wild. Es ist ein
Erkennungszeichen: Sie folgt ihren – animalischen – in-
stinkten und wird dadurch ihrerseits anfällig für Fremd-
bestimmungen. Die Mythologie versieht sie mit einem
blinden gehorsam gegenüber der männerfeindlichen
göttin Diana.21 Doch beide zieht es hierher, weil ihre
Herkunftswelt sie befremdet. Sie empfinden sich ver-
einseitigt und defizitär: der eine höchst bewusst, die an-
dere instinktiv. Der Schäfer ist zu sehr Zivilisations-
mensch, die Nymphe zu sehr Naturwesen. Beide sind
mit ihrer Situation nicht glücklich: Sie hat, was ihm
fehlt, beglückende Sinnlichkeit; und er, was ihr fehlt: einen
Begriff von sich selbst. Was also läge näher – das ist die
faszinierende Versuchsanordnung Arkadiens –, als sie ei-
nander an dem ort begegnen zu lassen, an dem ihre
mitgebrachten identitäten suspendiert werden und sie
sich dem müßigen Zustand der vita otiosa überlassen
können.22 Dann würde der genius loci sie dazu anregen,
unvoreingenommen zu handeln und dem anderen zu
gewähren, was ihn vervollständigt. Doch wie die Blo-
ckaden der gesellschaftszwänge und des Naturbanns,
von intellekt und instinkt lösen? Das ist hier die Frage
Arkadiens.

3. Venus: magistra vitae

Eine lösung des Konflikts geht bezeichnenderweise
vom Schäfer, dem Kulturmenschen, aus. Seine Hinwen-
dung nach Arkadien entsprang einem bewussten Akt. Mit
Jean-Jacques Rousseau zu sprechen, der seinen Begriff
des individuums ebenfalls an diesem Kunstland schulte:23

253arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

19 ScHlEiERMAcHER 1970. Er sei hier angeführt, weil sich die
arkadischen liebeshändel als eine Vorschule der Hermeneu-
tik erweisen werden.

20 im Epilog der „Arcadia“ würdigt sein Sprachrohr Sincero
seinen Autor so: „in diesem Zeitalter war ich der erste, der
die schlafenden Wälder wieder erweckt und den Hirten [i. e.
den Mitgliedern seiner neapolitanischen Akademie] vorge-
führt hat, die längst vergessenen lieder [der Hirten] zu sin-
gen“ (SANNAZARo 1990, S. 241) [paraphrasierende Überset-
zung vom Verfasser].

21 Wie es etwa ovid dem Nachmittelalter überliefert hat; vgl.
oViD 1994; 2, 155 (S. 135–136).

22 Der Muße als Konstitutionsbedingung literarischen Erzählens
hat jetzt Thomas Klinkert eine weitgespannte Studie gewid-
met, KliNKERT 2016, hier: Kap. 4 (S. 57–67). Er entfaltet im
Mußeraum Arkadiens und in seiner Wechselwirkung von
Außerhalb und innerhalb vor allem eine „Konfrontation
zweier Zeit- und Raumordnungen“, wobei sich die my-
thisch abgegrenzte Welt Arkadiens als narrativer Spiegel er-
weist, um die historisch bedrohte Welt des Autors zu reflek-
tieren.

23 insbesondere im „Essai sur l’origine des langues“ (RoUSSEAU

1990; dt. Übersetzung RoUSSEAU 1981); dazu grundsätzlich
in subjektgeschichtlicher Perspektive gEyER 1997, bes. S. 180.



Er sucht sein Heil in einem retour à la nature.24 im ge-
gensatz zu ihm ist die Nymphe zwar schon immer drau-
ßen, aber Teil der verwilderten Natur. Um die beiden
in Kontakt zu bringen, bedienen sich die Künstler eines
der ältesten dramaturgischen Mittel, der liebesbegeg-
nung. Dem Modellschäfer Ergasto, einem der diskur-
siven Statthalter Sannazaros im Text, fällt eines ‚schö-
nen‘ Tages, wie sie hierzulande alle sind, unvermittelt
eine bestürzend schöne Nymphe ins Auge. Sie war, ei-
ner dunklen Neigung folgend, in den arkadischen Hain
gekommen, hatte ihre Jagdwerkzeuge abgelegt, sich
entblößt und mythologiegerecht mit dem Wasser ver-
mählt – Sinnbild für das lebensspendende interesse der
Natur, weit weg von jeder Verhüllung und Verstellung
draußen. ihre körperliche Nacktheit ist zugleich Anlass
für eine semiotische Enthüllung: Sie singt, allein für
sich, ohne Absicht (ecloga i).25 Mit Schiller nimmt der
Schäfer das Naturkind in dieser Situation als Verkörpe-
rung des Naiven wahr.26

Ein wahrhaft erschütterndes geschehen setzt ein. Als
sie ihm ins Auge fällt, raubt ihm ihr Anblick von einem
Augenblick zum anderen die Sinne; er wird ohnmäch-
tig. in Arkadien ist jedoch alles Zeichengeschehen. Sie
hatte in ihm auf sinnlichem, das heißt natursprachli-
chem Wege ein elementares Bedürfnis entsperrt, das er
außerhalb, in gesellschaft, nur negativ, als Unbehagen
in der Kultur verspürt hatte. im kairotischen Naturer-
eignis der Nymphe aber wird es positiv identifiziert als
etwas, das ganz ursprünglich zu ihm gehört, sich ihm je-
doch nur unter Umgehung des Verstandes mitteilt. Er
sinkt zu Boden: Er ist bildlich auf den tiefsten grund
seiner identität gestoßen. Dort aber regiert das Begeh-
rungsvermögen. Auf diese dramatische Weise spricht
sich Arkadien für einen grundlegenden Umsturz im
Aufbau des Menschenbildes aus. Nicht die Natur des
geistes – das instinktvermögen, der geist der Natur ist

die eigentliche Quelle, aus der ein Begriff des Humanen
zu schöpfen hat. Dafür legt das Bad der Nymphen ein
anthropologisches Zeugnis ab. Zusammen mit der
„Maestra Natura“ als der lehrmeisterin alles lebendi-
gen (Prolog) tritt dieses land ikonographisch dafür ein,
dass es eine Transzendenz von unten gibt, die glück
nicht zerebral, sondern kreatürlich verheißt. Deren ur-
eigenste Erfahrungsweise aber ist, wie Ergasto beweist,
die liebe. Die pastoralen Kunstsachverständigen prüfen
gegenüber der neuplatonischen interpretation des Eros
eher dessen leistungsfähigkeit im Hinblick auf die vita
activa, die ars bene vivendi. Deshalb rufen die liebesbe-
dürftigen Arkadiens in ihrer Not nach dem sinnenfreu-
digen Amor, cupido und ihrer Mutter Venus. Sie sind
es, die hierzulande himmlisches glück auf Erden ver-
sprechen.27 gewiss, Venus und ihre Begleitung waren
längst zur Bildungsrequisite entzaubert. Niemand unter
den zahlreichen liebhabern Arkadiens hätte ihrer anti-
ken Aura noch geglaubt. Torquato Tasso treibt im Vor-
spiel zu seinem Stück „Aminta“ ein burleskes Spiel mit
ihr.28 gerade deshalb aber war es möglich, sie im Schut-
ze mythologischer Unverbindlichkeit anthropologisch
neu zum Sprechen zu bringen.

Doch warum gerade hier, abseits der großen Welt
der Herrschenden? Arkadien hat Venus in ein Raum-
erlebnis übersetzt. An einem kostbaren Dokument lässt
sich diese Transposition nachvollziehen. Das dem frühen
Fra Angelico zugeschriebene, zwischen 1415 und 1420
entstandene gemälde ziert einen Cassone, eine Hoch-
zeitstruhe: Dargestellt ist die geschichte von giovanni
Boccaccios Nymphengedicht „Ninfale fiesolano“ (ca.
1340 ff.) in vier Stationen (Abb. 2).29 Der arkadische As-
pekt seiner Bildidee betrifft vor allem Venus, die dop-
pelt ins Bild gesetzt wird. Einmal figurativ: Dem jungen
Mann erscheint sie im Traum, versehen mit dem Nim-
bus einer Heiligen. Danach erhebt sich der Erwachte –

254 wINFrIeD weHle

24 ,Natur‘ wird von den Arkadiern wie eine ontologische gott-
heit verehrt. Der Prolog der „Arcadia“ huldigt ihr als „maestra
Natura“ (SANNAZARo 1990, S. 56). Der liebeskranke Sincero
wirft sich auf die Erde und ruft: „o madre universal, benigna
terra“ (ecloga Vii, SANNAZARo 1990, S. 125). Sie nehmen sie
als eine Himmelsmacht von unten auf. – in giovan Battista
giraldi cinzios Bühnenstück „Egle“ (1546; giRAlDi 1980,
S. 14 a/b) reklamiert Egle Venus ausdrücklich für Arkadien,
weil sie eine Unsterblichkeit eigener Art kennt. – Zuvor hatte
bereits Marsilio Ficino Venus bestätigt, dass ihr (generatives)
„Verlangen“ darin besteht, „im schönen objekt“ – sagen wir:
der Nymphe – „zu zeugen und immerwährendes leben in
sterblichen Wesen zu erhalten“, FiciNo 1984, S. 255.

25 SANNAZARo 1990, S . 61–63.
26 Schiller hat, als Rousseau-Jünger, in der Schrift „Über die äs-

thetische Erziehung des Menschen“ den arkadischen ,Anta-

gonismus‘ von Natur und Kultur, Zustand und Person, unter
dem modernen gesichtspunkt der Freiheit in Schönheit fort-
geführt (11. Brief; ScHillER 1992, Bd. 8 (Theoretische
Schriften), S. 593), siehe auch sein Essay „Über naive und
sentimentalische Dichtung“. „Naiv“ sei das interesse an der
Natur, wenn sie „eine Art von liebe und rührender Ach-
tung“ einflößt (ScHillER 1992, Bd. 8:Theoretische Schrif-
ten, S. 706). 

27 Zum weiteren Zusammenhang vgl. dazu WEHlE 2008,
S. 41–71.

28 TASSo 1995, S. 158–167 (Epilog). im Ton handelt es sich um
ein scherzo, in dem Venus augenzwinkernd ihre Machtlosig-
keit gegenüber ihrem Sohn Amor eingesteht und damit in-
direkt eine libidinöse liebesauffassung als unvermeidlich er-
scheinen lässt.

29 Vgl. KANTER 2000.



Erweckte, um seiner Venus-Erscheinung Folge zu leis-
ten. Wie selbstverständlich sucht er sie in einer anmu-
tigen landschaft auf. Er realisiert sie mit allen Attributen
und der Raumaufteilung, die den Schauplatz von Schä-
fer und Nymphe auszeichnen: Wasser, Hain, Wald, Fel-
sen, Blumen, Tauben (im Bildfries). Aus ihnen lösen
sich, gleichsam als deren dazugehörige natürliche inkar-
nation, die nackten und badenden Nymphen. Venus ist
im Äquivalent ihrer mythographischen Ausstattung auf-
gegangen. Das entfaltete Arkadien legt damit ein an-
schauliches Zeugnis für die These ab, dass die Natur,
stellvertretend für die menschliche, im Medium sinnli-
cher liebe einen eigenen, leibnahen Anspruch auf Voll-
kommenheit zu erheben vermag. Entsprechend verhält
sich der junge Mann. Er legt seinerseits alle Kleider der
Zivilisation ab, gibt sich ganz dem Naturtrieb hin und
ergreift mit ‚seiner‘ Nymphe für Venus Partei. ihr lust-
prinzip will nicht mehr als dass leben sei und werde,
dass es nicht endet, sich vielmehr unendlich erhält. Das
Cassone-Bild leitet aus ihrem gebieterischen lebensprin-
zip sogar die lizenz ab, die männerfeindlichen Nym-
phen mit gewalt zeugungswillig zu machen (vierte Sta-
tion), Ausdruck biozentrischer Selbsterhaltungsdyna-
mik. Ein letztes Ziel wie den gedankenkulturen liegt
ihr fern; diese verpflichten uns auf endzeitliche, utopi-
sche Paradiese. Der arkadischen Parallelwelt geht es je-
doch gerade um den Erhalt eines Anfangs. Für ihn soll
das frühlingshafte lebenselixier dieses landes unser ur-
sprüngliches Empfinden empfänglich machen. Um die-
ser alternativen Wahrnehmung willen haben sich die
Quellnymphen unbewusst für die Schäfer entkleidet.
Kundige Zeitgenossen dürften ihr Bad durchaus mit
Sandro Botticellis Geburt der Venus in Verbindung ge-

bracht haben. Ergasto, Sannazaros Double, hat diesen
emphatischen Erkenntnisvorgang dramatisiert: Ein Blick
genügt und die Badende ist ‚seine‘ Nymphe. Eine Epi-
phanie, keine idee bildet den wahren Anfang arkadi-
schen Denkens; Sehen und Erkennen ist eins. Für das
männerfeindliche Wesen gilt dies ebenfalls, allerdings in
Umkehrung. Der Schäfer sah sie und sank wie tot zu
Boden. Die Jägerin hatte Erfolg, ohne gejagt zu haben.
Sie musste sich eine fatale Wirkung zuschreiben, von
der sie bisher nichts wusste. Entsprechend geriet auch
sie außer sich: ihr gesang schlägt in dissonante Schreie
um. Seines wie ihr Selbstverständnis wurde elementar
erschüttert. Der eine hat sich im anderen als zutiefst be-
fremdet, das heißt unglücklich erfahren.

4. sprachmusik

Das ist das arkadische Moment schlechthin, um die Fra-
ge nach einer erfüllten lebensweise in nachparadiesi-
schen Zeiten zu stellen. Zu welcher Antwort das land
der Schäfer und Nymphen anzuregen vermag, entwi-
ckelt die Arcadia abermals im Rückgriff auf antikes Bil-
dungsgut. ihr locus amoenus hat, als er von Venus my-
thologisch vertieft wurde, seinerseits ein weiteres Urbild
anschlussfähig gemacht: das goldene Zeitalter.30 Es ver-
wahrt auf seine Weise den Mythos eines idealen An-
fangs: Das Menschengeschlecht sei am Ursprung seiner
geschichte uneingeschränkt – unendlich – glücklich
gewesen. Niemand konnte sich den Zustand verlocken-
der ausmalen als einer wie Torquato Tasso, dessen an-
gespannte Psyche seiner am meisten bedurft hätte. Das
erste chorlied seines ‚Hirtenspiels‘ „Aminta“ feiert die
„schöne goldene Zeit, […] weil […] die golden-glück-
liche Regel galt, von der Natur gemeißelt: Erlaubt ist,
was gefällt“; denn „Nymphen und Hirten saßen ge-

255arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

30 Dazu lEViN 1972 sowie coSTA 1972.

2 Fra Angelico (zugeschrieben): „Ninfale fiesolano“ nach Boccaccio, Brunswick/Maine: Bowdoin college Museum of Art



meinsam und mischten unter die Worte Flüstern und
liebkosen, zum zärtlichen Flüstern die Küsse, eng um-
schlungen. Nackt gingen die Mädchen und entblößten
ihre frischen Rosen“.31

in dieser vorgeschichtlichen Utopie durfte der
Mensch begehren, wonach seine Natur verlangte, und
die Natur gewährte ihm, was er begehrte. Auf dieses
naive Einvernehmen bezieht sich Tassos glücksformel
(„ei piacce, ei lice“). im Falle seines Schäfers Aminta
wäre es die willige Nymphe Silvia gewesen. Dieser my-
thische Paradiesgarten als kulturgeschichtliche Rück-
front des arkadischen Hains hat sich, vielfach variiert,
fest mit den hohen Erwartungen an das menschliche
Begehrungsvermögens verbündet. in seinem illusionä-
ren gewande durfte der Wunsch Wirklichkeit bean-
spruchen, dass Sinnenglück der Sinn der Natur ist – um
sich damit jedoch sogleich die lebensfrage aller Späte-
ren einzuhandeln: Warum hat sich ihnen eine vollkom-
mene Erfüllung ihres Begehrens so vollkommen entzo-
gen? Sannazaros alter Schäfer opico erklärt es so: Je älter
die Welt wurde, desto mehr verschlechterte sie sich.32

Schuld am selbtverschuldeten Ausgang des Menschen
aus seiner Natürlichkeit war die proteushafte Wandel-
barkeit und Unbeständigkeit der Welt. Sie hat das Erbe
des goldenen Zeitalters veruntreut und Stufe um Stufe,
über ein silbernes zu einem eisernen, ja bleiernen Zu-
stand – Blei für Kugeln herabgewirtschaftet. Die jewei-
lige gegenwart konnte dadurch als ein Tiefpunkt an
Unnatur angeklagt werden. Eine unumkehrbare Deka-
denztheorie bestimmt mithin den gang der Mensch-
heitsgeschichte.33 Ein Begriff für kulturellen, techni-
schen oder sozialen Fortschritt kennt Arkadien noch
nicht, auch nicht die Ehe aus liebe. gerade deshalb
aber eignete es sich als kritisches gegenbild zu beste-
henden Verhältnissen. 

Der tiefere grund für diese Verlustgeschichte ver-
mag jedoch ein anderer Ursprungsmythos zu enthüllen,
auf den Arkadien in stummer Korrespondenz anspielt:
eben die Paradieserzählung der genesis. ihre ikonogra-
phie des hortus deliciarum bestätigt ihrerseits, dass Adam
und Eva solange glücklich waren, wie ihre Wissbegier-

de sie noch nicht dazu verführt hatte, sein zu wollen
wie gott. Aus Sicht einer unberührten Naturidentität
besteht das Urübel des Verstandes in der superbia. Was
sie zu generieren vermag, dem hat luzifer infernalisches
Aufsehen verschafft. Paradiese sind konservativ.

Arkadien spielt zwar auf diese beglückenden imagi-
narien an. im Vergleich dazu begegnet es ihnen jedoch
in verblüffendem Maße realistisch. Nicht nur, dass die
Schäfer-Poeten und -Sänger selbst ihr poetisches und
musikalisches Naturell kenntlich machen.34 Sie lassen
auch keinen Zweifel, dass Paradiese unwiederbringlich
vergangen sind. Von daher die elegische Abtönung die-
ses Wunschlandes. Deshalb tragen die Eklogen in aller
Regel Klagelieder vor. Das beständige glück, das allen
vorschwebt, geht mit dem Bewusstsein einher, dass es
auf natürlichem Wege unerreichbar geworden ist.
Streng genommen endet deshalb auch keine der arka-
dischen liebesgeschichten wirklich glücklich. Selbst die
selige Umarmung von Aminta und Silvia bei Tasso
kommt nur unter Todesgefahr zustande. Woanders be-
enden Zufall‚ Zauber, Magie oder Entsagung den Kon-
flikt von Pflicht und Neigung; wirklich lösen tun sie ihn
aber nicht. Die schäferliche gemeinde von Nicolas
Poussins Et in arcadia ego sammelt sich um ein memento
mori. Bereits die „Arcadia“ geht beständig mit dem Mo-
tiv des Todes um (ecloga V, 10, 12). Was also wäre mit
dieser schönen Ersatzverzauberung für eine angespannte
gegenwart effektiv gewonnen?

Schauen wir auf Sannazaros Modellschäfer Ergasto.
Wie versucht er, dem in der Nymphe verkörperten Ap-
pell an seine libido zu gehorchen? Wo eine liebesver-
einigung im Sinne der Venus Wunsch bleiben muss,
wird sie auf den Weg der Neuzeit gedrängt. Das glück
dieser Welt soll dann nur noch unter den Bedingungen
der Spätzeit, das heißt unter Aufsicht von Kultur und
Verstand wahrgenommen werden dürfen. Darin scheint
der hohe Anteil petrarkistischer lyrik nachzuwirken, der
in den Wort– und gedankenschatz der Schäfer einge-
gangen ist. laura und ihre Minneschwestern bleiben,
auch wenn sie sich in der Vorstellung der liebhaber
nackt zeigen dürfen,35 körperlich unerreichbar. Der

256 wINFrIeD weHle

31 TASSo 1995, 682–723, S. 55–56; vgl. dazu den Kommentar
des Herausgebers János Riesz (TASSo 1995, S. 188–193).

32 SANNAZARo 1990, ecloga Vi, 110–111, S. 114: „or conosco
ben io che’l mondo instabile / tanto peggiora più quanto in-
vetera“.

33 Nicht zufällig reflektiert die Krisenzeit des 18. Jahrhunderts
ihren historischen Übergang, mit Foucault zu sprechen, von
einer klassisch-aufklärererischen zu einer offenen, evolutio-
nären Episteme ebenfalls in diesen archaischen ,Mythen des
Anfangs‘. Der Rückgriff darauf bei Rousseau, Herder, Kant,

Schiller bis zu leopardi diente der Vergewisserung eines Ur-
sprungs in einer unabsehbar fortschreitenden/fortschrittli-
chen Welt der geschichte, vgl. etwa Hans-Robert Jauss’
„Mythen des Anfangs. Eine geheime Sehnsucht der Aufklä-
rung“, JAUSS 1989, S. 24–66.

34 Dazu pointiert iSER 1991, Kap. 2, S. 60–100.
35 Vgl. PETRARcA 1996, dort: V, 147, S. 99 (sogenannte Meta-

morphosenkanzone, benutztes Exemplar: Bibliotheca Reiner
Speck, Köln); in eine kokette illustration übersetzt in ToMA-
SiNi 1650, Fol. 137.



Neuplatonismus hat sie darin bestärkt und sich dadurch
mit der Sittenstrenge der mythologischen Diana verbün-
det, die ihre reizenden Nymphen zu rigoroser Enthalt-
samkeit verpflichtete. Ein Entgegenkommen von weib-
licher Seite, zumindest in Arkadien, würde dem sanften
gesetz des landes widersprechen. Alles andere entsprä-
che der unbeherrschten Art des geilen Satyrs, der daran
erinnnert, dass die schäferliche Demut ein moralisches
Kunstwerk ist. Es kann also nur darum gehen, die fest-
gefahrenen gedankengänge draußen an den Quellen der
Natur im Sinne ihres Wassers des lebens zu ‚liquidie-
ren‘. genauso reagiert Ergasto. Er beklagt und besingt
sein unerfülltes Verlangen in bewegenden Versen und
trägt den Namen der Angeliebten in die Rinde der Bäu-
me ein. Und damit glaubt er, die spröde Nymphe ge-
neigt machen zu können? Doch genau darin erfasst der
Autor eine kühne Möglichkeit, um die zivilisatorischen
Kränkungen der menschlichen Natur therapieren zu
können. Bereits der Prolog der „Arcadia“ hatte darauf
vorbereitet. Dort heißt es, die Hirtenlieder berührten
diese scheuen Wesen so sehr, dass sie ihre „Jagd nach
umherstreifenden Tieren“ vergessen und „Köcher und
Bogen am Fuße der hohen Pinien des Menalos und des
lykeion haben liegen“ lassen36 – welch ein symbolkräf-
tiges Zeichen. Den tieferen grund deckt eine spätere
Szene auf: Als Ergasto ‚seine‘ (blonde) Nymphe zum ers-
ten Mal wahrnahm, stand sie im Wasser – und sang, al-
lein, für sich;37 eine unwillkürliche Entäußerung der an-
deren, unterdrückten Seite dieses Naturwesens. Es ist ein
Schlüsselereignis Arkadiens. Wer sich hierher begibt,
dem löst sich die Zunge auf alternative Art. Der liebliche
ort verführt ihn zu einer semiotischen Umerziehung.
Der Schäfer kann die Rigorismen der Standes- und
glaubensbegriffe hinter sich lassen; die Nymphe ihre
stumme Animalität. Dadurch kommen sie in die lage,
sich der zweiten Stimme der Sprache hinzugeben: ihrer
Euphonie und ikonologie. Arkadien behauptet, dass uns
das Melos authentischer anspricht als der logos; so wie
Bildlichkeit gleichsam Musik ist für die Einbildungskraft.
Die arkadischen Bildklänge kennen mithin einen Hin-
tereingang zur verschütteten Tiefennatur des Menschen.
Sie veranlassen ein memento vitae und mit ihm eine Aus-
sicht auf ein lebensnahes glück. 

Ergasto beruft sich dabei auf den antiken Kronzeu-
gen orpheus38; Angelo Poliziano hatte wenig zuvor in
seiner „Fabula di orfeo“ (1480) sein Vorbild beschwo-
ren. War es dem antiken Sänger nicht gelungen, mit
den Mitteln von Stimme und Musik Steine zu erwei-
chen und zur Unterwelt vorzudringen, wo seine liebe,
libido allgemein, ihren anthropologischen Sitz hat?
Dennoch, die Schäfer kommen mit ihren arkadischen
liedern nicht wirklich zum Ziel; orpheus letztlich ja
auch nicht. Den Verfechtern Arkadiens geht es vielmehr
darum, in ihrer pastoralen Kunstwelt eine neuzeitliche
Schule der Wahrnehmung zu eröffnen. Hier dürfen die
natürlichen Beweggründe des Menschen nicht mehr nur
abwehrend, sondern um ihrer selbst willen geäußert
werden. Dem ästhetisch geschulten Wort und Bild wird
zugestanden, nicht länger nur allegorische oder doktrinär
vorsortierte Wahrheiten einzukleiden, sondern sich im
Sinne von Venus klangvoll, bildreich auszuleben. in der
Musik der Hirten, im Wohlklang ihrer Verse hallt ein
ursprünglicher Einklang der Herzen nach, der jetzt al-
lenfalls noch im locus amoenus – der Kunst ein Echo hat.
Sich körperlich mit ihrer Nymphe zu vereinigen, ist
nicht eigentlich das Thema Arkadiens; vielmehr wie es
sich in gegenseitigem Einvernehmen ermöglichen ließe.
Für dieses sanfte gesetz ist dieses Wunschland zubereitet.
Effektiv besitzen können die Schäfer ihre Nymphe nur
im Zeichenkörper ihrer lieder. in dieser Hinsicht ist die
pastorale illusion illusionslos: An paradiesisch vollkom-
menem Sinnenglück lässt sich nur noch in lustvoll ani-
mierter gedankenbewegung teilnehmen. Die Spur von
Venus, der naturhaften liebesneigung, muss sich also im
Ausland des Kulturellen nicht gänzlich verlieren, wann
immer sie ästhetisch aufgenommen wird. Die Künste
geben sich damit als liebesform des Denkens zu erken-
nen. Solange es sie gibt, wäre damit zwar nicht der An-
spruch auf vollkommenes glück, doch zumindest der
Wunsch danach verewigt. 

Nicht dass es nicht auch andere körperbetonte Vor-
stellungen gegeben hätte, wie ein Paradies auf Erden zu
schaffen wäre. Satyrn und Faune sprechen die andere,
animalische Sprache. Sie nehmen, wenn sie können,
mit gewalt, was sie wollen, zerstören dadurch aber ge-
rade die arkadische illusion39 – es sei denn, die Nym-

257arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

36 SANNAZARo 1990, Prologo, S. 54–55: „le tenere Ninfe, di-
menticati di perseguire i vaghi animali, lasciarono le faretre e
gli archi appiè degli alti pini di Menalo e di liceo“.

37 SANNAZARo 1990, ecloga i, 61–67, S. 62.
38 SANNAZARo 1990, ecloga iV, 46, S. 93, und passim.
39 cinzios Satyrspiel „Egle“ thematisiert diese gefährdung aus-

drücklich, indem es die verfolgten Nymphen das Schicksal

der ovid’schen Daphne erleiden lässt: Sie verwandeln sich in
die Naturausstattung des arkadischen Hains und bestätigen
damit, als Miniaturen der Venus, dass die amöne Natur eine
sublime Anschauungsform der liebesgöttin ist. in diesem
Sinne umarmen und küssen die liebestrunkenen Schäfer und
Faune die gewächse – eine mythische Anbahnung von Na-
turliebe, giRAlDi 1980, 4. Akt. S. 46b–47a.



phen erliegen ihrerseits ihrem erotischen Naturell.40

Deshalb rückt das land der Schäfer und Nymphen äs-
thetische Erkenntnis als einen eigenen, nicht-rationalen
Weg zur identitätsbildung so entschieden ins Bewusst-
sein. Das ist seine kühne, neuzeitliche initiative.

5. Pastorale Neigungen

Sannazaro und die Dichter stehen damit keineswegs al-
lein. Dies kommt auf einem anderen Schauplatz eher
noch spektakulärer zum Ausdruck: in der Malerei. Das
sogenannte Ländliche Konzert von giorgione/Tizian for-
muliert in diesem Zusammenhang ein raffiniertes Ma-
nifest (Abb. 3).41 Es ist wohl um 1509 in Venedig ent-
standen, eben dort also, wo wenige Jahre zuvor Sanna-
zaros „Arcadia“ veröffentlicht wurde.42 Das gemälde
lockt den Betrachter, es von den beiden Frauengestalten
her zu erschließen. Auf sie fällt das meiste licht; ihre
größe hebt sie gegen die anderen ab; sie nehmen den
Vordergrund ein; in ihrer Nacktheit liegt die stärkste
Appellfunktion. Sowohl von ihrer Bildtradition als auch
den Bildparallelen der Maler her gesehen darf die do-
minante Figur links als Zitat einer antiken Venus-Statue
angesehen werden.43 ihr Schamtuch spielt zwar auf ei-
nen klassischen Faltenwurf an, widerruft aber seine
Funktion: Es verdeckt gerade nichts. Zugleich bekennt

sich die göttin nur noch anamorphotisch gewunden zu
ihrem ideal der Schönheit. ihre geste delegiert ihre
Macht an das Ambiente; ihre gestalt selbst geht im
landschaftsprospekt auf und wird in diesem Sinne na-
turalisiert. ihre Erotik stellt sie einerseits unverhüllt aus,
bekennt sich andererseits aber nicht zu ihr: Entschieden
wendet sie sich von den Männern ab, scheint ganz in
sich gekehrt. insofern darf man den Malern unterstellen,
dass sie mit ihr ein höchst publikumswirksames Bil-
dungsgut aufrufen, ihre gottheit aber entmythologisie-
ren und in eine faszinierende Metonymie überführen.
Der Kopf, populäres Sinnbild für das Verstandesvermö-
gen, richtet sich auf den Brunnen. Sie spendet das Was-
ser – des lebens44, aus dem sie als Aphrodite einst ge-
kommen ist. Zeichenhaft erwächst aus ihrem Haupt
gleichsam der Stamm eines Baumes und erklärt sinnfäl-
lig, dass die Vegetation Arkadiens im grunde ihr vege-
tatives Naturell ansichtig macht. Sie bestätigt damit auf
ihre Weise die topographische Umschrift des Cassone zu
Boccaccios Ninfale fiesolano. ihr Auftritt stellt insofern
ihr kreatürliches Wesen heraus. im übertragenen Sinne:
Die nackte Natur hat für sich genommen kein beson-
deres interesse am Menschen. 

Dem Aufbau des gesamtbildes liegt ein doppeltes
Triptychon zugrunde:45 ein äußeres, in dem die lebende
Skulptur der Venus, die gruppe der drei lagernden und
der Hirte rechts im Hintergrund divergent miteinander

258 wINFrIeD weHle

40 Siehe dazu FRANTZ 1989, mit besonderer Berücksichtigung
von Pietro Aretinos ans Pornographische grenzenden Schrif-
ten, sowie REcKERMANN 1991.

41 Eine Fülle von materialreichen Studien hat sich diesem rät-
selhaften Bild gewidmet. Die Diskussion nachzuvollziehen
würde einen eigenen Forschungsbericht verlangen. Die Stu-
dien von FRiNgS 1999, von UNglAUB 1997 sowie von KoR-
BAcHER 2007 haben unter ihrer jeweiligen Perspektive die
wesentlichen Positionen umrissen. Es dominieren vor allem:
die Frage nach der Autorschaft (giorgione/Tizian), verbun-
den mit der Entstehtungszeit (1509); die Verbindung der
Thematik mit bukolisch-arkadischer literatur, namentlich
mit Sannazaros „Arcadia“ (ebenfalls Venedig 1504); Korba-
cher nennt giorgione einen „malenden Sannazaro“ (KoR-
BAcHER 2007, S. 177). Dominant ist eine diachrone motiv-
geschichtliche Erschließung der Bildquellen und der syn-
chronen Bildparallelen. Schließlich die Frage nach der Mit-
telpunktfigur, und ob durch sie Poesie oder Musik das Para-
digma arkadischer Naturwahrnehmung ist. Die gelehrsam-
keit, mit der das Ländliche Konzert in die damalige Bild- und
Sprachlandschaft eingebettet wird, wirft allerdings die Frage
auf, ob die Maler ihr Bild überhaupt mit der selben philolo-
gischen, philosophischen und kunstwissenschaftlichen inten-
sität haben fundieren können. Was immer sie rezipiert haben
mochten: Sie haben es ihrem eigenen, dem inneren Kontext
unterworfen, der Komposition ihres Bildes. Damit haben sie
vermieden, nur epigonal eine breite Motiv- und Themen-

tradition, und sei es meisterhaft, fortzuführen. Die origina-
lität besteht gerade darin, dass sie verbreitete Bildzeichen in
eine neue, kühne Konstellation einzutragen wussten.

42 Wie viele andere stützt Unglaub auf dieses Datum seine his-
torisch-politische interpretation: Es sei eine Elegie auf den
Verlust der Festlandsbesitztümer Venedigs 1509 an die liga
von cambrai. ob die Künstler die arkadische Dialektik von
Stadt und land so aktualistisch und zeitnah in Kunst über-
setzen wollten – und konnten? (UNglAUB 1997, S. 46, S. 77);
die Villa über dem Patrizier sei Ausdruck für ihn als einem
Vertriebenen.

43 Dazu etwa WEBER 2001.
44 Eine der umstrittenen Fragen: ist es Schöpfen oder gießen?

Frings hat die Diskussion resümiert, FRiNgS 1996, S. 97–99.
Ein praktischer Versuch beseitigt schnell jeden Zweifel: Sie
spendet das Wasser des lebens, aus dem sie selbst kommt, ist
somit die Verkörperung des generativen lebensprinzips.

45 gerade im Hinblick auf den kompositorischen grundriss fällt
es auf, dass der offentsichtliche interne Bildzusammenhang
als der originalen leistung der Künstler kaum einmal wirk-
lich als Ansatz gewählt wird, um die Aussage aus ihren eige-
nen Bedingungen zu gewinnen. – Entgegen der offensicht-
lichen Dreiteilung des Tableaus insistiert Patricia Egan auf
einer – asymmetrischen – Zweiteilung, bedingt durch hö-
here Zivilisiertheit auf der linken Seite (ist die große Venus
zivilisiert?) gegenüber der rustikalen auf der rechten (EgAN

1959, S. 304, S. 307).



korrespondieren. Eine durchgehende Sichtachse ver-
mag die Zusammengehörigkeit der gegeneinander ab-
gesetzten Figuren aufzudecken (Abb. 4). in das äußere
Triptychon ist zugleich ein inneres eingelassen, dessen
gestalten sich erkennbar konvergent aufeinander bezie-
hen. Folgt man der lektüreanleitung der linie, lässt sich
das Standbild der Venus links zweifach mit dem arkadi-
schen Personal in Beziehung setzen, das heißt zum ge-
genstand einer Befragung machen. Zum einen lässt sie
sich aus der Perspektive des armselig gekleideten Hirten
deuten (Abb. 5). ihm geht jedes arkadische Prädikat ab.
Er ist nur mit einem dürftigen lendentuch bekleidet.
Sein Emblem, der Hirtenstab, ist ein Werkzeug, an dem
ein Essensbündel hängt. Seine intellektuelle Anspruchs-

losigkeit spiegelt sich in seiner gemeinschaft, den Tie-
ren.46 Heißt dies aber nicht, im Rückbezug auf Venus,
wie gering und verarmt von ihm aus gesehen ihr inte-
resse am Bedarfsleben des Menschen ist? Sie hat sich
von allen abgewandt; von ihr aus gesehen bleibt sich der
Hirte selbst überlassen, so wie sie ihrerseits narzisstisch
ganz in sich verschränkt ist. Vom liebesglück, das sie so
unverhüllt verspricht, ist er ‚weit‘ entfernt, obwohl Teil
dieser belebten Natur.

ihre andere Deutungsperspektive geht vom inneren
Triptychon aus. Auch dieses legt Nacktheit als Blickfang
für seine Erschließung nahe. Die Venus-gestalt er-
scheint hier weiter arkadisiert, in der Abwandlung einer
Nymphe, die sich in krassem gegensatz zur Art des
landes jedoch ebenso unverhüllt zeigt wie die große
Venus und sich rückhaltlos den Schäfern darbietet – ge-
genüber der pastoralen literatur ein unerhörter Tabu-
bruch. Von daher die Frage: Welche Bedeutung könnte

259arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

46 Zu seiner charakteristik könnte auch das Schaf beitragen, das
sich ihm erkennungsdienlich zuwendet.

3 giorgione/Tizian: Ländliches Konzert, Paris, Musée du louvre



ihr zukommen, wenn sie sich den Menschen und diese
sich ihrem sinnlichen Potential offen zuwenden? Darauf
antworten das Blickgeschehen und die Zuordnungsver-
hältnisse der Trias. Die gestalten verbindet eine inten-
sive Kommunikation. Die Venus-Nymphe macht die
beiden männlichen Begleiter dadurch zu interpreten ih-
rer Sinnlichkeit. Auffälligerweise wenden zwar beide
ihren Körper ihrem Körper zu, haben jedoch unver-
kennbar keine Augen für ihre Blöße. ihr erotischer Ap-
pell erscheint ihnen mithin nachrangig im Vergleich zu
dem, was sie selbst verbindet und beschäftigt: ihre Köp-
fe sind einander zugeneigt; ihre Blicke suchen sich; Zei-
chen dafür, dass ihnen nicht die Venus-Natur der Nym-
phe, sondern ihr Blickgeschehen, ihre geistige Verbin-
dung primär ist. 

6. eros und logos

Welche Bedeutung sie gleichwohl dem libidinösen
Moment beizumessen vermögen, hat die Darstellung in
subtil komponierten gegensatzzusammenhängen nie-

dergelegt. offensichtlich und damit erwünschter An-
satzpunkt ist die Antithese von Nymphe und Edelmann.
ihre Körper sind sich zwar zugeordnet; gegensätzlicher
aber könnte ihre Kleidung nicht sein. ihre Nacktheit
bekennt sich dabei zum – paradiesischen – Naturzu-
stand; die zierreichen gewänder hingegen zur höfisch-
patrizischen gesellschaftskunst. Wie zum Beweis lagert
der lautenspieler genau unterhalb der gebäude im Mit-
telgrund, die ihn bildlich mit der Denkweise von Haus
und Stadt identifizieren. Die Bedeckung seines Kopfes
gibt es zu verstehen: Er steht unter der ob-Hut des pla-
nenden Verstandes. obwohl in freier Natur, dominiert
ihn seine Verhaftung mit der Zivilisation. gleiches gilt
auch für den unscheinbaren Hirten, der ganz in seiner
praktischen Tätigkeit aufgeht und arkadischer Muße
gänzlich fern steht. in zweiter Hinsicht ist der gegensatz
von Natur und Kultur jedoch zugleich auf gegenseitige
Angewiesenheit hin angelegt. Eher beiläufig scheint ein
körperliches Signal: Die rechten Füße der beiden deu-
ten eine Berührung an. Das eigentlich Verbindende
aber bringen ihre Musikinstrumente zum Ausdruck. Sie
bestätigen beiden einen ausgeprägten Sinn für das Me-
los, ganz wie Sannazaros „Arcadia“. Die Venus-Nym-
phe hat allerdings ihre schlichte Syrinx abgesetzt, so als
ob sie deren musica naturalis dem instrumentum artificiale,
der mehrstimmigen lyra47 Apolls den Vorrang einräu-
men wollte. im Übrigen hält sie ihre Flöte nicht spiel-
gerecht; eher wie der Maler den Pinsel – ein verstecktes
Signal ut musica pictura? Dennoch fehlt der kunstvoll into-
nierten civiltà ihres gegenübers ganz offenbar die unver-
fälschte naturalezza ihrer Flöte, abermals so, wie Sannazaro
sie seiner singenden Nymphe als Naturgabe zugebilligt
hatte. Selbst Baldassare castiglione benannte unge-
zwungene Anmut und grazie als höchstes Bildungsziel
des „cortegiano“ und pragmatisiert damit ein arkadi-
sches ideal.48 in diesem gegensatzzusammen hang äu-
ßert sich deshalb ein programmatischer anthropologi-
scher Anspruch:49 Einer identifiziert, auch hier, im an-
deren sein Defizit – aber nur, um daraus die Einsicht zu
gewinnen, dass sie aufeinander angewiesen sind. Arka-

260 wINFrIeD weHle

47 Vgl. dazu die musikgeschichtliche und -ikonologische Do-
kumentation von FRiNgS 1999, S. 40–51, ohne allerdings
eine Anspielung auf Apoll in Betracht zu ziehen, obwohl
einschlägige Dokumente zitiert werden (z. B. der Stich
Apoll und Marsyas von Benedetto Montagna, FRiNgS 1999,
S. 181).

48 cASTiglioNE 1972, i, 14, S. 59–60: „l’cortigiano ha da com-
pagnare […] ogni suo movimento con la grazia; e questo mi
par che mettiate per un condimento d’ogni cosa, senza il qua-
le tutte l’altre proprietà e buone condicioni sian di poco va-
lore“. Eines der Motive seines „libro del cortegiano“ be-

steht deshalb darin auseinanderzulegen, „con qual arte, con
qual disciplina e con qual modo possono acquistar questa gra-
zia“.

49 Den lagernden und stehenden weiblichen Akt nicht auf Ve-
nus zu beziehen, sondern ihn umstandslos als Muse zu deu-
ten, lässt sich selbst aus den historischen Dokumenten nicht
rechtfertigen, die Frings beibringt; schon gar nicht die leiten-
de These, dass die stehende Figur, die allen den Rücken zu-
kehrt, als Muse den seinerseits sich von ihr abgewandten
lautenspieler inspiriert (FRiNgS 1999, S. 104–105). Das gibt
die Komposition des Bildes nicht her.

4 giorgione/Tizian: Ländliches Konzert, Paris, Musée du lou-
vre (Schema)



dien behauptet, Eros und logos müssen zusammenspie-
len, wenn der Mensch stimmig sein will. Nach dem zi-
vilisatorischen Sündenfall könnte Natur zwar erst durch
Kultur wieder schön werden, Kultur aber erst durch
Natur beglückend.

Wie aber wünscht sich Arkadien eine Vereinigung
in diesem nachparadiesischen Sinne? Alles in diesem
Schaubild deutet dabei auf den Dritten des inneren
Triptychons. Nicht nur nimmt er die Mitte50 zwischen
dem Edelmann und der lagernden Venus-Nymphe ein.
Auch die Augen der beiden anderen sind auf ihn ge-
richtet. Sie markieren ihn damit strukturell als tertium
comparationis ihrer Unterschiede. Von Bedeutung dabei
ist, dass sein Blick ihn mit der Kultur des Städters, sein
nacktes Bein aber mit der Natur der Venus-Nymphe as-
soziiert. Überdies bestätigt ihn auch das äußere Tripty-
chon als Zentrum: zwei Figuren links, zwei rechts von
ihm. Doch was zeichnet ihn eigentlich aus? im gegen-
satz zu allen anderen Figuren fehlt ihm gerade ein indi-
viduelles Emblem. immerhin, seine Position zwischen
den beiden Figurationen des Melos, die ganz auf ihn be-
zogen sind, wie auch er auf sie, schließt ihn in den ar-
kadischen Kommunikationsrahmen von Musik und
gesang ein. Andere, einflussreiche Deutungen sehen
ihn allerdings im Bild einer Allegorie der Dichtkunst,
wie Aristoteles sie in der „Poetik“ entwickelt habe.51

Sie hatte allerdings keinen gattungsbegriff für lyrik, be-
dingt durch den grundsatz, dass Dichtung je nach gat-
tung durch Nachahmung der Wahrscheinlichkeit be-
stimmte Erregungszustände hervorzurufen habe.52 Nach
der damaligen ordnung der sieben freien Künste unter-
stand sie noch immer dem Paradigma der Musik. Dies
würde auch perfekt mit Sannazaros lob der sangbaren
Poesie in der „Arcadia“ übereinstimmen. 

Doch wie bestätigt der als Mitte markierte junge
Mann effektiv diese Zuschreibungen? Seine Kleidung
unterscheidet sich ebenso deutlich vom ornat des Edel-
mannes wie von den rustikalen Hüllen des Hirten – er

wahrt auch darin die Mitte zwischen hoch- und unzi-
vilisiert. Von daher deutet er an, dass er zwar ein arka-
discher Hirte ist, im Unterschied zum lautenspieler
aber nicht erst jetzt von außerhalb gekommen ist. An-
dererseits spricht nichts dafür, dass er, im Unterschied
zum Tierhüter (rechts), einer körperlichen Beschäfti-
gung nachgeht. Allein bei ihm sind die Hände nicht zu
sehen. Umso mehr gewicht kommt deshalb den weni-
gen distinktiven Merkmalen zu. Dass er keine Bede-
ckung trägt wie sein männliches Pendant, setzt, folgt
man der differentiellen Sprechweise des Bildes, ein aus-
sagekräftiges Signal: Seine Denkweise ist nicht von
‚oben‘ her, von metaphysischen, transzendenten, ratio-

261arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

50 Nicht er, sondern der noble Städter zusammen mit den bei-
den musischen Nymphen bildeten nach Frings „das Haupt-
gerüst der Komposition“ (FRiNgS 1999, S. 95), weil beide (!)
Frauengestalten „als mit der Musik verbunden gedacht“ seien
und dem Saitenspieler die inspiration geben – dies alles, um
das Bild als „musikalische Allegorie“ (FRiNgS 1999, S. 83) in
Anspruch nehmen zu können.

51 Von EgAN 1959 stark gemacht: Das Bild sei eine „Allegory
of Poetry“, weil sie die beiden Nackten von vornherein über
die Tarocchi-Karte c 27 ,Poesia‘ von Mantegna als ,Musen‘
bestimmt; auch die Flöte des sitzenden weiblichen Aktes
spreche für Poesie als dem grundinteresse des Bildes. Diese
Deutung wurde vielfach aufgenommen und weiterverfolgt;

kritisch resumiert von FRiNgS 1999, S. 31–47. Der Hirte in
der Mitte und die sitzende Venus-Nymphe stünden dem-
nach für das einfache genus der lyrik bzw. für den ‚sermo
humilis‘; so auch Robert KlEiN 1967. Ebenso verdienstvoll
ist die Studie von Petra MAiSAK 1981, bes. S. 306–307.

52 Vgl. ARiSToTElES 1976, S. 20–21, passim. Das sprachliche
Einzugsgebiet arkadischer Kunst kann Eklogendichtung, pe-
trarkistische liebeslyrik und Pastourellen aufgrund ihrer
Sangbarkeit vereinbaren, wie sie noch in Vers und Reim der
Hirtenlieder nachhallt, vgl. allgemein s. v. „lyrik“ (Bernhard
Asmuth), in: gerd Ueding (Hg.): Historisches Wörterbuch
der Rhetorik, 9 Bde., Tübingen 1992–2009, Bd. 5, Tübin-
gen 2001, Sp. 690–727.

5 giorgione/Tizian: Ländliches Konzert, Paris, Musée du louvre
(Detail aus Abb. 4)



nalen oberbegriffen bestimmt. Doch wofür hält er sich
offen? Wie bei Venus am Brunnen und dem kultivier-
ten Städter dürfen seine vertikalen Zuordnungen auch
und gerade für ihn zeugen. Einen ersten Aufschluss ent-
hält seine voluptuöse Haarpracht. Sie korrespondiert
mit dem Baum über ihm (Abb. 6). Dieser steht zeichen-
haft, wie er selbst, in einer doppelten Referenz. Auf der
einen Seite neigt er dem rhizomatisch wuchernden
laubwerk zu, in dem die Nymphe ihre generative Vo-
luptas spiegelt. ihm antwortet auf der anderen, wie bei
Reinhart, das gebäude als einer zivilisatorisch über-
wundenen Natur. Die Art des arkadischen Hirten
nimmt mithin an zwei Einflüssen teil: an der Naturbe-
gabung der Venus-Nymphe und der Reflektiertheit des
kunstsinnigen Städters. Diese Anweisung von ‚oben‘
wird auf tieferer Ebene unterstrichen. Haarpracht und

Körper bejahen den sinnlichen impuls der Nymphe; der
Blick aber leitet ihn weiter an die Bildung des Kultur-
menschen. Sofern Arkadier, wie es der Kontext nahe-
legt, für eine eigene Kunstauffassung stehen, dann erfah-
ren sie in diesem land, dass der Ursprung ästhetischen
Handelns im ‚wilden‘ Begehrungsvermögen liegt – eine
kühne Alternative gegenüber der aufkommenden aris-
totelischen Regelschönheit.53 Das lustprinzip zum
Kunstprinzip zu erheben, würde diejenige menschliche
Erkenntnisweise adeln, die der Kreatürlichkeit von Ve-
nus Kreativität abgewinnt; die, kulturell gefasst, der
Vorstellungskraft, der imagination einen eigenen Rang
von Wahrheit einräumt. 

in einem physio-philosophischen Traktat von gian-
franceso Pico della Mirandola aus dem Jahre 1500, ei-
nem Neffen des Autors von „De dignitate hominis“,
mit dem Titel „De imaginazione“, heißt es in diesem
Sinne, die Einbildungskraft verknüpfe und trenne nach
lust und laune die von der Sinneswahrnehmung über-
gebenen Eindrücke – so wie giorgione/Tizian die bu-
kolisch-arkadische Materie frei und originell kombi-
nierten und transponierten. Sie sei dasjenige unter den
drei Seelenvermögen, welches Formen aus sich selbst,
also selbstzeugend hervorzubringen vermag.54 Wenn
diese anima vegetativa ganz in ihrem Element ist, nehmen
wir dann nicht eben die Vegetation zu Hilfe und reden
von blühender Phantasie, die gar ins Kraut schießen
kann? Sie ist also in der lage, nichts weniger als eine
Denkweise eigenen Rechts zu begründen.55 Ästhetische
Erkenntnis lässt den gedanken freien lauf, so dass sie
sich im Sinne von Venus frei paaren können wie einst
die liebenden im goldenen Zeitalter. Unter ihrer An-
leitung darf sich menschliches Begehren nach Belieben
in Wunschbildern ausleben. 

7. Vita otiosa

Über eine andere brisante Bedingung äußert sich das
Ländliche Konzert allerdings nur verschwiegen. Der Ar-
kadier in seiner Mitte zeichnet sich noch durch eine
weitere Auffälligkeit aus. Sie kommt kaum, zumal als
konstitutiv in Betracht, weil sie ebenfalls nur negativ zu

262 wINFrIeD weHle

53 Vgl. TRATTATi Di PoETicA E RETToRicA DEl ciNQUEcEN-
To; vor allem verhandelt unter dem Begriff von ,imitatio‘/
,imitazione‘.

54 MiRANDolA 1984, bes. Kap. 4–5, S. 57–63.
55 Hinter dieser Aufwertung der imagination steht begründend

Marsilio Ficinos neuplatonisch-theologische Philosophie mit
großem Einfluss auf das Kunstverständnis der zweiten Hälfte

des 15. Jahrhunderts. Die wohlbekannten gefahren einer
sinnlichen Abschweifung ließen sich jedoch ins Positive
wenden, wenn Reime, Rhythmen und Versmaß sie poetisch
auffangen und über Bilder, gleichnisse und Symbolfunktio-
nen den geist in der Anschauung des Schönen zur Kontem-
plation des göttlichen geistes animierten; vgl. FiciNo 1984;
dazu ScHNEiDER 2012 und EBBERSMEyER 2002.

6 giorgione/Tizian: Ländliches Konzert, Paris, Musée du louvre
(Detail aus Abb. 4)



erfassen ist. Nicht nur fehlt ihm, bei aller Neigung, jedes
musikalische und poetische Attribut. Er weist auch kei-
nerlei Anzeichen einer Tätigkeit auf. Bezeichnender-
weise sind seine Hände nicht zu sehen. Reduziert sich
seine gestalt dadurch nicht auf die Veranschaulichung
zwanglosen lebens in der Abgeschiedenheit sympathe-
tischer Natur? Vertritt er damit aber nicht die These,
dass Arkadien, um ein ort der Musen sein zu können,
Muße zur Voraussetzung hat? Dann aber hätten gior-
gione/Tizian das anthropologische Format des Bildes
entscheidend vertieft. Das äußere Triptychon ließe sich
dann mit einem lebensweltlichen ordnungsmodell ih-
rer Zeit in Übereinstimmung bringen, das in menschli-
cher Tätigkeitsentfaltung drei Aktionsformen unter-
schied. Antike wie christentum beurteilten sie vor al-
lem nach ihrer moralischen Wertschöpfung. ‚Muße‘,
die Erlebnisweise der vita otiosa,56 hatte damals einen
fragwürdigen Ruf. Dennoch demonstriert nicht allein
der Arkadier in der Mitte, sondern deuten erst recht der
Saitenspieler und die Flötenspielerin auf einen ästheti-
schen lebensvollzug hin, der nur unter den entlasteten
Bedingungen eines pastoralen Wunschortes so denkbar
ist. Er erlaubt ihnen eine Selbstwahrnehmung, die die
Anmutungen der Sinnlichkeit zum wichtigsten Anliegen
der Welt erklärt: das liebesbegehren und sein örtlicher
Ausdruck, die Kunst. Die Anwesenheit der nackten Frau
sanktioniert dieses otium: Sie bestätigt die arkadische
Weltanschauung, dass der Dienst am Ewig-Weiblichen
die menschliche Natur zutiefst bewahrheitet.

Dass musisch sich zu verwirklichen draußen im ge-
lebten leben nicht, wie im Ländlichen Konzert, der Maß-
stab schlechthin sein kann, daran erinnern die beiden
gestalten, die die Trias in die Mitte nehmen, rechts der
berufstätige Hirte. Er vertritt die vita activa – abgestimmt
auf die arkadische Fiktion des einfachen lebens. Ent-
sprechend unrealistisch, besagt sein geringer Bildanteil,
wirkt eine vita otiosa aus der Perspektive des Bedarfsle-
bens. Nicht minder distanziert zeigt sich auf der anderen

Seite Venus am Brunnen. Deutlicher als sie kann man
sich kaum vom kunstliebenden Trio distanzieren. Sie ist
ganz in gedanken bei dem, was sie tut. Darf man diesen
Selbstvollzug nicht reflexiv im Sinne einer vita contempla-
tiva nennen? Spricht aus der überragenden größe ihrer
gestalt nicht sogar die gebieterische Aufforderung, die
concupiscentia, die von ihrer Körperlichkeit ausgeht, auf
geistige Selbstbegegnung umzulenken, weil sie die wah-
re identität des Menschen ausmacht?

Folgt man der intensiven philosophisch-anthropolo-
gischen Debatte um die dignitas hominis, hätten giorgio-
ne/Tizian der herrschenden Sollerwartung damit ein
Denkmal gesetzt. cristoforo landino hatte in den ein-
flussreichen „Disputationes camaldulenses“ (1475) die
leitperspektive des christlichen Humanismus angege-
ben: Das Wissen des kontemplativen ‚genus‘ („contem-
plativa“) habe Vorrang vor dem Wissen des Tathandelns
(„l’attiva“).57 Dennoch gehörten beide zusammen. Sein
Schüler Marsilio Ficino erhob dann in seinem Haupt-
werk „Theologia platonica“, aber auch in seinen Trak-
taten die spirituelle Einkehr zur grundeinstellung ge-
lingenden lebens. Die eigentliche Faszination, gewiss
auch für seinen Mäzen lorenzo il Magnifico, dürfte al-
lerdings in der Begründung gelegen haben. Der impuls
zur geistigen Menschwerdung selbst gehe nicht vom
Verstand oder pragmatischem Handeln, sondern von
der liebesfähigkeit aus, die im Begehren ihren Ur-
sprung hat.58 Sie aber bezieht ihre Einsichten und den
Weg dahin aus dem Schönheitsempfinden.59 Antike
Mythen und augustinische Theologie sind sich darin ei-
nig, dass sich so an göttliche glückseligkeit rühren lässt.
Wenn aber ästhetische Erkenntnis die entscheidende
Anbahnung von transzendenten Erfahrungen ist, dann
können ihnen weniger Philosophie und Theologie als
vielmehr die Künste ein wahrnehmungsgerechtes geleit
geben.60

Vollzieht man das Ländliche Konzert von links nach
rechts nach, von der imposantesten zur unscheinbarsten

263arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

56 Als solche nachrangig bzw. überhaupt nicht in die damalige
Diskussion um lebensmodelle einbezogen, vgl. etwa Tho-
mas von Aquin: „Besondere gnadengaben und die zwei [!]
Wege des menschlichen lebens“, THoMAS VoN AQUiN

1933–1985, Bd. 23 (1954), ii, 2, S.171–182. Vgl. dazu Vi-
cKERS 21991. – Die neuzeitliche Diskussion wird überlagert
durch die humanistische Rezeption der aristotelischen Diffe-
renzierung von Theorie und Praxis, vgl. ARiSToTElES 1991.

57 Die Hierarchie wird zudem in ein christliches Aufstiegssche-
ma der Seele übernommen. Wenn sie sich „dem beschwer-
lichen Kerker des Körpers entwindet und den Schlamm des
Stofflichen hinter sich“ lässt, kann sie „bis zum gipfel der
glückseligkeit emporklimmen“ (lANDiNo 1927, S. 11). Wer
„zu den genannten noch eine dritte Betätigungsform, näm-

lich das genießen hinzunehmen“ will – die vita otiosa –, „irrt
sich gründlich“ (lANDiNo 1927, S. 15); so bereits die syste-
matische Klarstellung zu Beginn des ersten Buches.

58 FiciNo 1993: „Die liebe verbindet den geist [...] schneller,
enger und fester mit der gottheit als Erkenntnis [!] [...], weil
die Kraft der liebe [...] eher in der Vereinigung besteht“
(S. 243) – im grunde beansprucht er den Eros, denn er hat
seinen Sitz im menschlichen Willen, nicht in der Vernunft
(S. 247); er ist der Anfang der Bewegung „aller Erkenntnis“
(S. 251). Er identifiziert deren Ziel am genuss (gaudium) und
der (sinnlichen) lust (S. 257).

59 FiciNo 1984, S. 27: „Wenn wir von liebe reden, müßt ihr
darunter das Verlangen nach Schönheit verstehen“.

60 Vgl. cHASTEl 1996, S. 65.



Figur – ließe sich ihm vor diesem geistesgeschichtli-
chen Horizont nicht ein offenes Bekenntnis zur vita
contemplativa entnehmen? Wenn die Maler so hätten ar-
gumentieren wollen, dann, so scheint es, haben sie
zwar daran angeknüpft, aber nur, um sich program -
matisch abzuwenden. Denn landino und Ficino hat-
ten, repräsentativ für andere, ihren hochsinnigen Ent-
wurf nicht zuletzt dadurch gewonnen, dass sie ihn gegen
eine intellektuell bescheidene vita activa abgehoben hat-
ten. Vielsagend daran ist jedoch, wovon sie gerade
nicht gehandelt haben: von einer vita otiosa und ob
nicht auch ihr eine humane Perspektive innewohnen
könnte. Über ihr lagen von alters her die Schatten des
Müßiggangs als aller laster Anfang. Schon Aristoteles
unterschied zwischen einer Muße, die zu kultureller
Bereicherung führt (paideia) und bloßer Zerstreuung
(paidia) ohne gemeinschaftssinn.61 Das christliche Mit-
telalter unterstellte ihr unterschiedslos die Verführung
zum süßen leben der Voluptas oder zur gedankenfaul-
heit der acidia. Buonamico Buffalmaccos kolossales
Fresko Triumph des Todes im Pisaner camposanto (ca.
1330–1337) hatten ihr eine ikonische Bußpredigt ent-
gegengehalten (Abb. 7). in der Bildtradition des liebes-
gartens versammeln sich zehn höfisch-patrizische junge
leute, die sich in einer bukolisch stilisierten Natur dem
lustprinzip hingeben (Abb. 8). in ihren gesten führt
Venus Regie. Der Kontext plakatiert allerdings dras-
tisch die gefahren dieser vita otiosa: Sie verdrängt das
lebensbestimmende memento mori – der Todesengel mit
Sense setzt es in Szene. Denn spätestens in der letzten
Stunde würde, so die Kirchenlehre, offenbar werden,

wohin das führt: in die ewige Verdammnis, wie die
beiden verlorenen Seelen über ihren Köpfen unmiss-
verständlich anzeigen. 

Angesichts solcher moralischer Hürden kommt erst
eigentlich das Wagnis des Ländlichen Konzerts zum Vor-
schein. Das müßige Trio als den Mittelteil der Darstel-
lung auszuzeichnen, behauptet nichts geringeres, als
dass die vita otiosa dann einen festen Platz im gesamtbild
der lebensformen einnehmen darf, wenn sie als Kunst
ausgeübt wird. Sie kann menschlicher Sinnlichkeit einen
eigenen Erfahrungsbereich sichern, in dem ihre Ansprü-
che sich nicht entweder in praktischer Tätigkeit – der
Hirt in seiner Herde – objektivieren lassen müssen, noch
sich in geistiger Arbeit – die reflexive Venus - theore-
tisch zu verleugnen haben. Sofern müßige Zeit ästhe-
tisch wahrgenommen wird, verschafft eine vita otiosa
dem Begehrungsvermögen die Möglichkeit zu sagen,
wie es sich das leben aus seiner Sicht vorstellt. Das ist
nicht wenig. Kreatürlichkeit kann sich dabei als Kreati-
vität freisetzen. Als solche aber vermag sie erheblich zu
humaner Wertschöpfung – dignitas hominis – beizutra-
gen. Kunst, so das Kunstland Arkadien, verwirklicht
Muße (otium) auf ideale Weise. in ihrem Kulturinstitut
können sich Denken und Handeln zwanglos in einer
Schule des Wünschenswerten austauschen. Exempla-
risch in diesem Sinne hatte Boccaccio die vita otiosa der
zehn (!) vornehmen jungen Florentiner seines „Deca-
meron“ aufs bukolisch geschönte land geschickt; sie
haben sich dort hundert geschichten erzählt und sind
mit anderer gesinnung zurückgekehrt.62 Wenn Sanna-
zaro oder giorgione/Tizian deshalb die naturale libido

264 wINFrIeD weHle

61 Vgl. ANDRé 1994, S. 103, passim. 62 Vgl. WEHlE 1993, S. 221–260.

7 Buonamico di cristofano, gen. Buffalmacco: Triumph des Todes, Pisa, camposanto



der Venus, der lateinischen Aphrodite, ästhetisch ver-
geistigen, würde dann, so das erkenntnistheoretische
Versprechen ihres Arkadien, dem Denken nicht ein
Aphrodisiakum gereicht?

Der junge Mann im Mittelpunkt des Ländlichen
Konzerts ist daher nicht eigentlich auf eine lösung des
anthropologischen Konflikts von Schäfer und Nym-
phe, von Eros und logos hin angelegt. Vielmehr tritt
er, wie auch Sannazaros Wortführer Sincero, dafür ein,
ideologien und gesinnungen der lebenswelt zu sus-
pendieren, um in der Kunst gedankenfreiräume zu
schaffen, die sich als ein neuzeitliches Dispositiv zur
Aushandlung einer lösung in ‚verwitweter‘ Zeit anbie-
ten.63 Es stellt den liebespartnern ein beispielhaftes
sinnliches Sozialverhalten vor, um sich dem nachpara-
diesischen credo Arkadiens entsprechend zu verwirk-
lichen: Erlaubt ist, was dem anderen gefällt. Die Schäfer
machen es vor: Sie müssen liebeswunsch und liebes-
leid lange vortragen. Dies bringt sie dazu, den Ansturm
des Begehrens, der sie selbst und die Nymphen außer
sich bringt, gedanklich einzuholen und zu sozialisieren.
Die angeliebte Nymphe wiederum muss lange zuhö-
ren, ehe ihr der Wert für das befremdliche interesse an
sich aufgeht und sie ihn erhören könnte. Dieser Auf-
schub macht Arkadien zu einem lernort für Herme-
neutik. immerhin kann er der menschlichen libido ein
kulturelles glücksangebot machen: Es erklärt nicht nur
liebe, sondern, unter dem Schutz einer wirklichkeits-
fernen illusion, liebeserfüllung zur wichtigsten Sache
der Welt. Es ist das emanzipatorische Moment Arka-
diens schlechthin. Damit entwirft es eine Art gegen-
utopie zur Zwangsbeglückung in den Planstädten von
Filaretes Sforzinda, Thomas Morus’ Amaurotum, cam -
panellas Sonnenstaat oder Bacons Neu-Atlantis. Wohl
behält auch das pastorale Wunschland die gefährdun-
gen des menschlichen Begehrungsvermögens im Auge.
Dafür steht der genannte Satyr, auch er ist nackt. Er
will sich mit gewalt nehmen, was ihm seine wilde Na-
tur befiehlt. Dass auch er eines Tages Heimrecht in der
vita activa erstreiten würde, beim Marquis de Sade etwa,

im surrealistischen amour fou oder in der sexuellen Re-
volution – das war damals undenkbar. immerhin: liebe
in allen ihren Spielarten wurde zu einem festen Be-
standteil in der Frage nach einer Systemgestalt des
Menschen. Eine Fülle von Trattatí d’amore64 suchte
nach Antworten, wie das ebenso produktive wie de-
struktive Begehrungsvermögen ‚liebe‘ gemeinschafts-
fähig zu machen wäre.65 Vordergründig wütete neben
Arkadien der Bußprediger Savonarola und verhärtete
die gemüter ebenso wie Reformation und gegenre-
formation. giovanni Battista guarinis „Pastor Fido“
verkehrte Tassos arkadisches ideal ‚Erlaubt ist, was ge-
fällt‘ („S’ei piace, ei lice“; i, 681) in das glaubenspoli-
tisch korrekte ‚gefallen soll, was erlaubt ist‘ („Piaccia,
se lice“; iV, 1409).66 Arkadien beschränkte sich ohne-
hin darauf, gegenüber einer angespannten Zivilisation
die Einbildungskraft als einen ‚Jungbrunnen‘ des Men-
schen zu adeln. Wo sie sich in Wort, Bild und Ton frei
ergießt, kann sie zwar eine Rückkehr zum ungeteilten
glück der paradiesischen Anfänge nicht mehr verspre-
chen. insofern ist das fiktive Wunschland höchst realis-
tisch. Es begründete jedoch einen kulturellen An-
spruch, der seitdem nicht mehr zur Ruhe kam: dass das
Arkadien der Neuzeit die Kunst ist. 

265arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

63 SANNAZARo 1990, S. 239 (Epilog) „A la sampogna“, wo sich
der ,Autor‘ an seine Panflöte wendet und in ihrem Bilde die
ursprüngliche naturalezza und mit ihr den Verlust der arka-
dischen oase beklagt, aber damit die Kunst als das Arkadien
der Neuzeit bestätigt. 

64 TRATTATi DEl ciNQUEcENTo SUllA DoNNA 1913.
65 An den historischen Systematisierungsansätzen hat neben der

theologischen Trinitätslehre von amor sui, amor proximi und

amor Dei auch eine andere, bisher kaum beachtete ord-
nungsfunktion ihren Anteil, den Kirsten Dickhaut entwi-
ckelt: ein liebesverständnis, in dem die (theologische) caritas
ordinata, die soziale Praxis des oíkos und die (medizinische)
Humoralpathologie zusammenspielen, vgl. DicKHAUT 2014,
S. 1–44.

66 gUARiNi 1977, S. 208.

8 Buonamico di cristofano, gen. Buffalmacco: Triumph des
Todes (Detail aus Abb. 7), Pisa, camposanto



Arcadia or the Art of Being Natural: 
Venus’ Renaissance in Sannazaro’s 
“Arcadia” and Giorgione’s/Titian’s 
Bucolic Concert

the desired land of arcadia, in the way the ren-
aissance constructed it, can be considered as a
sculpture transformed into words. Fra angelico’s
oeuvre reveals that in the renaissance Venus is de-
coded in pastoral signs of the landscape and her
pictorial character dramatized by shepherd and
nymph. the shepherd represents a culture of in-
tellect and society, the nudity of the other the un-
natural negation of his sensuality. In the locus hor-
ribilis of arcadia, however, both converge, objec-
tifying their anthropological blockades. the pas-

sion of love is an exciting moment: Venus applied.
But how can the internal blockades of sensuality
and reason be overcome? this is the question of
arcadia. the responses given by sannazaro’s “ar-
cadia” and the Bucolic Concert by Giorgione/titian
defined the early Modern age idea of man in an
exemplary way. a return to a paradisiacal Golden
age is impossible. consequently, the solution can
only be of a cultural nature. the animalistic act of
the naked satyr – the rape of love – corresponds
with his spatial image: the locus horribilis. language
and music, logo-therapy and melo-therapy, how-
ever, are the means of conveying thinking and de-
siring, and art is the arcadia of the modern era. art
offers a cultural stage on which images of life can
be negotiated in an unconstrained way.

ANDRé, Jean-Marie: griechische Feste. Römische Spiele, Stutt-
gart 1994.

ARiSToTElES: Nikomachische Ethik, dt. Übersetzung und Ein-
leitung von Franz Dirlmeier, Berlin 1991 (= Werke in deut-
scher Übersetzung, 6).

–– Poetik, dt. Übersetzung und hg. von Manfred Fuhrmann,
München 1976. 

BRAccioliNi, gian Francesco: Poggius Bracciolini, opera om-
nia, 4 Bde., Turin 1964.

BURcKHARDT, Jacob: Die Kultur der Renaissance, durchgese-
hen von Walter goetz, Stuttgart 1925.

cASSiRER, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, hg.von
claus Rosenkranz, 2 Bde., Hamburg 2010 (= Philosophische
Bibliothek, 607–608).

cASTiglioNE, Baldassare: il libro del cortegiano, hg. von Ettore
Bonora, kommentiert von Paolo Zoccola, Mailand 1972.

cHASTEl, André: Marsile Ficin et l’art, genf 31996.
coSTA, giovanni:la leggenda dei secoli d’oro nella letteratura

italiana, Bari 1972.
cURTiUS, Ernst-Robert: Europäische literatur und lateinisches

Mittelalter, Bern/München 1973.
DicKHAUT, Kirsten: liebessemantik. Frühneuzeitliche Reprä-

sentationsformen der liebe in italien und Frankreich, in:
Kirsten Dickhaut (Hg.): liebessemantik. Frühneuzeitliche
Repräsentationsformen von liebe in italien und Frankreich,
Wiesbaden 2014 (= culturae, 5).

EBBERSMEyER, Sabrina: Sinnlichkeit und Vernunft. Studien zur
Rezeption und Transformation der liebestheorie Platons in der
Renaissance, Diss. Univ. Hildesheim 1999, München 2002.

EgAN, Patricia: Poesia and the Fête champêtre, The Art Bulletin
41 (1959), S. 302–313.

FiciNo, Marsilio: Quid est felicitas/Über die glückseligkeit, in:
Marsilio Ficino: Traktate zur platonischen Philosophie, dt.
Übersetzung und Kommentar von Elisabeth Blum/Paul Ri-
chard Blum/Thomas leinkauf, Berlin 1993, S. 222-263.

–– Über die liebe oder Platons gastmahl – commentarium
Marsilii Ficini Florentini in convivium Platonis de amore,
hg. von Paul Richard Blum, dt. Übersetzung von Karl Paul
Hasse, Hamburg 1984.

FRANTZ, David o.: Festum voluptatis. A study of Renaissance
erotica; columbus/ohio 1989. 

FRiNgS, gabriele: giorgiones ländliches Konzert. Darstellung der
Musik als künstlerisches Programm in der venezianischen Ma-
lerei der Renaissance, Diss. Univ. innsbruck 1996, Berlin 1999.

gEyER, Paul: Von Dante zu ionesco. literarische geschichte des
modernen Menschen in italien und Frankreich, 2 Bde., Hil-
desheim 2013.

–– Die Entdeckung des modernen Subjekts, Tübingen 1997 (=
Mimesis 29),

giRAlDi, giovan Battista [genannt: ciNZio]: Egle, Urbino 1980
[Reprint der Ausgabe von 1546].

gUARiNi, Battista: Pastor Fido, hg. von Ettore Bonora, kom-
mentiert von luigi Banfi, Mailand 1977. 

iSER, Wolfgang: Das Fiktive und das imaginäre. Perspektiven li-
terarischer Anthropologie, Frankfurt a. M. 1991.

JAUSS, Hans-Robert: Studien zum Epochenwandel der ästheti-
schen Moderne, Frankfurt a. M. 1989.

JoHANN cHRiSTiAN REiNHART. Ein deutscher landschaftsmaler
in Rom, Hamburger Kunsthalle (26.10.2012–27.1.2013),
München 2012.

KANTER, laurence B.: A rediscovered panel by Fra Angelico,
Paragone 51 (2000), Ser. 3,29, S. 3–13.

266 wINFrIeD weHle

literatur



KEHNEl, Annette: Päpstliche Kurie und menschlicher Körper.
Zur historischen Kontextualisierung der Schrift De miseria
humanae conditionis des lothar von Segni (1194), Archiv für
Kulturgeschichte 87 (2005), S. 27–52.

KENNEDy, William: Jacopo Sannazaro and the Uses of Pastoral,
Hannover/london 1983.

KlEiN, Robert: Die Bibliothek von Mirandola und das giorgione
zugeschriebene „concert champêtre“, Zeitschrift für Kunst-
geschichte 30 (1967) S. 199–206.

KliNKERT, Thomas: Muße und Erzählen: ein poetologischer
Zusammenhang. Vom „Roman de la Rose“ bis zu Jorge
Semprún, Tübingen 2016 (= otium 3).

KoRBAcHER, Dagmar: Paradiso und Poesia. Zur Entstehung ar-
kadischer Naturbildlichkeit bei giorgione, Diss. Univ. Eich-
stätt-ingolstadt 2005, Augsburg 2007 (= Schriften zur Kunst-
und Kulturgeschichte, 3).

KRAUTTER, Konrad: Die Renaissance der Bukolik in der latei-
nischen literatur des XiV. Jahrhunderts: von Dante bis Pe-
trarca, Habil.-Schr. 1979, München 1983.

lANDiNo, cristoforo: camaldolenser gespräche, dt. Überset-
zung und Einleitung von Eugen Wolf, Jena 1927.

lEViN, Harry: The Myth of the golden Age in Renaissance,
New york 1972.

loTHAR VoN SEgNi [Papst innozenz iii.]: De miseria humanae
conditionis (Vom Elend des menschlichen Daseins), übersetzt
und eingeleitet von carl-Friedrich geyer, Hildesheim 1990
(= Philosophische Texte und Studien, 24).

MAiSAK, Petra: Arkadien. genese und Typologie einer idyllischen
Wunschwelt, Diss. Univ. Köln 1979, Frankfurt a. M. 1981.

MANETTi, giannozzo: Über die Würde und Erhabenheit des
Menschen, hg. von August Buck, dt. Übersetzung Hartmut
leppin, Hamburg 1990 (= Philosophische Bibliothek, 426).

MiRANDolA, Pico della: oratio de dignitate hominis, hg. u. ein-
geleitet von August Buck, dt. Übersetzung Norbert Baum-
garten, Hamburg 1990 (= Philosophische Bibliothek, 427).

–– Über die Vorstellung/De imaginatione, dt. Übersetzung und
Einleitung von charles B. Schmitt/Katherine Park, hg. von
Eckhard Keßler; München 1984 (Human. Bibl. ii, 13);

oViD: Metamorphosen, hg. und übersetzt von Michael von Al-
brecht, Stuttgart 1994 (= Reclams Universal-Bibliothek,
1360).

PETRARcA, Francesco: canzoniere, hg. und kommentiert von
Marco Santagata, Mailand 1996. 

REcKERMANN, Alfons: Amor mutuus: Annibale carraccis gal-
leria-Farnese-Fresken und das Bild-Denken der Renaissance,
Köln 1991 (= Pictura et poesis, 3).

RoUSSEAU, Jean-Jacques: Essai sur l’origine des langues, hg. von
Jean Starobinski, Paris 1990.

–– Versuch über den Ursprung der Sprachen, dt. Übersetzung
von Hans Zischler; in: Jean-Jacques Rousseau: Sozialphiloso-
phische und politische Schriften, München 1981, S.163–221.

SANNAZARo, iacopo: Arcadia, hg. von Francesco Esparmer,
Mailand 1990.

–– Arcadia, kommentiert und eingeleitet von Michele Scherillo,
Turin 1888 (= Biblioteca di autori italiani, 1).

ScHillER, Friedrich: Werke und Briefe, 12 Bde., hg. von Rolf-
Peter Janz/otto Dann/Herbert Kraft/georg Kurscheidt/
Matthias luserke/Norbert oellers/Mirjam Springer/Frithjof
Stock, Frankfurt a. M. 1992 (= Bibliothek deutscher Klassi-
ker, 78).

ScHlEiERMAcHER, Friedrich: Über die Religion. Reden an die
gebildeten unter ihren Verächtern (1799); Hamburg 1970
(= Philosophische Bibliothek, 255).

ScHNEiDER, Steffen: Kosmos, Seele, Text. Formen der Partizi-
pation und ihre literarische Vermittlung: Marsilio Ficino,
Pierre de Ronsard, giordano Bruno, Heidelberg 2012
(=Neues Forum für Allgemeine und Vergleichende litera-
turwissenschaft, 48).

STillERS, Rainer: Ametos Verwandlung. Poetik der Bildlichkeit
in Boccaccios „comedia delle ninfe fiorentine“; in: Meta-
morphosen/Metamorfosi, hg. von Barbara Marx/Peter Ku-
on, Frankfurt a.M. 2005, S. 51–70.

TASSo, Torquato: Aminta. Favola boschereccia/Ein Hirtenspiel,
hg. und übersetzt von János Riesz, Ditzingen 1995.

THoMAS VoN AQUiN: Summa Theologica: Die Deutsche Tho-
mas-Ausgabe, 36 Bde., Salzburg 1933–1985.

ToMASiNi, giacomo Filippo: Petrarcha redivivus, itegram poetae
celeberrimi vitam iconibus aere caelatis exhibens […], Padua
1650.

TRATTATi DEl ciNQUEcENTo SUllA DoNNA, hg. von giuseppe
Zonta, Bari 1913 (= Scrittori d’italia, 56) (Reprint Bari 1967).

TRATTATi Di PoETicA E RETToRicA DEl ciNQUEcENTo, 4 Bde.,
hg. von Bernard Weinberg, Bari 1970.

UNglAUB, Jonathan: The concert champêtre: The crises of
History and the limits of Pastoral, Arion 5 (1997), S. 46–96.

VicKERS, Brian (Hg.): Arbeit, Muße, Meditation. Studies in the
Vita Activa and Vita contemplativa, Zürich/Stuttgart 21991.

WEBER, gregor: Töchter der giorgione-Venus, in: Faszination
Venus. Bilder einer göttin von cranach bis cabanel, hg. von
Ekkehard Mai, gent 2000, S. 16–31.

WEHlE, Winfried: Arkadien oder das Venus-Prinzip der Kultur;
in: Arkadien in den romanischen literaturen, zu Ehren Se-
bastian Neumeister zum 70. geburtstag, hg. von Roger
Friedlein/gerhard Poppenberg/Annett Volmer, Heidelberg
2008, S. 41–71. [online abrufbar: http://edoc.ku-eichstaett.
de/1955/] 

–– Der Tod, das leben und die Kunst. Boccaccios Decameron
oder der Triumph der Sprache, in: Tod im Mittelalter, hg.
von Arno Borst/gerhard von graevenitz/Alexander Pat-
schovsky/Karlheinz Stierle, Konstanz 1993, S. 221–260. [on-
line abrufbar: http://edoc.ku-eichstaett.de/3922/]

–– Arkadien, eine Kunstwelt, in: Wolf-Dieter Stempel/Karl-
heinz Stierle (Hg.): Pluralität der Welten: Aspekte der Re-
naissance in der Romania, München 1987, S. 137–166. [on-
line abrufbar: http://edoc.ku-eichstaett.de/2784/]

Frontispiz: Ausschnitt aus Abb. ##; 1: germanisches National-
museum, Nürnberg. leihgabe aus Privatbesitz. Foto: georg Jan-
ßen; 2: Bowdoin college Museum of Art; 3: Musée du louvre;
4–7: Archiv des Verfassers; 8: © Nicole Hegener, Berlin

267arKaDIeN oDer DIe KuNst NatürlIcH Zu seIN

abbildungsnachweis


	01 nackte gestalten_Titelei
	nackte gestalten_wehle_fahne3



