Nackte Gestalten

Die Wiederkehr des antiken Akts
in der Renaissanceplastik

&S ¢

Naked Revival

The Return of the Ancient Nude
in Renaissance Sculpture

(Hg./Ed.)
NICOLE HEGENER

MICHAEL IMHOF VERLAG
Petersberg 2021



Arkadien oder die Kunst naturlich zu sein:

Venus-R enaissance in Sannazaros ,,Arcadia‘“ und

Giorgiones/Tizians Landlichem Konzert

WINFRIED WEHLE

1. Dignitas hominis

Mythen erzihlen Fabeln von Archetypen, die im
geheimnisvollen Dunkeln liegen. Sie antworten
damit auf tiefsitzende Ursprungsbediirfnisse.! Offenbar
werden sie immer dann akut, wenn sich Kulturzeiten
andern, weil das Alte seine Bindekraft verliert. Dann
braucht der oftene Horizont Riickvergewisserungen in
einer Herkunft, um sich, sei es ankniipfend, sei es ab-
wendend, ein Bild von der Zukunft machen zu kon-
nen. Dieses ,mythische Denken‘,? in dem sich archai-
sche Lebens- und Weltbegriffe einen vorrationalen Aus-
druck verschaffen, hat auch Arkadien, das Land der
Schifer und Nymphen kulturell in Stellung gebracht.
Literatur, bildende Kunst und Philosophie des Huma-
nismus und der Renaissance haben sich diesen imagini-
ren Schauplatz zurechtgelegt,® um im Schutze pastoraler
Anspruchslosigkeit nichts weniger als ein kithnes, neu-
zeitliches Menschenbild zu entwerfen. Offenbar muss
das vorgehaltene entsprechend als defizitir empfunden
worden sein.

Woas dabei auf dem Spiel stand, erschlieBt sich im
Grunde jedoch erst vom mythischen Hinterland her,
mit dem Arkadien verdeckt korrespondiert. Land und
Leute nehmen einen Konflikt auf, dem der biblische
Siindenfall ein abendlindisches Format verliehen hatte.
Solange sich die Stammeltern des Menschengeschlechts

1 Vgl. Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von Joa-
chim Ritter/Karlfried Griinder, 13 Bde., Basel 1984, Bd. 6,
s. v. ,,Mythos/Mythologie®, Sp. 281-292.

2 Mythisches Denken verstanden als vorgingiger, ,geistiger
Urgrund und Mutterboden® des philosophischen Denkens.

im irdischen Paradies aufthielten, waren sie unbewusst
gliicklich; nach der Vertreibung aber bewusst ungliick-
lich. Jetzt mussten sie sentimentalisch erleiden, was sie
zuvor naiv genossen hatten. Fortan wurde die Riick-
kehr in den gliicklichen Zustand des hortus deliciarum,
threm Arkadien, zum groen menschheitsgeschichtli-
chen Projekt. Als sie vom Baum der Erkenntnis aen,
hatten sie sich den Geist der Natur zum Feind gemacht.
Um sich gegen Miihsal, Krankheit und Tod behaupten
zu konnen, waren sie gezwungen, auf die Natur des
Geistes und die Selbsterhaltung durch Arbeit zu setzen
(Gen. 3,17-19). Dennoch enthielt auch diese Strafe
noch eine michtige schopferische Perspektive: aus ei-
gener Kraft zum Schopfer aller Dinge aufzuschlieBen
und sich zu vergottlichen (Gen. 11,4). Die Mythe vom
Turmbau zu Babel hat diese superbia in ein Mahnbild
tibersetzt. Es ist, als ob Jahwe, der Gott des Alten Tes-
taments, seine Geschopfe dadurch besser kennen gelernt
hitte: Er zerstorte nicht den Turm, sondern ihren Lo-
gos, das Denken, das sie erst durch die Einheit der Spra-
che gottlich zu machen drohte (Gen. 11,6-9). War nicht
von Anfang an das welterschaffende Wort — allein — bet
Gott?

Das unstillbare Bediirfnis nach Heimkehr ins Para-
dies musste mithin in heilsame Bahnen gelenkt werden.
Dies tibernahm die grofle geistesgeschichtliche Offen-
barung des Neuen Testaments. Sie gab dem menschli-

Vor einem ,,ausgebildeten ErfahrungsbewuBtsein® erscheint
das ,,Dasein zunichst wie eingehtillt in die Atmosphire my-
tischen Denkens®; vgl. Ernst CASSIRER 2010, Teil 2: Das
mythische Denken, Einleitung, S. 1-4.

3  Dazu WEHLE 1987 (mit weiterfiihrender Literatur).

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

249



chen Verlangen nach Gliick ein Ziel und einen Weg
vor: das himmlische Paradies, Spiritualisierung als Zu-
gangsbedingung und Weltenthaltung als Preis. Diese
lieB3 sich so lange durchsetzen, wie die realen Lebens-
verhiltnisse und deren christliche Deutung als miseria
hominis nicht von den zivilisatorischen und kulturellen
Fortschritten unterlaufen und widerlegt wurden.* Der
Konflikt spiegelt sich in zwei groBen diskursiven Uber-
gingen. Wenn die Erfillung des Diesseits im Jenseits
liegt, dann heiB3t dies, jederzeit vorbereitet zu sein fiir
die letzte Stunde. Darauf dringte eine schriftlich und
miindlich verbreitete ars moriendi. Je mehr das Leben
hier und jetzt jedoch lebenswerter erschien, konnte es
sich durch eine ars (bene) vivendi Lehre zunehmend ge-
rechtfertigt wissen. 1452 hatte ihr etwa Giannozzo Ma-
netti mit seinem humanistischen Manifest ,,De digni-
tate et excellentia hominis* eine einflussreiche Apolo-
gie gewidmet.> Wie ein ,fast sterblicher Gott® stehe der
Mensch in der Welt. Seine Intelligenz ermichtige ihn
zu eigenschopferischen Kulturleistungen. Seine Exzel-
lenz spiegelt sich aber nicht minder in der Schonheit
seines — nackten — Korpers (samt der Wollust des Lie-
besaktes, die er gewihrt) — ein kaum verhiilltes Pladoy-
er fur die alternative Erkenntnis, die sich in den Ansa-
gen der menschlichen Natur verbirgt. Darin lag nicht
der geringste Anstol3 fiir den verstirkten Ausbau einer
psycho-physischen Anthropologie, die sich auf die ani-
ma-Lehre des Aristoteles und seiner Kommentatoren
berufen konnte.

Wie aber wire die Wiirde des Menschen in einer
Zeit zu begriinden, in der die christliche Orthodoxie
die weltliche Deutungshoheit ganz flir sich beanspruch-
te, unabhingig von Verwerfungen der Kirche, die
schon Dante noch im ,,Paradiso geillelte? Die Argu-
mentation bediente sich eines Musters, mit dem auch
spater herrschende Autorititen antiautoritir gedffnet
wurden: Die humanistische Diskussion berief sich ih-
rerseits auf die biblischen Schriften wie im ,,Liber de
miseria hominis“ von Innozenz III., nur dass sie sich
nicht auf einen strafenden, sondern den schopferischen
Gott bezog. Hatte er nicht den Menschen nach seinem
Bild und Gleichnis geschaften und ihm erlaubt, sich die

4 Vgl. LOTHAR VON SEGNI [Papst Innozenz II1.] 1990; dazu
KEHNEL 2005. Spiter, in humanistischer Perspektive Gian
Francesco Poggio Bracciolini, ,,De miseriae humanae condi-
tionis* (BRACCIOLINI 1964, Bd. 1, S. 88—131), dt. Uberset-
zung Rudolf Schicker (1999): http://www.phil-hum-ren.
uni-muenchen.de/Versiones/PoggioMiseria.htm (letzter Ab-
ruf: 15.8. 2018) — In den menschlichen Begierden hat das
menschliche Ungliick seinen Sitz.

5 MANETTI 1990.

250 WINFRIED WEHLE

Erde untertan zu machen? Die Ausgestaltung dieses
Weltinnenraumes lie3 seinem freien Willen, trotz Tu-
gendvorschriften und Geboten, gentigend Entfaltungs-
spielraum. Indirekt aufgewertet wurde dadurch, wie Pi-
co della Mirandolas ,,Oratio de dignitate hominis*
(1487)° zu erkennen gibt, die in der menschlichen Na-
tur liegende curiositas, die sehen will, was sich machen
lasst. Sie appelliert damit an den Sinn fiir ein Gliick, das
im kreatiirlichen Hervorbringen, im Generativen liegt.
Entsprangen dieser naturalen Neigung aber nicht gerade
das verfiihrerische Urtibel, die concupiscentia, die stind-
haft entflammbaren Leidenschaften? Unter welchen Be-
dingungen wiirden sie sich in den Begriff vom Men-
schen eingemeinden lassen? Steht hinter ithrer Anzie-
hungskraft ein eigenes, aber verbotenes Paradies? Wie
wire es der Wiirde des Menschen zuginglich zu ma-
chen, ohne dass es thn animalisch erniedrigt? Pico hat
das Risiko durchaus bedacht.

So wie der Schopfer die Natur insgesamt sinnvoll
eingerichtet hat, so sollte analog dazu auch der Mensch
durch die hochste gottliche Teilhabe, das subtile ingenium
(Manetti), in der Lage sein, seine eigene Natur sinnvoll
in Besitz zu nehmen. Doch durch welche Gedanken-
gebiude, welche Diskursordnung wiirden sich die ve-
getativen Umtriebe des Begehrungsvermogens sozial-
vertriglich kultivieren lassen? Eine der illustren Schau-
biihnen, auf denen dieses neuzeitliche Menschenbild
malgeblich verhandelt wurde, war Arkadien. Die an-
mutig-harmlose Schiferei dieses erfundenen Landes
sollte am ,,groBen Daseinsprogramm der Humanitit*
mitwirken,’ einen eigenen Weg zum Gliick weisen
konnen? Und das obwohl es bereits in seiner Entste-
hungszeit Ende des 15. Jahrhunderts als humanistisches
Kunstwerk galt. Jeder, selbst die singenden und musi-
zierenden Schifer wussten, dass sie Epigonen aus Geist
und Buchstaben der Antike waren.® Arkadien wurde
zur selben Zeit wie Amerika entdeckt, und obwohl es
nahe an die historischen Hofe, Stadte und Akademien
herangeriickt wurde, lag es weit drauBBen vor aller R ea-
litit als ein prinzipielles Anderswo. Den Weg dahin
kannte nur die philologisch geschulte Phantasie der
Kiinstler. Entsprechend stilvoll war es ausgedacht: fliis-

6  MIRANDOLA 1990. Im Gegensatz zu Manetti gibt Pico der
vita contemplativa mehr Gewicht als einer vita activa.

7 Eine Formel von Hans Blumenberg, dessen Sikularisierungs-
konzept kritisch Jacob Burckhardts emphatischen Renais-
sancebegrift zu diskutieren scheint; vgl. BURCKHARDT 1925,
S. 123, passim.

8 Vgl. die weitgespannte Entfaltungsgeschichte in der Sprach-
und Bildkunst bei MAISAK 1981.



1 Johann Christian Reinhart: Italienische Landschaft mit SchlofS auf einem Bergriicken, Niirnberg, Germanisches Nationalmuseum

ternde Wailder, kristallklare Wasser, duftende Wiesen,
kiihle Haine, moosige Grotten, schattenspendende Biu-
me bei stets angenehmsten Witterungsverhiltnissen —
ein einziger, zeitloser Sonntag der Natur.”

2. Arkadien: ein Wunschland

Seinen Zauber mag ein attraktiver Riickblick vermit-
teln. Er nimmt Arkadien nostalgisch verklirt auf und
macht gerade dadurch auf seine emphatische Ansprache
aufmerksam. Johann Christian Reinhart hat die Italieni-
sche Landschaft mit Schlof auf einem Bergriicken 1804 in
Rom geschaffen (Abb. 1).!° Claude Lorrain, Nicolas
Poussin und andere haben ithn — Reinhart war mit
Friedrich Schiller befreundet — zu solch ,sentimenta-
lisch® getonten Ideallandschaften inspiriert. Schonheit,
Harmonie, Friede, die sich tiber die Szene breiten, neh-

9 Darin ist der Prolog von Sannazaros ,,Arcadia“ reprisentativ.
10 Germanisches Nationalmuseum Niirnberg, vgl. JOHANN

men die pastorale Lebensform der vifa otiosa schlechthin
auf: das besondere Verhiltnis des Menschen zur Natur.
Reinhart hat die arkadische Gesinnung im Geftihl der
Spitzeit nostalgisch zugespitzt: der Mensch — eine Ein-
zelheit, aufgegangen im GrofBen und Ganzen der Natur.
In dieser Konstellation kommt ihr die Fithrung in Men-
schendingen zu — in genauer Umkehrung der autklire-
rischen Anthropologie, wo der wissenschaftlichen Ver-
nunft und dem moralischen Gesetz in uns das Recht zu-
stehen sollte, die Natur zu materialisieren. Reinhart
spielt auf diesen Herrschaftsanspruch der Geisteskultur
im Schloss auf dem Felsen hoch tiber dem arkadischen
Grund an. Damit zitiert er im Ubrigen eines der pro-
duktiven Spannungsverhiltnisse, von der die pastorale
Topographie lebt: das unberiihrte Hier, das mit einem
zivilisatorischen Dort korrespondiert, ein Innerhalb
mit einem Aullerhalb der schiferlichen Welt. In die-
sem Sinne lasst sich die Anmut, das Entgegenkommende,

CHRISTIAN REINHART 2012, S. 378, Kat.-Nr. 168, Farbabb.
S. 260.

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

251



Einladende des Tableaus als Gegenbild zu einer jewei-
ligen Wirklichkeit anftihren, in der Unfriede, Dishar-
monie und Lebenszwinge herrschen. Konkret: 1804,
im Entstehungsjahr des Bildes, war Europa ein von
Franzosischer R evolution und Napoleonischen Kriegen
erschiitterter Kontinent. Seit 1799 war Bonaparte Herr
von Italien. Dem setzt dieser in sich ruhende Naturpro-
spekt ein Sehnsuchtszeichen entgegen. Es behauptet,
dass der Mensch wahrhaft zu sich kommt und bei sich
ist, wenn er in der Natur aufgeht. Arkadien tritt mithin
fiir das Andere der Vernunft ein. Diese hatte spitestens
in der Terreur ihre diktatorischen Neigungen oftenbart,
als sie nicht in der Lage war, sich selbst Vernunft beizu-
bringen.

Warum aber die Natur ein authentischeres Leben zu
versprechen vermag, dariiber schweigt sich Reinharts
Bild chiftrenhaft aus. Gebildete Zeitgenossen mochten
sich den Kontext erginzen, angeregt von empfindsamen
Romanen, von Jean-Jacques Rousseau, Sturm und
Drang oder Friedrich W. J. Schellings Naturphiloso-
phie. Dennoch gehort es dem Schlusskapitel einer lan-
gen bukolischen, arkadischen, idyllischen Bildgeschich-
te an. Ungleich mehr Aufschluss iiber ihre bewegenden
Motive verspricht deshalb die spektakuldre ErschlieBung
des Neulandes Arkadien im Renaissancehumanismus.
In kiirzester Zeit eroberte sein Szenarium das kulturelle
Bewusstsein. Zu einer Griindungsurkunde avancierte
geradezu Jacopo Sannazaros Prosimetrum ,,Arcadia®,
um 1504 in Venedig erschienen.!! Das ist erstaunlich.
Die zwolf szenischen Aufnahmen sind sprode, sprach-
lich angestrengt, uneben. Der Autor, Mitglied der nea-
politanischen Accademia Pontaniana, war bemiiht, dem
Vorbild Vergils folgend einen anspruchsvollen ,stilus
humilis‘ zu schaften. Interne Briiche und Ungereimt-
heiten aus einer lingeren Entstehungsgeschichte er-
schweren die Ubersicht; viele gleichartige Situationen
fligen sich zu einer Kette von Reprisen.'? Es wird nur
geredet, gesungen und dariiber berichtet; eine nennens-
werte Handlung findet nicht statt. Ohne eine 6ftnende

11 Empfehlenswerte Ausgabe: SANNAZARO 1990 (mit Einlei-
tung, Kommentar und Bibliographie).

12 William Kennedy hat dies im Rahmen seiner Darstellung
von Werk und Autor nachvollzogen, KENNEDY 1983, S. 114—
135.

13 Vgl. dazu die Wiirdigung von GEYER 2013, hier: Bd. 1:
Dante, Petrarca, Boccaccio, Machiavelli, Ariost, Tasso, Hil-
desheim 2013, S. 193-322.

14 SANNAZARO 1990, S. 27.

15 Die textkritisch kommentierte Ausgabe von Michele Sche-
rillo (SANNAZARO 1888) belegt, in welchem Mal3e Sannazaro
sich wortmateriell auf antike und antikisierende Sprachwerke

252 WINFRIED WEHLE

Fragestellung misste die ,,Arcadia® eines der am we-
nigsten gelesenen Hauptwerke der europiischen Lite-
ratur bleiben. Und doch: Nicht die turbulenten Ritter-
epen von Luigi Pulci, Matteo Boiardo, Ariost oder
Tasso, die groBe Wortkunst der damaligen Kultur!'® —
diese Arcadia war der Bestseller des 16. Jahrhunderts,
mit bedeutender europiischer'* Ausstrahlung, und das,
obwohl seine Materie durch und durch antiquiert war.
Jedes Wort, jede Wendung, Bild oder Satz kommt als
Zitat antiker Belesenheit in Betracht.! Keines der De-
tails ist wirklich neu, und doch wurde das Ganze weg-
weisend originell. Die ,,Arcadia® darf insofern als ein
Musterfall fiir die Transformation antiker Bildungsgiiter
gelten, die sich das Zeitalter des Humanismus und der
Renaissance angeeignet und vor allem systematisiert
hatte. Was sich dabei aber im Namen von ,Nachah-
mung’ methodisch rechtfertigte, vollzog sich effektiv als
neuzeitliche ,réécriture’. Sannazaro befreite den tiber-
lieferten bukolischen Fundus aus den Klammern der Al-
legorie, der er bei Dante Alighieri, Francesco Petrarca
oder Giovanni Boccaccio bis ins frithe 16. Jahrhundert

16 Dadurch aber kam er erstmalig

noch zu dienen hatte.
als eine eigene, ikonographische Provinz in Betracht,
die fuir sich selbst sprechen und eine Eigenbedeutung
annehmen konnte. Die Bukolik trat gewissermalen in
ihren eigenen Kontext ein.!” Davon muss eine starke
Faszination ausgegangen sein; viele Zeitgenossen haben
darin eine Anmutung wahrgenommen, die sie unmit-
telbar betraf.

Die ,,Arcadia® verdankt sich einem ,work in pro-
gress® von rund 20 Jahren. Dabei muss nach und nach
eine folgenreiche Entdeckung stattgefunden haben:
Sannazaro hat erkannt, dass in den bukolischen Topoi,
mit denen er umging, eine ibergreifende Topographie
enthalten war. Er unterwarf die spirlichen Ortsreflexe
einem Raumordnungsverfahren und vervollstindigte sie
zu einer selbsttragenden Landschaft. Sie lieB3 sich als ein
Triptychon entfalten. Die groBle Mitte beherrscht — wie
noch bei R einhart — der anmutige Hain, ausgeschmiickt

bezogen hat; der Hg. hat jedoch keinen Blick fiir die origi-
nale Verarbeitung.

16 Vgl. KRAUTTER 1983. Einen der bedeutenden Uberginge
zur Genese von Arkadien bilden dabei die Nymphengedichte
von Boccaccio, die die allegorisierende Bukolik richtungs-
weisend in poetische Bildlichkeit tiberfiihren; vgl. etwa STIL-
LERS 2005.

17 Dazu grundlegend KORBACHER 2007.

18 Fester Bestandteil des rhetorischen Unterrichts. Vgl. das spat-
lateinische Muster von Tiberianus ,,Amnis ibat etc. (lat.-dt.,
siche CURTIUS 1973, S. 202203, passim, der alle antiken
Naturzeichen kombiniert).



mit den Stilmitteln des rhetorischen locus amoenus.'® Die
Prologe der ,,Arcadia® haben daraus einen ,Sacre du
Printemps‘ komponiert. In gleicher Weise lie3 sich ver-
streuten Andeutungen ein AulBerhalb entnehmen. Sie
traten zum Gegenort der Stadtkultur zusammen und
identifizierten in ihr cvilta als naturferne Lebensweise.
Beide Riume konnten sich dadurch den antikisieren-
den Musterreden vom ,Lob des Landlebens® und , Tadel
des Hoflebens® anschlieBen. Komplettiert wird dieses
Panorama auf der gegentiberliegenden Seite mit dem
locus horribilis, dem finsteren Wald und feindlichen Ge-
birge.

Zu Naturfrommigkeit erweckt wird das Schaubild
dieser arkadischen Natur jedoch erst, um mit Schleier-
macher zu sprechen, indem ein Anschauender vom An-
geschauten affiziert wird.!” Diese Verlebendigung neh-
men die Schifer vor, weil sie, obwohl auch sie aus Geist
und Buchstaben der Antike entsprungen, durch die An-
wesenheit der Frau, der Nymphen, vitalisiert werden.
Sannazaro hat ithnen ,,als erster®, behauptet er nicht oh-
ne Stolz, ihre allegorische, hofisch-galante, oder pane-
gyrische Maskerade abgenommen,?’ die sie noch in
Boccaccios ,,Ninfale fiesolano®, ,,Ameto®, ,,Caccia di
Diana® oder in den enkomiastischen ,,Stanze per la gio-
stra” von Angelo Poliziano getragen haben. Ihre buko-
lischen Figuren kamen dadurch aus ihrem Rollenver-
halten frei und konnten metonymisch, metaphorisch,
als Darsteller zweier gegenliufiger Lebensstile neu auf
die arkadische Biihne gebracht werden. So gesehen
schuf der pastorale Lustort Raum fiir anthropologische
Grundlagenforschung.

Minnlicher und weiblicher Protagonist begegnen
sich zwar im amonen Hain; doch kommen beide im
Grunde von auBerhalb. Der Schifer ist in aller Regel
Gesellschaftsmensch, Stadter, Patrizier, Hofling, Akade-
miker im arkadischen Exil. Er sah sich draulen einer
angespannten stindischen Ehr- und Tugendordnung
ausgesetzt. Sie neigte zu extremen Mitteln, um der
menschlichen Natur mores beizubringen: zu Ketzerver-

19 SCHLEIERMACHER 1970. Er sei hier angefiihrt, weil sich die
arkadischen Liebeshindel als eine Vorschule der Hermeneu-
tik erweisen werden.

20 Im Epilog der ,,Arcadia® wiirdigt sein Sprachrohr Sincero
seinen Autor so: ,,in diesem Zeitalter war ich der erste, der
die schlafenden Wilder wieder erweckt und den Hirten [i. e.
den Mitgliedern seiner neapolitanischen Akademie| vorge-
fithrt hat, die lingst vergessenen Lieder [der Hirten] zu sin-
gen®* (SANNAZARO 1990, S. 241) [paraphrasierende Uberset-
zung vom Verfasser].

21 Wie es etwa Ovid dem Nachmittelalter iiberliefert hat; vgl.
Ovib 1994; 2, 155 (S. 135-1306).

tolgung, Inquisition, Scheiterhaufen, BuBlexzesse, Ver-
bannung, Verfemung, Enteignung und Mord. Sie mu-
teten ithm soziale und religiose Selbstverleugnungen zu.
Auch der Nymphe ergeht es auf ihre Weise nicht an-
ders. Sie ist ein mythisch gebundenes Berg-, Wald- und
Wasserwesen. Thre Heimwelt befindet sich am ,wilden’
Gegenort, dem locus horribilis. Rastlos durchstreift sie
unwegsames Gelinde, jagt und totet das Wild. Es ist ein
Erkennungszeichen: Sie folgt ihren — animalischen — In-
stinkten und wird dadurch ihrerseits anfillig ftir Fremd-
bestimmungen. Die Mythologie versieht sie mit einem
blinden Gehorsam gegeniiber der minnerfeindlichen
Géttin Diana.?! Doch beide zieht es hierher, weil ihre
Herkunftswelt sie befremdet. Sie empfinden sich ver-
einseitigt und defizitir: der eine hochst bewusst, die an-
dere instinktiv. Der Schifer ist zu sehr Zivilisations-
mensch, die Nymphe zu sehr Naturwesen. Beide sind
mit ihrer Situation nicht gliicklich: Sie hat, was ihm
tehlt, begliickende Sinnlichkeit; und er, was ihr fehlt: einen
Begriff von sich selbst. Was also lige niher — das ist die
faszinierende Versuchsanordnung Arkadiens —, als sie ei-
nander an dem Ort begegnen zu lassen, an dem ihre
mitgebrachten Identititen suspendiert werden und sie
sich dem miifligen Zustand der vita otiosa iiberlassen
konnen.?? Dann wiirde der genius loci sie dazu anregen,
unvoreingenommen zu handeln und dem anderen zu
gewihren, was ithn vervollstindigt. Doch wie die Blo-
ckaden der Gesellschaftszwinge und des Naturbanns,
von Intellekt und Instinkt 16sen? Das ist hier die Frage
Arkadiens.

3. Venus: magistra vitae

Eine Losung des Konflikts geht bezeichnenderweise
vom Schifer, dem Kulturmenschen, aus. Seine Hinwen-
dung nach Arkadien entsprang einem bewussten Akt. Mit

Jean-Jacques Rousseau zu sprechen, der seinen Begrift

des Individuums ebenfalls an diesem Kunstland schulte:??

22 Der MubBe als Konstitutionsbedingung literarischen Erzihlens
hat jetzt Thomas Klinkert eine weitgespannte Studie gewid-
met, KLINKERT 2016, hier: Kap. 4 (S. 57—-67). Er entfaltet im
MuBeraum Arkadiens und in seiner Wechselwirkung von
AuBerhalb und Innerhalb vor allem eine ,, Konfrontation
zweler Zeit- und Raumordnungen®, wobei sich die my-
thisch abgegrenzte Welt Arkadiens als narrativer Spiegel er-
weist, um die historisch bedrohte Welt des Autors zu reflek-
tieren.

23 Insbesondere im ,,Essai sur origine des langues® (ROUSSEAU
1990; dt. Ubersetzung ROUSSEAU 1981); dazu grundsitzlich
in subjektgeschichtlicher Perspektive GEYER 1997, bes. S. 180.

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

253



Er sucht sein Heil in einem refour da la nature.** Im Ge-
gensatz zu thm ist die Nymphe zwar schon immer drau-
Ben, aber Teil der verwilderten Natur. Um die beiden
in Kontakt zu bringen, bedienen sich die Kiinstler eines
der altesten dramaturgischen Mittel, der Liebesbegeg-
nung. Dem Modellschifer Ergasto, einem der diskur-
siven Statthalter Sannazaros im Text, fillt eines ,scho-
nen‘ Tages, wie sie hierzulande alle sind, unvermittelt
eine bestiirzend schone Nymphe ins Auge. Sie war, ei-
ner dunklen Neigung folgend, in den arkadischen Hain
gekommen, hatte ihre Jagdwerkzeuge abgelegt, sich
entblot und mythologiegerecht mit dem Wasser ver-
mihlt — Sinnbild fiir das lebensspendende Interesse der
Natur, weit weg von jeder Verhiillung und Verstellung
drauBen. Thre korperliche Nacktheit ist zugleich Anlass
fiir eine semiotische Enthiillung: Sie singt, allein fiir
sich, ohne Absicht (ecloga 1).2> Mit Schiller nimmt der
Schifer das Naturkind in dieser Situation als Verkorpe-
rung des Naiven wahr.?¢

Ein wahrhaft erschiitterndes Geschehen setzt ein. Als
sie thm ins Auge fallt, raubt ihm ihr Anblick von einem
Augenblick zum anderen die Sinne; er wird ohnmich-
tig. In Arkadien ist jedoch alles Zeichengeschehen. Sie
hatte in thm auf sinnlichem, das heil3t natursprachli-
chem Wege ein elementares Bediirfnis entsperrt, das er
auBerhalb, in Gesellschaft, nur negativ, als Unbehagen
in der Kultur verspiirt hatte. Im kairotischen Naturer-
eignis der Nymphe aber wird es positiv identifiziert als
etwas, das ganz urspriinglich zu thm gehort, sich thm je-
doch nur unter Umgehung des Verstandes mitteilt. Er
sinkt zu Boden: Er ist bildlich auf den tiefsten Grund
seiner Identitit gestoBen. Dort aber regiert das Begeh-
rungsvermogen. Auf diese dramatische Weise spricht
sich Arkadien fiir einen grundlegenden Umsturz im
Aufbau des Menschenbildes aus. Nicht die Natur des
Geistes — das Instinktvermdgen, der Geist der Natur ist

24 Natur® wird von den Arkadiern wie eine ontologische Gott-
heit verehrt. Der Prolog der ,,Arcadia® huldigt ihr als ,,maestra
Natura® (SANNAZARO 1990, S. 56). Der liebeskranke Sincero
wirft sich auf die Erde und ruft: ,,O madre universal, benigna
terra® (ecloga VII, SANNAZARO 1990, S. 125). Sie nehmen sie
als eine Himmelsmacht von unten auf. — In Giovan Battista
Giraldi Cinzios Bithnenstiick ,,Egle” (1546; GIRALDI 1980,
S. 14 a/b) reklamiert Egle Venus ausdriicklich fuir Arkadien,
weil sie eine Unsterblichkeit eigener Art kennt. — Zuvor hatte
bereits Marsilio Ficino Venus bestitigt, dass ihr (generatives)
,»Verlangen® darin besteht, ,,im schonen Objekt™ —sagen wir:
der Nymphe — ,,zu zeugen und immerwihrendes Leben in
sterblichen Wesen zu erhalten®, FICINO 1984, S. 255.

25 SANNAZARO 1990, S . 61-63.

26 Schiller hat, als Rousseau-Jiinger, in der Schrift ., Uber die is-
thetische Erziechung des Menschen® den arkadischen ,Anta-

254 WINFRIED WEHLE

die eigentliche Quelle, aus der ein Begrift des Humanen
zu schopfen hat. Dafiir legt das Bad der Nymphen ein
anthropologisches Zeugnis ab. Zusammen mit der
,,Maestra Natura“ als der Lehrmeisterin alles Lebendi-
gen (Prolog) tritt dieses Land ikonographisch dafiir ein,
dass es eine Transzendenz von unten gibt, die Gliick
nicht zerebral, sondern kreatuirlich verhei3t. Deren ur-
eigenste Erfahrungsweise aber ist, wie Ergasto beweist,
die Liebe. Die pastoralen Kunstsachverstindigen priifen
gegeniiber der neuplatonischen Interpretation des Eros
cher dessen Leistungsfihigkeit im Hinblick auf die vita
activa, die ars bene vivendi. Deshalb rufen die Liebesbe-
diirftigen Arkadiens in ihrer Not nach dem sinnenfreu-
digen Amor, Cupido und ithrer Mutter Venus. Sie sind
es, die hierzulande himmlisches Gliick auf Erden ver-
sprechen.?”” Gewiss, Venus und ihre Begleitung waren
lingst zur Bildungsrequisite entzaubert. Niemand unter
den zahlreichen Liebhabern Arkadiens hitte ihrer anti-
ken Aura noch geglaubt. Torquato Tasso treibt im Vor-
spiel zu seinem Stiick ,,Aminta“ ein burleskes Spiel mit
ihr.?® Gerade deshalb aber war es moglich, sie im Schut-
ze mythologischer Unverbindlichkeit anthropologisch
neu zum Sprechen zu bringen.

Doch warum gerade hier, abseits der groBen Welt
der Herrschenden? Arkadien hat Venus in ein Raum-
erlebnis tibersetzt. An einem kostbaren Dokument lisst
sich diese Transposition nachvollziehen. Das dem frithen
Fra Angelico zugeschriebene, zwischen 1415 und 1420
entstandene Gemalde ziert einen Cassone, eine Hoch-
zeitstruhe: Dargestellt ist die Geschichte von Giovanni
Boccaccios Nymphengedicht ,,Ninfale fiesolano® (ca.
1340 ff.) in vier Stationen (Abb. 2).° Der arkadische As-
pekt seiner Bildidee betrifft vor allem Venus, die dop-
pelt ins Bild gesetzt wird. Einmal figurativ: Dem jungen
Mann erscheint sie im Traum, versehen mit dem Nim-
bus einer Heiligen. Danach erhebt sich der Erwachte —

gonismus‘ von Natur und Kultur, Zustand und Person, unter
dem modernen Gesichtspunkt der Freiheit in Schonheit fort-
gefiihrt (11. Brief; SCHILLER 1992, Bd. 8 (Theoretische
Schriften), S. 593), siche auch sein Essay ,,Uber naive und
sentimentalische Dichtung®. ,,Naiv* sei das Interesse an der
Natur, wenn sie ,,eine Art von Liebe und rithrender Ach-
tung® einfloBt (SCHILLER 1992, Bd. 8:Theoretische Schrif-
ten, S. 706).

27 Zum weiteren Zusammenhang vgl. dazu WEHLE 2008,
S. 41-71.

28 TAssO 1995, S. 158-167 (Epilog). Im Ton handelt es sich um
ein scherzo, in dem Venus augenzwinkernd ihre Machtlosig-
keit gegentiber ihrem Sohn Amor eingesteht und damit in-
direkt eine libidingse Liebesauffassung als unvermeidlich er-
scheinen lasst.

29 Vgl. KANTER 2000.



2 Fra Angelico (zugeschrieben): ,,Ninfale fiesolano® nach Boccaccio, Brunswick/Maine: Bowdoin College Museum of Art

Erweckte, um seiner Venus-Erscheinung Folge zu leis-
ten. Wie selbstverstindlich sucht er sie in einer anmu-
tigen Landschaft auf. Er realisiert sie mit allen Attributen
und der Raumaulfteilung, die den Schauplatz von Schi-
ter und Nymphe auszeichnen: Wasser, Hain, Wald, Fel-
sen, Blumen, Tauben (im Bildfries). Aus ihnen 16sen
sich, gleichsam als deren dazugehorige natiirliche Inkar-
nation, die nackten und badenden Nymphen. Venus ist
im Aquivalent ihrer mythographischen Ausstattung auf-
gegangen. Das entfaltete Arkadien legt damit ein an-
schauliches Zeugnis flir die These ab, dass die Natur,
stellvertretend flir die menschliche, im Medium sinnli-
cher Liebe einen eigenen, leibnahen Anspruch auf Voll-
kommenheit zu erheben vermag. Entsprechend verhilt
sich der junge Mann. Er legt seinerseits alle Kleider der
Zivilisation ab, gibt sich ganz dem Naturtrieb hin und
ergreift mit ,seiner’ Nymphe fiir Venus Partei. Thr Lust-
prinzip will nicht mehr als dass Leben sei und werde,
dass es nicht endet, sich vielmehr unendlich erhalt. Das
Cassone-Bild leitet aus threm gebieterischen Lebensprin-
zip sogar die Lizenz ab, die minnerfeindlichen Nym-
phen mit Gewalt zeugungswillig zu machen (vierte Sta-
tion), Ausdruck biozentrischer Selbsterhaltungsdyna-
mik. Ein letztes Ziel wie den Gedankenkulturen liegt
ihr fern; diese verpflichten uns auf endzeitliche, utopi-
sche Paradiese. Der arkadischen Parallelwelt geht es je-
doch gerade um den Erhalt eines Anfangs. Fiir ihn soll
das frithlingshafte Lebenselixier dieses Landes unser ur-
spriingliches Empfinden empfinglich machen. Um die-
ser alternativen Wahrnehmung willen haben sich die
Quellnymphen unbewusst fiir die Schifer entkleidet.
Kundige Zeitgenossen diirften ihr Bad durchaus mit
Sandro Botticellis Geburt der Venus in Verbindung ge-

30 Dazu LEVIN 1972 sowie COSTA 1972.

bracht haben. Ergasto, Sannazaros Double, hat diesen
emphatischen Erkenntnisvorgang dramatisiert: Ein Blick
geniigt und die Badende ist ,seine’ Nymphe. Eine Epi-
phanie, keine Idee bildet den wahren Anfang arkadi-
schen Denkens; Sehen und Erkennen ist eins. Fiir das
minnerfeindliche Wesen gilt dies ebenfalls, allerdings in
Umkehrung. Der Schifer sah sie und sank wie tot zu
Boden. Die Jagerin hatte Erfolg, ohne gejagt zu haben.
Sie musste sich eine fatale Wirkung zuschreiben, von
der sie bisher nichts wusste. Entsprechend geriet auch
sie auler sich: Thr Gesang schligt in dissonante Schreie
um. Seines wie ihr Selbstverstindnis wurde elementar
erschiittert. Der eine hat sich im anderen als zutiefst be-
fremdet, das heillt ungliicklich erfahren.

4. Sprachmusik

Das ist das arkadische Moment schlechthin, um die Fra-
ge nach einer erfiillten Lebensweise in nachparadiesi-
schen Zeiten zu stellen. Zu welcher Antwort das Land
der Schifer und Nymphen anzuregen vermag, entwi-
ckelt die Arcadia abermals im Riickgrift auf antikes Bil-
dungsgut. Thr locus amoenus hat, als er von Venus my-
thologisch vertieft wurde, seinerseits ein weiteres Urbild
anschlussfihig gemacht: das Goldene Zeitalter.?" Es ver-
wahrt auf seine Weise den Mythos eines idealen An-
tangs: Das Menschengeschlecht sei am Ursprung seiner
Geschichte uneingeschrinkt — unendlich — gliicklich
gewesen. Niemand konnte sich den Zustand verlocken-
der ausmalen als einer wie Torquato Tasso, dessen an-
gespannte Psyche seiner am meisten bedurft hitte. Das
erste Chorlied seines ,Hirtenspiels® ,,Aminta* feiert die
,,schone goldene Zeit, [...] weil [...] die golden-gliick-
liche Regel galt, von der Natur gemeiB3elt: Erlaubt ist,
was gefillt”; denn ,,Nymphen und Hirten salen ge-

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

255



meinsam und mischten unter die Worte Fliistern und
Liebkosen, zum zirtlichen Flistern die Kiisse, eng um-
schlungen. Nackt gingen die Midchen und entbl6ften
ihre frischen Rosen*.3!

In dieser vorgeschichtlichen Utopie durfte der
Mensch begehren, wonach seine Natur verlangte, und
die Natur gewihrte thm, was er begehrte. Auf dieses
naive Einvernehmen bezieht sich Tassos Gliicksformel
(,,el piacce, el lice®). Im Falle seines Schifers Aminta
wire es die willige Nymphe Silvia gewesen. Dieser my-
thische Paradiesgarten als kulturgeschichtliche Riick-
front des arkadischen Hains hat sich, vielfach variiert,
fest mit den hohen Erwartungen an das menschliche
Begehrungsvermogens verbiindet. In seinem illusiona-
ren Gewande durfte der Wunsch Wirklichkeit bean-
spruchen, dass Sinnengliick der Sinn der Natur ist — um
sich damit jedoch sogleich die Lebensfrage aller Spite-
ren einzuhandeln: Warum hat sich ihnen eine vollkom-
mene Erfillung ithres Begehrens so vollkommen entzo-
gen? Sannazaros alter Schifer Opico erklirt es so: Je ilter
die Welt wurde, desto mehr verschlechterte sie sich.3?
Schuld am selbtverschuldeten Ausgang des Menschen
aus seiner Naturlichkeit war die proteushafte Wandel-
barkeit und Unbestindigkeit der Welt. Sie hat das Erbe
des Goldenen Zeitalters veruntreut und Stufe um Stufe,
iber ein silbernes zu einem eisernen, ja bleiernen Zu-
stand — Blei fiir Kugeln herabgewirtschaftet. Die jewei-
lige Gegenwart konnte dadurch als ein Tiefpunkt an
Unnatur angeklagt werden. Eine unumkehrbare Deka-
denztheorie bestimmt mithin den Gang der Mensch-
heitsgeschichte.® Ein Begriff fiir kulturellen, techni-
schen oder sozialen Fortschritt kennt Arkadien noch
nicht, auch nicht die Ehe aus Liebe. Gerade deshalb
aber eignete es sich als kritisches Gegenbild zu beste-
henden Verhiltnissen.

Der tiefere Grund fiir diese Verlustgeschichte ver-
mag jedoch ein anderer Ursprungsmythos zu enthiillen,
auf den Arkadien in stummer Korrespondenz anspielt:
eben die Paradieserzihlung der Genesis. IThre Ikonogra-
phie des hortus deliciarum bestitigt ihrerseits, dass Adam
und Eva solange gliicklich waren, wie ihre Wissbegier-

31 TAsso 1995, 682-723, S. 55-56; vgl. dazu den Kommentar
des Herausgebers Janos Riesz (T'Asso 1995, S. 188-193).

32 SANNAZARO 1990, ecloga VI, 110-111, S. 114: ,,Or conosco
ben 1o che’l mondo instabile / tanto peggiora pit quanto in-
vetera“.

33 Nicht zufillig reflektiert die Krisenzeit des 18. Jahrhunderts
ihren historischen Ubergang, mit Foucault zu sprechen, von
einer klassisch-aufklarererischen zu einer offenen, evolutio-
niren Episteme ebenfalls in diesen archaischen ,Mythen des
Anfangs‘. Der Riickgrift darauf bei Rousseau, Herder, Kant,

256 WINFRIED WEHLE

de sie noch nicht dazu verfiihrt hatte, sein zu wollen
wie Gott. Aus Sicht einer unberiihrten Naturidentitit
besteht das Uriibel des Verstandes in der superbia. Was
sie zu generieren vermag, dem hat Luzifer infernalisches
Aufsehen verschafft. Paradiese sind konservativ.

Arkadien spielt zwar auf diese begliickenden Imagi-
narien an. Im Vergleich dazu begegnet es ithnen jedoch
in verbliffendem MafBe realistisch. Nicht nur, dass die
Schifer-Poeten und -Singer selbst ihr poetisches und
musikalisches Naturell kenntlich machen.?* Sie lassen
auch keinen Zweifel, dass Paradiese unwiederbringlich
vergangen sind. Von daher die elegische Abtonung die-
ses Wunschlandes. Deshalb tragen die Eklogen in aller
Regel Klagelieder vor. Das bestindige Gliick, das allen
vorschwebt, geht mit dem Bewusstsein einher, dass es
auf nattrlichem Wege unerreichbar geworden ist.
Streng genommen endet deshalb auch keine der arka-
dischen Liebesgeschichten wirklich gliicklich. Selbst die
selige Umarmung von Aminta und Silvia bei Tasso
kommt nur unter Todesgefahr zustande. Woanders be-
enden Zufall, Zauber, Magie oder Entsagung den Kon-
flikt von Pflicht und Neigung; wirklich 16sen tun sie thn
aber nicht. Die schiferliche Gemeinde von Nicolas
Poussins Et in arcadia ego sammelt sich um ein memento
mori. Bereits die ,,Arcadia® geht bestindig mit dem Mo-
tiv des Todes um (ecloga V, 10, 12). Was also wire mit
dieser schonen Ersatzverzauberung fiir eine angespannte
Gegenwart eftfektiv gewonnen?

Schauen wir auf Sannazaros Modellschifer Ergasto.
Wie versucht er, dem in der Nymphe verkorperten Ap-
pell an seine Libido zu gehorchen? Wo eine Liebesver-
einigung im Sinne der Venus Wunsch bleiben muss,
wird sie auf den Weg der Neuzeit gedriangt. Das Gliick
dieser Welt soll dann nur noch unter den Bedingungen
der Spitzeit, das heil3t unter Aufsicht von Kultur und
Verstand wahrgenommen werden diirfen. Darin scheint
der hohe Anteil petrarkistischer Lyrik nachzuwirken, der
in den Wort— und Gedankenschatz der Schifer einge-
gangen ist. Laura und ihre Minneschwestern bleiben,
auch wenn sie sich in der Vorstellung der Liebhaber
nackt zeigen diirfen,* korperlich unerreichbar. Der

Schiller bis zu Leopardi diente der Vergewisserung eines Ur-
sprungs in einer unabsehbar fortschreitenden/fortschrittli-
chen Welt der Geschichte, vgl. etwa Hans-Robert Jauss’
»Mythen des Anfangs. Eine geheime Sehnsucht der Aufkli-
rung®, Jauss 1989, S. 24—66.

34 Dazu pointiert ISER 1991, Kap. 2, S. 60-100.

35 Vgl. PETRARCA 1996, dort: V, 147, S. 99 (sogenannte Meta-
morphosenkanzone, benutztes Exemplar: Bibliotheca Reiner
Speck, Koln); in eine kokette Hlustration tibersetzt in TOMA-
SINI 1650, Fol. 137.



Neuplatonismus hat sie darin bestirkt und sich dadurch
mit der Sittenstrenge der mythologischen Diana verbiin-
det, die ihre reizenden Nymphen zu rigoroser Enthalt-
samkeit verpflichtete. Ein Entgegenkommen von weib-
licher Seite, zumindest in Arkadien, wiirde dem sanften
Gesetz des Landes widersprechen. Alles andere entspri-
che der unbeherrschten Art des geilen Satyrs, der daran
erinnnert, dass die schiferliche Demut ein moralisches
Kunstwerk ist. Es kann also nur darum gehen, die fest-
gefahrenen Gedankenginge drauBen an den Quellen der
Natur im Sinne ithres Wassers des Lebens zu ,liquidie-
ren‘. Genauso reagiert Ergasto. Er beklagt und besingt
sein unerftilltes Verlangen in bewegenden Versen und
tragt den Namen der Angeliebten in die Rinde der Bau-
me ein. Und damit glaubt er, die sprode Nymphe ge-
neigt machen zu konnen? Doch genau darin erfasst der
Autor eine kithne Méglichkeit, um die zivilisatorischen
Krinkungen der menschlichen Natur therapieren zu
konnen. Bereits der Prolog der ,,Arcadia® hatte darauf
vorbereitet. Dort heil3t es, die Hirtenlieder bertihrten
diese scheuen Wesen so sehr, dass sie ihre ,,Jagd nach
umbherstreifenden Tieren vergessen und ,,K&cher und
Bogen am FuBle der hohen Pinien des Menalos und des

36 — welch ein symbolkrif-

Lykeion haben liegen* lassen
tiges Zeichen. Den tieferen Grund deckt eine spitere
Szene auf: Als Ergasto ,seine‘ (blonde) Nymphe zum ers-
ten Mal wahrnahm, stand sie im Wasser — und sang, al-
lein, fiir sich;*” eine unwillkiirliche Entaulerung der an-
deren, unterdriickten Seite dieses Naturwesens. Es ist ein
Schliisselereignis Arkadiens. Wer sich hierher begibt,
dem 16st sich die Zunge auf alternative Art. Der liebliche
Ort verfiihrt ihn zu einer semiotischen Umerziehung.
Der Schifer kann die Rigorismen der Standes- und
Glaubensbegrifte hinter sich lassen; die Nymphe ihre
stumme Animalitit. Dadurch kommen sie in die Lage,
sich der zweiten Stimme der Sprache hinzugeben: ihrer
Euphonie und Ikonologie. Arkadien behauptet, dass uns
das Melos authentischer anspricht als der Logos; so wie
Bildlichkeit gleichsam Musik ist fiir die Einbildungskraft.
Die arkadischen Bildklinge kennen mithin einen Hin-
tereingang zur verschiitteten Tiefennatur des Menschen.
Sie veranlassen ein memento vitae und mit ihm eine Aus-
sicht auf ein lebensnahes Gliick.

36 SANNAZARO 1990, Prologo, S. 54-55: ,le tenere Ninfe, di-
menticati di perseguire 1 vaghi animali, lasciarono le faretre e
gli archi appie degli alti pini di Menalo e di Liceo®.

37 SANNAZARO 1990, ecloga I, 61-67, S. 62.

38 SANNAZARO 1990, ecloga IV, 46, S. 93, und passim.

39 Cinzios Satyrspiel ,,Egle® thematisiert diese Gefihrdung aus-
driicklich, indem es die verfolgten Nymphen das Schicksal

Ergasto beruft sich dabei auf den antiken Kronzeu-
gen Orpheus®®; Angelo Poliziano hatte wenig zuvor in
seiner ,,Fabula di Orfeo® (1480) sein Vorbild beschwo-
ren. War es dem antiken Singer nicht gelungen, mit
den Mitteln von Stimme und Musik Steine zu erwei-
chen und zur Unterwelt vorzudringen, wo seine Liebe,
Libido allgemein, ihren anthropologischen Sitz hat?
Dennoch, die Schifer kommen mit ihren arkadischen
Liedern nicht wirklich zum Ziel; Orpheus letztlich ja
auch nicht. Den Verfechtern Arkadiens geht es vielmehr
darum, in ihrer pastoralen Kunstwelt eine neuzeitliche
Schule der Wahrnehmung zu eréftnen. Hier diirfen die
natiirlichen Beweggriinde des Menschen nicht mehr nur
abwehrend, sondern um ihrer selbst willen geduBert
werden. Dem dsthetisch geschulten Wort und Bild wird
zugestanden, nicht linger nur allegorische oder doktrinir
vorsortierte Wahrheiten einzukleiden, sondern sich im
Sinne von Venus klangvoll, bildreich auszuleben. In der
Musik der Hirten, im Wohlklang ihrer Verse hallt ein
urspriinglicher Einklang der Herzen nach, der jetzt al-
lenfalls noch im locus amoenus — der Kunst ein Echo hat.
Sich korperlich mit ithrer Nymphe zu vereinigen, ist
nicht eigentlich das Thema Arkadiens; vielmehr wie es
sich in gegenseitigem Einvernehmen ermdoglichen lief3e.
Fiir dieses sanfte Gesetz ist dieses Wunschland zubereitet.
Eftektiv besitzen konnen die Schifer ihre Nymphe nur
im Zeichenkdrper ihrer Lieder. In dieser Hinsicht ist die
pastorale Illusion illusionslos: An paradiesisch vollkom-
menem Sinnengliick lisst sich nur noch in lustvoll ani-
mierter Gedankenbewegung teilnehmen. Die Spur von
Venus, der naturhaften Liebesneigung, muss sich also im
Ausland des Kulturellen nicht ginzlich verlieren, wann
immer sie dsthetisch aufgenommen wird. Die Kiinste
geben sich damit als Liebestorm des Denkens zu erken-
nen. Solange es sie gibt, wire damit zwar nicht der An-
spruch auf vollkommenes Gliick, doch zumindest der
Wunsch danach verewigt.

Nicht dass es nicht auch andere korperbetonte Vor-
stellungen gegeben hitte, wie ein Paradies auf Erden zu
schaffen wire. Satyrn und Faune sprechen die andere,
animalische Sprache. Sie nehmen, wenn sie konnen,
mit Gewalt, was sie wollen, zerstéren dadurch aber ge-
rade die arkadische Illusion” — es sei denn, die Nym-

der Ovid’schen Daphne erleiden lisst: Sie verwandeln sich in
die Naturausstattung des arkadischen Hains und bestitigen
damit, als Miniaturen der Venus, dass die amone Natur eine
sublime Anschauungsform der Liebesgottin ist. In diesem
Sinne umarmen und kiissen die liebestrunkenen Schifer und
Faune die Gewichse — eine mythische Anbahnung von Na-
turliebe, GIRALDI 1980, 4. Akt. S. 46b—47a.

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

257



phen erliegen ihrerseits ihrem erotischen Naturell.*

Deshalb riickt das Land der Schifer und Nymphen is-
thetische Erkenntnis als einen eigenen, nicht-rationalen
Weg zur Identititsbildung so entschieden ins Bewusst-
sein. Das ist seine kiithne, neuzeitliche Initiative.

5. Pastorale Neigungen

Sannazaro und die Dichter stehen damit keineswegs al-
lein. Dies kommt auf einem anderen Schauplatz eher
noch spektakulirer zum Ausdruck: in der Malerei. Das
sogenannte Ldandliche Konzert von Giorgione/Tizian for-
muliert in diesem Zusammenhang ein raffiniertes Ma-
nifest (Abb. 3).*! Es ist wohl um 1509 in Venedig ent-
standen, eben dort also, wo wenige Jahre zuvor Sanna-
zaros ,,Arcadia® veroffentlicht wurde.*? Das Gemilde
lockt den Betrachter, es von den beiden Frauengestalten
her zu erschlieBen. Auf sie fallt das meiste Licht; ihre
GroBe hebt sie gegen die anderen ab; sie nehmen den
Vordergrund ein; in ihrer Nacktheit liegt die stirkste
Appellfunktion. Sowohl von ihrer Bildtradition als auch
den Bildparallelen der Maler her gesehen darf die do-
minante Figur links als Zitat einer antiken Venus-Statue
angesehen werden.* Thr Schamtuch spielt zwar auf ei-
nen klassischen Faltenwurf an, widerruft aber seine
Funktion: Es verdeckt gerade nichts. Zugleich bekennt

40 Siehe dazu FRANTZ 1989, mit besonderer Berticksichtigung
von Pietro Aretinos ans Pornographische grenzenden Schrif-
ten, sowie RECKERMANN 1991,

41 Eine Fiille von materialreichen Studien hat sich diesem rit-
selhaften Bild gewidmet. Die Diskussion nachzuvollziehen
wiirde einen eigenen Forschungsbericht verlangen. Die Stu-
dien von FRINGS 1999, von UNGLAUB 1997 sowie von KOR-
BACHER 2007 haben unter ihrer jeweiligen Perspektive die
wesentlichen Positionen umrissen. Es dominieren vor allem:
die Frage nach der Autorschaft (Giorgione/Tizian), verbun-
den mit der Entstehtungszeit (1509); die Verbindung der
Thematik mit bukolisch-arkadischer Literatur, namentlich
mit Sannazaros ,,Arcadia“ (ebenfalls Venedig 1504); Korba-
cher nennt Giorgione einen ,,malenden Sannazaro® (KOR-
BACHER 2007, S. 177). Dominant ist eine diachrone motiv-
geschichtliche ErschlieBung der Bildquellen und der syn-
chronen Bildparallelen. SchlieBlich die Frage nach der Mit-
telpunktfigur, und ob durch sie Poesie oder Musik das Para-
digma arkadischer Naturwahrnehmung ist. Die Gelehrsam-
keit, mit der das Lindliche Konzert in die damalige Bild- und
Sprachlandschaft eingebettet wird, wirft allerdings die Frage
auf, ob die Maler ihr Bild tiberhaupt mit der selben philolo-
gischen, philosophischen und kunstwissenschaftlichen Inten-
sitit haben fundieren konnen. Was immer sie rezipiert haben
mochten: Sie haben es ihrem eigenen, dem inneren Kontext
unterworfen, der Komposition ihres Bildes. Damit haben sie
vermieden, nur epigonal eine breite Motiv- und Themen-

258 WINFRIED WEHLE

sich die Géttin nur noch anamorphotisch gewunden zu
threm Ideal der Schonheit. Thre Geste delegiert ihre
Macht an das Ambiente; ihre Gestalt selbst geht im
Landschaftsprospekt auf und wird in diesem Sinne na-
turalisiert. Ihre Erotik stellt sie einerseits unverhullt aus,
bekennt sich andererseits aber nicht zu ihr: Entschieden
wendet sie sich von den Minnern ab, scheint ganz in
sich gekehrt. Insofern darf man den Malern unterstellen,
dass sie mit ihr ein hochst publikumswirksames Bil-
dungsgut aufrufen, ihre Gottheit aber entmythologisie-
ren und in eine faszinierende Metonymie tiberfiihren.
Der Kopf, populdres Sinnbild fiir das Verstandesvermo-
gen, richtet sich auf den Brunnen. Sie spendet das Was-
ser — des Lebens*, aus dem sie als Aphrodite einst ge-
kommen ist. Zeichenhaft erwichst aus threm Haupt
gleichsam der Stamm eines Baumes und erklirt sinnfil-
lig, dass die Vegetation Arkadiens im Grunde ihr vege-
tatives Naturell ansichtig macht. Sie bestitigt damit auf
thre Weise die topographische Umschrift des Cassone zu
Boccaccios Ninfale fiesolano. Thr Auftritt stellt insofern
ihr kreattirliches Wesen heraus. Im tibertragenen Sinne:
Die nackte Natur hat fiir sich genommen kein beson-
deres Interesse am Menschen.

Dem Autbau des Gesamtbildes liegt ein doppeltes
Triptychon zugrunde:* ein duBeres, in dem die lebende
Skulptur der Venus, die Gruppe der drei Lagernden und
der Hirte rechts im Hintergrund divergent miteinander

tradition, und sei es meisterhaft, fortzuftihren. Die Origina-
litdt besteht gerade darin, dass sie verbreitete Bildzeichen in
eine neue, kithne Konstellation einzutragen wussten.

42 Wie viele andere stiitzt Unglaub auf dieses Datum seine his-
torisch-politische Interpretation: Es sei eine Elegie auf den
Verlust der Festlandsbesitztimer Venedigs 1509 an die Liga
von Cambrai. Ob die Kiinstler die arkadische Dialektik von
Stadt und Land so aktualistisch und zeitnah in Kunst tiber-
setzen wollten — und konnten? (UNGLAUB 1997, S. 46, S. 77);
die Villa tiber dem Patrizier sei Ausdruck fiir ihn als einem
Vertriebenen.

43 Dazu etwa WEBER 2001.

44 Eine der umstrittenen Fragen: Ist es Schopfen oder Giellen?
Frings hat die Diskussion restimiert, FRINGS 1996, S. 97-99.
Ein praktischer Versuch beseitigt schnell jeden Zweifel: Sie
spendet das Wasser des Lebens, aus dem sie selbst kommt, ist
somit die Verkorperung des generativen Lebensprinzips.

45 Gerade im Hinblick auf den kompositorischen Grundriss fillt
es auf, dass der offentsichtliche interne Bildzusammenhang
als der originalen Leistung der Kiinstler kaum einmal wirk-
lich als Ansatz gewihlt wird, um die Aussage aus ihren eige-
nen Bedingungen zu gewinnen. — Entgegen der offensicht-
lichen Dreiteilung des Tableaus insistiert Patricia Egan auf
einer — asymmetrischen — Zweiteilung, bedingt durch ho-
here Zivilisiertheit auf der linken Seite (ist die grofle Venus

zivilisiert?) gegeniiber der rustikalen auf der rechten (EGAN
1959, S. 304, S. 307).



3 Giorgione/Tizian: Ldndliches Konzert, Paris, Musée du Louvre

korrespondieren. Eine durchgehende Sichtachse ver-
mag die Zusammengehorigkeit der gegeneinander ab-
gesetzten Figuren aufzudecken (Abb. 4). In das duBlere
Triptychon ist zugleich ein inneres eingelassen, dessen
Gestalten sich erkennbar konvergent aufeinander bezie-
hen. Folgt man der Lektiireanleitung der Linie, lisst sich
das Standbild der Venus links zweifach mit dem arkadi-
schen Personal in Beziehung setzen, das heil3t zum Ge-
genstand einer Befragung machen. Zum einen lasst sie
sich aus der Perspektive des armselig gekleideten Hirten
deuten (Abb. 5). Thm geht jedes arkadische Pradikat ab.
Er ist nur mit einem drftigen Lendentuch bekleidet.
Sein Emblem, der Hirtenstab, ist ein Werkzeug, an dem
ein Essensbiindel hingt. Seine intellektuelle Anspruchs-

46 Zu seiner Charakteristik konnte auch das Schaf beitragen, das
sich thm erkennungsdienlich zuwendet.

losigkeit spiegelt sich in seiner Gemeinschaft, den Tie-
ren.*® Heil3t dies aber nicht, im Riickbezug auf Venus,
wie gering und verarmt von ithm aus gesehen ihr Inte-
resse am Bedarfsleben des Menschen ist? Sie hat sich
von allen abgewandt; von ihr aus gesehen bleibt sich der
Hirte selbst iiberlassen, so wie sie ihrerseits narzisstisch
ganz in sich verschrinkt ist. Vom Liebesgliick, das sie so
unverhiillt verspricht, ist er ,weit® entfernt, obwohl Teil
dieser belebten Natur.

Ihre andere Deutungsperspektive geht vom inneren
Triptychon aus. Auch dieses legt Nacktheit als Blickfang
fir seine ErschlieBung nahe. Die Venus-Gestalt er-
scheint hier weiter arkadisiert, in der Abwandlung einer
Nymphe, die sich in krassem Gegensatz zur Art des
Landes jedoch ebenso unverhiillt zeigt wie die groB3e
Venus und sich riickhaltlos den Schifern darbietet — ge-
geniiber der pastoralen Literatur ein unerhorter Tabu-

bruch. Von daher die Frage: Welche Bedeutung konnte

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

259



4 Giorgione/Tizian: Landliches Konzert, Paris, Musée du Lou-
vre (Schema)

ihr zukommen, wenn sie sich den Menschen und diese
sich ithrem sinnlichen Potential often zuwenden? Darauf
antworten das Blickgeschehen und die Zuordnungsver-
haltnisse der Trias. Die Gestalten verbindet eine inten-
sive Kommunikation. Die Venus-Nymphe macht die
beiden minnlichen Begleiter dadurch zu Interpreten ih-
rer Sinnlichkeit. Auffilligerweise wenden zwar beide
ihren Korper ithrem Korper zu, haben jedoch unver-
kennbar keine Augen fiir ihre Bl6Be. Thr erotischer Ap-
pell erscheint thnen mithin nachrangig im Vergleich zu
dem, was sie selbst verbindet und beschiftigt: ithre Kop-
fe sind einander zugeneigt; ihre Blicke suchen sich; Zei-
chen dafiir, dass thnen nicht die Venus-Natur der Nym-
phe, sondern ihr Blickgeschehen, ihre geistige Verbin-
dung primir ist.

6. Eros und Logos

Welche Bedeutung sie gleichwohl dem libidindsen
Moment beizumessen vermdogen, hat die Darstellung in
subtil komponierten Gegensatzzusammenhingen nie-

47 Vgl. dazu die musikgeschichtliche und -ikonologische Do-
kumentation von FRINGS 1999, S. 40-51, ohne allerdings
eine Anspielung auf Apoll in Betracht zu ziehen, obwohl
einschligige Dokumente zitiert werden (z. B. der Stich
Apoll und Marsyas von Benedetto Montagna, FRINGS 1999,
S. 181).

48 CASTIGLIONE 1972, 1, 14, S. 59-60: ,,I’cortigiano ha da com-
pagnare [...] ogni suo movimento con la grazia; e questo mi
par che mettiate per un condimento d’ogni cosa, senza il qua-
le tutte Daltre proprieta e buone condicioni sian di poco va-
lore. Eines der Motive seines ,,Libro del Cortegiano® be-

260 WINFRIED WEHLE

dergelegt. Oftensichtlich und damit erwiinschter An-
satzpunkt ist die Antithese von Nymphe und Edelmann.
Thre Korper sind sich zwar zugeordnet; gegensitzlicher
aber konnte ihre Kleidung nicht sein. Thre Nacktheit
bekennt sich dabei zum — paradiesischen — Naturzu-
stand; die zierreichen Gewinder hingegen zur hofisch-
patrizischen Gesellschaftskunst. Wie zum Beweis lagert
der Lautenspieler genau unterhalb der Gebaude im Mit-
telgrund, die ihn bildlich mit der Denkweise von Haus
und Stadt identifizieren. Die Bedeckung seines Kopfes
gibt es zu verstehen: Er steht unter der Ob-Hut des pla-
nenden Verstandes. Obwohl in freier Natur, dominiert
ihn seine Verhaftung mit der Zivilisation. Gleiches gilt
auch flir den unscheinbaren Hirten, der ganz in seiner
praktischen Titigkeit aufgeht und arkadischer Mufle
ginzlich fern steht. In zweiter Hinsicht ist der Gegensatz
von Natur und Kultur jedoch zugleich auf gegenseitige
Angewiesenheit hin angelegt. Eher beiliufig scheint ein
korperliches Signal: Die rechten Fiile der beiden deu-
ten eine Berlihrung an. Das eigentlich Verbindende
aber bringen ihre Musikinstrumente zum Ausdruck. Sie
bestitigen beiden einen ausgeprigten Sinn fiir das Me-
los, ganz wie Sannazaros ,,Arcadia“. Die Venus-Nym-
phe hat allerdings ihre schlichte Syrinx abgesetzt, so als
ob sie deren musica naturalis dem instrumentum artificiale,
der mehrstimmigen Lyra*’ Apolls den Vorrang einrau-
men wollte. Im Ubrigen hilt sie ihre Flote nicht spiel-
gerecht; eher wie der Maler den Pinsel — ein verstecktes
Signal ut musica pictura? Dennoch fehlt der kunstvoll into-
nierten civilta ihres Gegeniibers ganz offenbar die unver-
falschte naturalezza ihrer Flote, abermals so, wie Sannazaro
sie seiner singenden Nymphe als Naturgabe zugebilligt
hatte. Selbst Baldassare Castiglione benannte unge-
zwungene Anmut und Grazie als hochstes Bildungsziel
des ,,Cortegiano® und pragmatisiert damit ein arkadi-
sches Ideal.*® In diesem Gegensatzzusammenhang du-
Bert sich deshalb ein programmatischer anthropologi-
scher Anspruch:* Einer identifiziert, auch hier, im an-
deren sein Defizit — aber nur, um daraus die Einsicht zu
gewinnen, dass sie aufeinander angewiesen sind. Arka-

steht deshalb darin auseinanderzulegen, ,,con qual arte, con
qual disciplina e con qual modo possono acquistar questa gra-
zia®.

49 Den lagernden und stehenden weiblichen Akt nicht auf Ve-
nus zu beziehen, sondern ihn umstandslos als Muse zu deu-
ten, lasst sich selbst aus den historischen Dokumenten nicht
rechtfertigen, die Frings beibringt; schon gar nicht die leiten-
de These, dass die stehende Figur, die allen den Riicken zu-
kehrt, als Muse den seinerseits sich von ihr abgewandten
Lautenspieler inspiriert (FRINGS 1999, S. 104-105). Das gibt
die Komposition des Bildes nicht her.



dien behauptet, Eros und Logos miissen zusammenspie-
len, wenn der Mensch stimmig sein will. Nach dem zi-
vilisatorischen Siindenfall konnte Natur zwar erst durch
Kultur wieder schon werden, Kultur aber erst durch
Natur begliickend.

Wie aber wiinscht sich Arkadien eine Vereinigung
in diesem nachparadiesischen Sinne? Alles in diesem
Schaubild deutet dabei auf den Dritten des inneren
Triptychons. Nicht nur nimmt er die Mitte>” zwischen
dem Edelmann und der lagernden Venus-Nymphe ein.
Auch die Augen der beiden anderen sind auf ihn ge-
richtet. Sie markieren ithn damit strukturell als tertium
comparationis ihrer Unterschiede. Von Bedeutung dabei
ist, dass sein Blick ithn mit der Kultur des Stiadters, sein
nacktes Bein aber mit der Natur der Venus-Nymphe as-
soziiert. Uberdies bestitigt ihn auch das duBere Tripty-
chon als Zentrum: zwei Figuren links, zwei rechts von
thm. Doch was zeichnet ihn eigentlich aus? Im Gegen-
satz zu allen anderen Figuren fehlt ihm gerade ein indi-
viduelles Emblem. Immerhin, seine Position zwischen
den beiden Figurationen des Melos, die ganz auf ihn be-
zogen sind, wie auch er auf sie, schlieft ihn in den ar-
kadischen Kommunikationsrahmen von Musik und
Gesang ein. Andere, einflussreiche Deutungen sehen
ihn allerdings im Bild einer Allegorie der Dichtkunst,
wie Aristoteles sie in der ,,Poetik* entwickelt habe.>!
Sie hatte allerdings keinen Gattungsbegrift flir Lyrik, be-
dingt durch den Grundsatz, dass Dichtung je nach Gat-
tung durch Nachahmung der Wahrscheinlichkeit be-
stimmte Erregungszustinde hervorzurufen habe.>? Nach
der damaligen Ordnung der sieben freien Kiinste unter-
stand sie noch immer dem Paradigma der Musik. Dies
wiirde auch perfekt mit Sannazaros Lob der sangbaren
Poesie in der ,,Arcadia“ tibereinstimmen.

Doch wie bestitigt der als Mitte markierte junge
Mann eftektiv diese Zuschreibungen? Seine Kleidung
unterscheidet sich ebenso deutlich vom Ornat des Edel-
mannes wie von den rustikalen Hiillen des Hirten — er

50 Nicht er, sondern der noble Stadter zusammen mit den bei-
den musischen Nymphen bildeten nach Frings ,,das Haupt-
geriist der Komposition® (FRINGS 1999, S. 95), weil beide (!)
Frauengestalten ,,als mit der Musik verbunden gedacht™ seien
und dem Saitenspieler die Inspiration geben — dies alles, um
das Bild als ,,musikalische Allegorie® (FRINGS 1999, S. 83) in
Anspruch nehmen zu kénnen.

51 Von EGAN 1959 stark gemacht: Das Bild sei eine ,,Allegory
of Poetry®, weil sie die beiden Nackten von vornherein tiber
die Tarocchi-Karte C 27 ,Poesia‘’ von Mantegna als ,Musen'
bestimmt; auch die Flote des sitzenden weiblichen Aktes
spreche fiir Poesie als dem Grundinteresse des Bildes. Diese
Deutung wurde vielfach aufgenommen und weiterverfolgt;

5 Giorgione/Tizian: Lindliches Konzert, Paris, Musée du Louvre
(Detail aus Abb. 4)

wahrt auch darin die Mitte zwischen hoch- und unzi-
vilisiert. Von daher deutet er an, dass er zwar ein arka-
discher Hirte ist, im Unterschied zum Lautenspieler
aber nicht erst jetzt von aullerhalb gekommen ist. An-
dererseits spricht nichts dafiir, dass er, im Unterschied
zum Tierhiiter (rechts), einer korperlichen Beschifti-
gung nachgeht. Allein bei ihm sind die Hinde nicht zu
sehen. Umso mehr Gewicht kommt deshalb den weni-
gen distinktiven Merkmalen zu. Dass er keine Bede-
ckung triagt wie sein minnliches Pendant, setzt, folgt
man der differentiellen Sprechweise des Bildes, ein aus-
sagekriftiges Signal: Seine Denkweise ist nicht von
,oben‘ her, von metaphysischen, transzendenten, ratio-

kritisch resumiert von FRINGS 1999, S. 31-47. Der Hirte in
der Mitte und die sitzende Venus-Nymphe stiinden dem-
nach fiir das einfache Genus der Lyrik bzw. fiir den ,sermo
humilis‘; so auch Robert KLEIN 1967. Ebenso verdienstvoll
ist die Studie von Petra MAISAK 1981, bes. S. 306—307.

52 Vgl. ARISTOTELES 1976, S. 20-21, passim. Das sprachliche
Einzugsgebiet arkadischer Kunst kann Eklogendichtung, pe-
trarkistische Liebeslyrik und Pastourellen aufgrund ihrer
Sangbarkeit vereinbaren, wie sie noch in Vers und Reim der
Hirtenlieder nachhallt, vgl. allgemein s. v. ,,Lyrik* (Bernhard
Asmuth), in: Gerd Ueding (Hg.): Historisches Worterbuch
der Rhetorik, 9 Bde., Tiibingen 1992-2009, Bd. 5, Tubin-
gen 2001, Sp. 690-727.

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

261



6 Giorgione/Tizian: Landliches Konzert, Paris, Musée du Louvre
(Detail aus Abb. 4)

nalen Oberbegriffen bestimmt. Doch woftir halt er sich
offen? Wie bei Venus am Brunnen und dem kultivier-
ten Stidter diirfen seine vertikalen Zuordnungen auch
und gerade fuir ihn zeugen. Einen ersten Aufschluss ent-
hilt seine voluptudse Haarpracht. Sie korrespondiert
mit dem Baum tiber ihm (Abb. 6). Dieser steht zeichen-
haft, wie er selbst, in einer doppelten Referenz. Auf der
einen Seite neigt er dem rhizomatisch wuchernden
Laubwerk zu, in dem die Nymphe ihre generative Vo-
luptas spiegelt. Ihm antwortet auf der anderen, wie bei
Reinhart, das Gebiude als einer zivilisatorisch tiber-
wundenen Natur. Die Art des arkadischen Hirten
nimmt mithin an zwei Einfliissen teil: an der Naturbe-
gabung der Venus-Nymphe und der Reflektiertheit des
kunstsinnigen Stidters. Diese Anweisung von ,oben’
wird auf tieferer Ebene unterstrichen. Haarpracht und

53 Vgl. TRATTATI DI POETICA E RETTORICA DEL CINQUECEN-
TO; vor allem verhandelt unter dem Begriff von ,imitatio‘/
Jmitazione®.

54 MIRANDOLA 1984, bes. Kap. 4-5, S. 57-63.

55 Hinter dieser Aufwertung der Imagination steht begriindend
Marsilio Ficinos neuplatonisch-theologische Philosophie mit
grofBem Einfluss auf das Kunstverstindnis der zweiten Hilfte

262 WINFRIED WEHLE

Korper bejahen den sinnlichen Impuls der Nymphe; der
Blick aber leitet ithn weiter an die Bildung des Kultur-
menschen. Sofern Arkadier, wie es der Kontext nahe-
legt, flir eine eigene Kunstauffassung stehen, dann erfah-
ren sie in diesem Land, dass der Ursprung isthetischen
Handelns im ,wilden‘ Begehrungsvermogen liegt — eine
kithne Alternative gegeniiber der autkommenden aris-
totelischen Regelschonheit.® Das Lustprinzip zum
Kunstprinzip zu erheben, wiirde diejenige menschliche
Erkenntnisweise adeln, die der Kreatiirlichkeit von Ve-
nus Kreativitit abgewinnt; die, kulturell gefasst, der
Vorstellungskraft, der Imagination einen eigenen Rang
von Wahrheit einrdumt.

In einem physio-philosophischen Traktat von Gian-
franceso Pico della Mirandola aus dem Jahre 1500, ei-
nem Neffen des Autors von ,,.De dignitate hominis®,
mit dem Titel ,,De imaginazione®, heil3t es in diesem
Sinne, die Einbildungskraft verkniipfe und trenne nach
Lust und Laune die von der Sinneswahrnehmung tiber-
gebenen Eindriicke — so wie Giorgione/Tizian die bu-
kolisch-arkadische Materie frei und originell kombi-
nierten und transponierten. Sie sei dasjenige unter den
drei Seelenvermogen, welches Formen aus sich selbst,
also selbstzeugend hervorzubringen vermag.>* Wenn
diese anima vegetativa ganz in ihrem Element ist, nehmen
wir dann nicht eben die Vegetation zu Hilfe und reden
von blithender Phantasie, die gar ins Kraut schieBen
kann? Sie ist also in der Lage, nichts weniger als eine
Denkweise eigenen Rechts zu begriinden.>> Asthetische
Erkenntnis lasst den Gedanken freien Lauf, so dass sie
sich im Sinne von Venus frei paaren konnen wie einst
die Liebenden im Goldenen Zeitalter. Unter ihrer An-
leitung darf sich menschliches Begehren nach Belieben
in Wunschbildern ausleben.

7. Vita otiosa

Uber eine andere brisante Bedingung duBert sich das
Lindliche Konzert allerdings nur verschwiegen. Der Ar-
kadier in seiner Mitte zeichnet sich noch durch eine
weitere Auffilligkeit aus. Sie kommt kaum, zumal als
konstitutiv in Betracht, weil sie ebenfalls nur negativ zu

des 15. Jahrhunderts. Die wohlbekannten Gefahren einer
sinnlichen Abschweifung lieBen sich jedoch ins Positive
wenden, wenn Reime, Rhythmen und Versmal sie poetisch
auffangen und tber Bilder, Gleichnisse und Symbolfunktio-
nen den Geist in der Anschauung des Schonen zur Kontem-
plation des gottlichen Geistes animierten; vgl. FICINO 1984;
dazu SCHNEIDER 2012 und EBBERSMEYER 2002.



erfassen ist. Nicht nur fehlt thm, bei aller Neigung, jedes
musikalische und poetische Attribut. Er weist auch kei-
nerlei Anzeichen einer Titigkeit auf. Bezeichnender-
weise sind seine Hande nicht zu sehen. Reduziert sich
seine Gestalt dadurch nicht auf die Veranschaulichung
zwanglosen Lebens in der Abgeschiedenheit sympathe-
tischer Natur? Vertritt er damit aber nicht die These,
dass Arkadien, um ein Ort der Musen sein zu konnen,
MulBe zur Voraussetzung hat? Dann aber hitten Gior-
gione/Tizian das anthropologische Format des Bildes
entscheidend vertieft. Das duBlere Triptychon lieB3e sich
dann mit einem lebensweltlichen Ordnungsmodell ih-
rer Zeit in Ubereinstimmung bringen, das in menschli-
cher Titigkeitsentfaltung drei Aktionsformen unter-
schied. Antike wie Christentum beurteilten sie vor al-
lem nach ihrer moralischen Wertschopfung. ,Mule’,
die Erlebnisweise der vita otiosa,>® hatte damals einen
fragwiirdigen Ruf. Dennoch demonstriert nicht allein
der Arkadier in der Mitte, sondern deuten erst recht der
Saitenspieler und die Flotenspielerin auf einen istheti-
schen Lebensvollzug hin, der nur unter den entlasteten
Bedingungen eines pastoralen Wunschortes so denkbar
ist. Er erlaubt ihnen eine Selbstwahrnehmung, die die
Anmutungen der Sinnlichkeit zum wichtigsten Anliegen
der Welt erklart: das Liebesbegehren und sein ortlicher
Ausdruck, die Kunst. Die Anwesenheit der nackten Frau
sanktioniert dieses Otium: Sie bestitigt die arkadische
Weltanschauung, dass der Dienst am Ewig-Weiblichen
die menschliche Natur zutiefst bewahrheitet.

Dass musisch sich zu verwirklichen drauflen im ge-
lebten Leben nicht, wie im Léndlichen Konzert, der Mal3-
stab schlechthin sein kann, daran erinnern die beiden
Gestalten, die die Trias in die Mitte nehmen, rechts der
berufstitige Hirte. Er vertritt die vita activa — abgestimmt
auf die arkadische Fiktion des einfachen Lebens. Ent-
sprechend unrealistisch, besagt sein geringer Bildanteil,
wirkt eine vita otiosa aus der Perspektive des Bedarfsle-
bens. Nicht minder distanziert zeigt sich auf der anderen

56 Als solche nachrangig bzw. tiberhaupt nicht in die damalige
Diskussion um Lebensmodelle einbezogen, vgl. etwa Tho-
mas von Aquin: ,,Besondere Gnadengaben und die zwei [!]
Wege des menschlichen Lebens®, THOMAS VON AQUIN
1933-1985, Bd. 23 (1954), 11, 2, S.171-182. Vgl. dazu VI-
CKERS 21991. — Die neuzeitliche Diskussion wird tiberlagert
durch die humanistische Rezeption der aristotelischen Diffe-
renzierung von Theorie und Praxis, vgl. ARISTOTELES 1991.

57 Die Hierarchie wird zudem in ein christliches Aufstiegssche-
ma der Seele iibernommen. Wenn sie sich ,,dem beschwer-
lichen Kerker des Korpers entwindet und den Schlamm des
Stofflichen hinter sich® ldsst, kann sie ,,bis zum Gipfel der
Glickseligkeit emporklimmen® (LANDINO 1927, S. 11). Wer
,»zu den genannten noch eine dritte Betitigungsform, nim-

Seite Venus am Brunnen. Deutlicher als sie kann man
sich kaum vom kunstliebenden Trio distanzieren. Sie ist
ganz in Gedanken bei dem, was sie tut. Darf man diesen
Selbstvollzug nicht reflexiv im Sinne einer vita contempla-
tiva nennen? Spricht aus der iiberragenden GrofB3e ihrer
Gestalt nicht sogar die gebieterische Aufforderung, die
concupiscentia, die von ihrer Korperlichkeit ausgeht, auf
geistige Selbstbegegnung umzulenken, weil sie die wah-
re Identitit des Menschen ausmacht?

Folgt man der intensiven philosophisch-anthropolo-
gischen Debatte um die dignitas hominis, hitten Giorgio-
ne/Tizian der herrschenden Sollerwartung damit ein
Denkmal gesetzt. Cristoforo Landino hatte in den ein-
flussreichen ,,Disputationes Camaldulenses® (1475) die
Leitperspektive des christlichen Humanismus angege-
ben: Das Wissen des kontemplativen ,Genus* (,,contem-
plativa®) habe Vorrang vor dem Wissen des Tathandelns
(,,L’attiva®).5” Dennoch gehorten beide zusammen. Sein
Schiiler Marsilio Ficino erhob dann in seinem Haupt-
werk ,, Theologia platonica®, aber auch in seinen Trak-
taten die spirituelle Einkehr zur Grundeinstellung ge-
lingenden Lebens. Die eigentliche Faszination, gewiss
auch fiir seinen Mizen Lorenzo il Magnifico, diirfte al-
lerdings in der Begriindung gelegen haben. Der Impuls
zur geistigen Menschwerdung selbst gehe nicht vom
Verstand oder pragmatischem Handeln, sondern von
der Liebesfihigkeit aus, die im Begehren ihren Ur-
sprung hat.>® Sie aber bezieht ihre Einsichten und den
Weg dahin aus dem Schonheitsempfinden.>® Antike
Mythen und augustinische Theologie sind sich darin ei-
nig, dass sich so an gottliche Gliickseligkeit rithren lasst.
Wenn aber isthetische Erkenntnis die entscheidende
Anbahnung von transzendenten Erfahrungen ist, dann
konnen ihnen weniger Philosophie und Theologie als
vielmehr die Kiinste ein wahrnehmungsgerechtes Geleit
geben.®

Vollzieht man das Lindliche Konzert von links nach
rechts nach, von der imposantesten zur unscheinbarsten

lich das GenieB3en hinzunehmen* will — die vita otiosa —, ,,irrt
sich griindlich® (LANDINO 1927, S. 15); so bereits die syste-
matische Klarstellung zu Beginn des ersten Buches.

58 FicINO 1993: ,,Die Liebe verbindet den Geist [...] schneller,
enger und fester mit der Gottheit als Erkenntnis [!] [...], weil
die Kraft der Liebe [...] eher in der Vereinigung besteht*
(S. 243) — im Grunde beansprucht er den Eros, denn er hat
seinen Sitz im menschlichen Willen, nicht in der Vernunft
(S. 247); er ist der Anfang der Bewegung ,,aller Erkenntnis*
(S. 251). Er identifiziert deren Ziel am Genuss (gaudium) und
der (sinnlichen) Lust (S. 257).

59 FicINO 1984, S. 27: ,,Wenn wir von Liebe reden, muf3t ihr
darunter das Verlangen nach Schonheit verstehen®.

60 Vgl. CHASTEL 1996, S. 65.

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

263



7 Buonamico di Cristofano, gen. Buffalmacco: Triumph des Todes, Pisa, Camposanto

Figur — lieBe sich ihm vor diesem geistesgeschichtli-
chen Horizont nicht ein offenes Bekenntnis zur vita
contemplativa entnehmen? Wenn die Maler so hitten ar-
gumentieren wollen, dann, so scheint es, haben sie
zwar daran angekniipft, aber nur, um sich program-
matisch abzuwenden. Denn Landino und Ficino hat-
ten, repriasentativ flir andere, ithren hochsinnigen Ent-
wurf nicht zuletzt dadurch gewonnen, dass sie thn gegen
eine intellektuell bescheidene vita activa abgehoben hat-
ten. Vielsagend daran ist jedoch, wovon sie gerade
nicht gehandelt haben: von einer vita otiosa und ob
nicht auch ihr eine humane Perspektive innewohnen
konnte. Uber ihr lagen von alters her die Schatten des
MiiBiggangs als aller Laster Anfang. Schon Aristoteles
unterschied zwischen einer MuB3e, die zu kultureller
Bereicherung fithrt (paideia) und bloBer Zerstreuung
(paidia) ohne Gemeinschaftssinn.®! Das christliche Mit-
telalter unterstellte ihr unterschiedslos die Verfithrung
zum stiBen Leben der Voluptas oder zur Gedankenfaul-
heit der acidia. Buonamico Buffalmaccos kolossales
Fresko Triumph des Todes im Pisaner Camposanto (ca.
1330-1337) hatten ihr eine ikonische BuBpredigt ent-
gegengehalten (Abb. 7). In der Bildtradition des Liebes-
gartens versammeln sich zehn hofisch-patrizische junge
Leute, die sich in einer bukolisch stilisierten Natur dem
Lustprinzip hingeben (Abb. 8). In ihren Gesten fiihrt
Venus Regie. Der Kontext plakatiert allerdings dras-
tisch die Gefahren dieser vita otiosa: Sie verdringt das
lebensbestimmende memento mori — der Todesengel mit
Sense setzt es in Szene. Denn spitestens in der letzten
Stunde wiirde, so die Kirchenlehre, offenbar werden,

61 Vgl. ANDRE 1994, S. 103, passim.

264 WINFRIED WEHLE

wohin das fihrt: in die ewige Verdammnis, wie die
beiden verlorenen Seelen tiber thren Képfen unmiss-
verstandlich anzeigen.

Angesichts solcher moralischer Hiirden kommt erst
eigentlich das Wagnis des Landlichen Konzerts zum Vor-
schein. Das miiflige Trio als den Mittelteil der Darstel-
lung auszuzeichnen, behauptet nichts Geringeres, als
dass die vita otiosa dann einen festen Platz im Gesamtbild
der Lebensformen einnehmen darf, wenn sie als Kunst
ausgetibt wird. Sie kann menschlicher Sinnlichkeit einen
eigenen Erfahrungsbereich sichern, in dem ihre Anspri-
che sich nicht entweder in praktischer Titigkeit — der
Hirt in seiner Herde — objektivieren lassen miissen, noch
sich in geistiger Arbeit — die reflexive Venus - theore-
tisch zu verleugnen haben. Sofern miiflige Zeit dsthe-
tisch wahrgenommen wird, verschaftt eine vita otiosa
dem Begehrungsvermégen die Moglichkeit zu sagen,
wie es sich das Leben aus seiner Sicht vorstellt. Das ist
nicht wenig. Kreatiirlichkeit kann sich dabei als Kreati-
vitit freisetzen. Als solche aber vermag sie erheblich zu
humaner Wertschopfung — dignitas hominis — beizutra-
gen. Kunst, so das Kunstland Arkadien, verwirklicht
MubBe (otium) auf ideale Weise. In ithrem Kulturinstitut
konnen sich Denken und Handeln zwanglos in einer
Schule des Wiinschenswerten austauschen. Exempla-
risch in diesem Sinne hatte Boccaccio die vita otiosa der
zehn (!) vornehmen jungen Florentiner seines ,,Deca-
meron® aufs bukolisch geschonte Land geschickt; sie
haben sich dort hundert Geschichten erzihlt und sind
mit anderer Gesinnung zuriickgekehrt.®> Wenn Sanna-
zaro oder Giorgione/Tizian deshalb die naturale Libido

62 Vgl. WEHLE 1993, S. 221-260.



der Venus, der lateinischen Aphrodite, dsthetisch ver-
geistigen, wiirde dann, so das erkenntnistheoretische
Versprechen ihres Arkadien, dem Denken nicht ein
Aphrodisiakum gereicht?

Der junge Mann im Mittelpunkt des Landlichen
Konzerts ist daher nicht eigentlich auf eine Losung des
anthropologischen Konflikts von Schifer und Nym-
phe, von Eros und Logos hin angelegt. Vielmehr tritt
er, wie auch Sannazaros Wortfuhrer Sincero, dafur ein,
Ideologien und Gesinnungen der Lebenswelt zu sus-
pendieren, um in der Kunst Gedankenfreiriume zu
schaften, die sich als ein neuzeitliches Dispositiv zur
Aushandlung einer Losung in ,verwitweter® Zeit anbie-
ten.® Es stellt den Liebespartnern ein beispielhaftes
sinnliches Sozialverhalten vor, um sich dem nachpara-
diesischen Credo Arkadiens entsprechend zu verwirk-
lichen: Erlaubt ist, was dem anderen gefillt. Die Schifer
machen es vor: Sie miissen Liebeswunsch und Liebes-
leid lange vortragen. Dies bringt sie dazu, den Ansturm
des Begehrens, der sie selbst und die Nymphen auller
sich bringt, gedanklich einzuholen und zu sozialisieren.
Die angeliebte Nymphe wiederum muss lange zuho-
ren, ehe ihr der Wert fiir das befremdliche Interesse an
sich aufgeht und sie ihn erhoren konnte. Dieser Auf-
schub macht Arkadien zu einem Lernort fiir Herme-
neutik. Immerhin kann er der menschlichen Libido ein
kulturelles Gliicksangebot machen: Es erklirt nicht nur
Liebe, sondern, unter dem Schutz einer wirklichkeits-
ternen Illusion, Liebeserfiillung zur wichtigsten Sache
der Welt. Es ist das emanzipatorische Moment Arka-
diens schlechthin. Damit entwirft es eine Art Gegen-
utopie zur Zwangsbegliickung in den Planstidten von
Filaretes Sforzinda, Thomas Morus’ Amaurotum, Cam-
panellas Sonnenstaat oder Bacons Neu-Atlantis. Wohl
behilt auch das pastorale Wunschland die Gefihrdun-
gen des menschlichen Begehrungsvermogens im Auge.
Dafiir steht der genannte Satyr, auch er ist nackt. Er
will sich mit Gewalt nehmen, was ihm seine wilde Na-
tur befiehlt. Dass auch er eines Tages Heimrecht in der
vita activa erstreiten wiirde, beim Marquis de Sade etwa,

63 SANNAZARO 1990, S. 239 (Epilog) ,,A la sampogna“, wo sich
der ,Autor’ an seine Panflote wendet und in ihrem Bilde die
urspriingliche naturalezza und mit ihr den Verlust der arka-
dischen Oase beklagt, aber damit die Kunst als das Arkadien
der Neuzeit bestitigt.

64 TRATTATI DEL CINQUECENTO SULLA DONNA 1913.

65 An den historischen Systematisierungsansitzen hat neben der
theologischen Trinititslehre von amor sui, amor proximi und

8 Buonamico di Cristofano, gen. Buffalmacco: Triumph des
Todes (Detail aus Abb. 7), Pisa, Camposanto

im surrealistischen amour fou oder in der sexuellen Re-
volution — das war damals undenkbar. Immerhin: Liebe
in allen ihren Spielarten wurde zu einem festen Be-
standteil in der Frage nach einer Systemgestalt des

o4 suchte

Menschen. Eine Fiille von Trattati d’amore
nach Antworten, wie das ebenso produktive wie de-
struktive Begehrungsvermdogen ,Liebe‘ gemeinschafts-
fihig zu machen wire.® Vordergriindig wiitete neben
Arkadien der BuBprediger Savonarola und verhirtete
die Gemiiter ebenso wie Reformation und Gegenre-
formation. Giovanni Battista Guarinis ,,Pastor Fido*
verkehrte Tassos arkadisches Ideal ,Erlaubt ist, was ge-
fallt* (,,S’e1 piace, ei lice®; I, 681) in das glaubenspoli-
tisch korrekte ,gefallen soll, was erlaubt ist* (,,Piaccia,
se lice®; IV, 1409).°¢ Arkadien beschrankte sich ohne-
hin darauf, gegeniiber einer angespannten Zivilisation
die Einbildungskraft als einen ,Jungbrunnen‘ des Men-
schen zu adeln. Wo sie sich in Wort, Bild und Ton frei
ergieB3t, kann sie zwar eine Riickkehr zum ungeteilten
Gliick der paradiesischen Anfinge nicht mehr verspre-
chen. Insofern ist das fiktive Wunschland hochst realis-
tisch. Es begriindete jedoch einen kulturellen An-
spruch, der seitdem nicht mehr zur Ruhe kam: dass das
Arkadien der Neuzeit die Kunst ist.

amor Dei auch eine andere, bisher kaum beachtete Ord-
nungsfunktion ihren Anteil, den Kirsten Dickhaut entwi-
ckelt: ein Liebesverstindnis, in dem die (theologische) caritas
ordinata, die soziale Praxis des ofkos und die (medizinische)
Humoralpathologie zusammenspielen, vgl. DICKHAUT 2014,
S. 1-44.

66 GUARINI 1977, S. 208.

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN

265



Arcadia or the Art of Being Natural:
Venus’ Renaissance in Sannazaro’s
“Arcadia” and Giorgione’s/Titian’s

Bucolic Concert

The desired land of Arcadia, in the way the Ren-
aissance constructed it, can be considered as a
sculpture transformed into words. Fra Angelico’s
oeuvre reveals that in the Renaissance Venus is de-
coded in pastoral signs of the landscape and her
pictorial character dramatized by shepherd and
nymph. The shepherd represents a culture of in-
tellect and society, the nudity of the other the un-
natural negation of his sensuality. In the locus hor-
ribilis of Arcadia, however, both converge, objec-
tifying their anthropological blockades. The pas-

sion of love is an exciting moment: Venus applied.
But how can the internal blockades of sensuality
and reason be overcome? This is the question of
Arcadia. The responses given by Sannazaro’s “Ar-
cadia” and the Bucolic Concert by Giorgione/Titian
defined the Early Modern Age idea of man in an
exemplary way. A return to a paradisiacal Golden
Age is impossible. Consequently, the solution can
only be of a cultural nature. The animalistic act of
the naked Satyr — the rape of love — corresponds
with his spatial image: the locus horribilis. Language
and music, logo-therapy and melo-therapy, how-
ever, are the means of conveying thinking and de-
siring, and art is the Arcadia of the modern era. Art
offers a cultural stage on which images of life can
be negotiated in an unconstrained way.

<

Literatur

ANDRE, Jean-Marie: Griechische Feste. Romische Spiele, Stutt-
gart 1994.

ARISTOTELES: Nikomachische Ethik, dt. Ubersetzung und Ein-
leitung von Franz Dirlmeier, Berlin 1991 (= Werke in deut-
scher Ubersetzung, 6).

— Poetik, dt. Ubersetzung und hg. von Manfred Fuhrmann,
Miinchen 1976.

BraccloLiNi, Gian Francesco: Poggius Bracciolini, Opera om-
nia, 4 Bde., Turin 1964.

BURCKHARDT, Jacob: Die Kultur der Renaissance, durchgese-
hen von Walter Goetz, Stuttgart 1925.

CassIRER, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, hg.von
Claus Rosenkranz, 2 Bde., Hamburg 2010 (= Philosophische
Bibliothek, 607-608).

CASTIGLIONE, Baldassare: Il libro del cortegiano, hg. von Ettore
Bonora, kommentiert von Paolo Zoccola, Mailand 1972.

CHASTEL, André: Marsile Ficin et I'art, Genf 31996.

CosTA, Giovanni:La leggenda dei secoli d’oro nella letteratura
italiana, Bari 1972.

CurTIUS, Emnst-Robert: Europiische Literatur und lateinisches
Mittelalter, Bern/Minchen 1973.

DickHAUT, Kirsten: Liebessemantik. Frithneuzeitliche Repri-
sentationsformen der Liebe in Italien und Frankreich, in:
Kirsten Dickhaut (Hg.): Liebessemantik. Frithneuzeitliche
Reprisentationsformen von Liebe in Italien und Frankreich,
Wiesbaden 2014 (= culturae, 5).

EBBERSMEYER, Sabrina: Sinnlichkeit und Vernunft. Studien zur
Rezeption und Transformation der Liebestheorie Platons in der
Renaissance, Diss. Univ. Hildesheim 1999, Miinchen 2002.

EGAN, Patricia: Poesia and the Féte champétre, The Art Bulletin
41 (1959), S. 302-313.

266 WINFRIED WEHLE

FICINO, Marsilio: Quid est felicitas/Uber die Gliickseligkeit, in:
Marsilio Ficino: Traktate zur platonischen Philosophie, dt.
Ubersetzung und Kommentar von Elisabeth Blum/Paul Ri-
chard Blum/Thomas Leinkauf, Berlin 1993, S. 222-263.

— Uber die Liebe oder Platons Gastmahl — Commentarium
Marsilii Ficini Florentini in Convivium Platonis de amore,
hg. von Paul Richard Blum, dt. Ubersetzung von Karl Paul
Hasse, Hamburg 1984.

FrRANTZ, David O.: Festum voluptatis. A study of Renaissance
erotica; Columbus/Ohio 1989.

FRINGS, Gabriele: Giorgiones Lindliches Konzert. Darstellung der
Musik als kiinstlerisches Programm in der venezianischen Ma-
lerei der R enaissance, Diss. Univ. Innsbruck 1996, Berlin 1999.

GEYER, Paul: Von Dante zu Ionesco. Literarische Geschichte des
modernen Menschen in Italien und Frankreich, 2 Bde., Hil-
desheim 2013.

— Die Entdeckung des modernen Subjekts, Tiibingen 1997 (=
Mimesis 29),

GIRALDI, Giovan Battista [genannt: CINzIO]: Egle, Urbino 1980
[Reprint der Ausgabe von 1546].

GUARINI, Battista: Pastor Fido, hg. von Ettore Bonora, kom-
mentiert von Luigi Banfi, Mailand 1977.

IsEr, Wolfgang: Das Fiktive und das Imaginire. Perspektiven li-
terarischer Anthropologie, Frankfurt a. M. 1991.

Jauss, Hans-Robert: Studien zum Epochenwandel der 4stheti-
schen Moderne, Frankfurt a. M. 1989.

JOHANN CHRISTIAN REINHART. Ein deutscher Landschaftsmaler
in Rom, Hamburger Kunsthalle (26.10.2012-27.1.2013),
Miinchen 2012.

KANTER, Laurence B.: A rediscovered panel by Fra Angelico,
Paragone 51 (2000), Ser. 3,29, S. 3—13.



KEHNEL, Annette: Pipstliche Kurie und menschlicher Korper.
Zur historischen Kontextualisierung der Schrift De miseria
humanae conditionis des Lothar von Segni (1194), Archiv fiir
Kulturgeschichte 87 (2005), S. 27-52.

KENNEDY, William: Jacopo Sannazaro and the Uses of Pastoral,
Hannover/London 1983.

KLEIN, Robert: Die Bibliothek von Mirandola und das Giorgione
zugeschriebene ,,Concert champétre®, Zeitschrift fiir Kunst-
geschichte 30 (1967) S. 199-206.

KLINKERT, Thomas: Mufle und Erzihlen: ein poetologischer
Zusammenhang. Vom ,,Roman de la Rose® bis zu Jorge
Sempran, Tiibingen 2016 (= Otium 3).

KORBACHER, Dagmar: Paradiso und Poesia. Zur Entstehung ar-
kadischer Naturbildlichkeit bei Giorgione, Diss. Univ. Eich-
statt-Ingolstadt 2005, Augsburg 2007 (= Schriften zur Kunst-
und Kulturgeschichte, 3).

KRAUTTER, Konrad: Die Renaissance der Bukolik in der latei-
nischen Literatur des XIV. Jahrhunderts: von Dante bis Pe-
trarca, Habil.-Schr. 1979, Miinchen 1983.

LANDINO, Cristoforo: Camaldolenser Gespriche, dt. Uberset-
zung und Einleitung von Eugen Wolf, Jena 1927.

LeviN, Harry: The Myth of the Golden Age in Renaissance,
New York 1972.

LOTHAR VON SEGNI [Papst Innozenz II1.]: De miseria humanae
conditionis (Vom Elend des menschlichen Daseins), tibersetzt
und eingeleitet von Carl-Friedrich Geyer, Hildesheim 1990
(= Philosophische Texte und Studien, 24).

MAISAK, Petra: Arkadien. Genese und Typologie einer idyllischen
Wunschwelt, Diss. Univ. Koln 1979, Frankfurt a. M. 1981.

MANETTI, Giannozzo: Uber die Wiirde und Erhabenheit des
Menschen, hg. von August Buck, dt. Ubersetzung Hartmut
Leppin, Hamburg 1990 (= Philosophische Bibliothek, 426).

MIRANDOLA, Pico della: Oratio de dignitate hominis, hg. u. ein-
geleitet von August Buck, dt. Ubersetzung Norbert Baum-
garten, Hamburg 1990 (= Philosophische Bibliothek, 427).

— Uber die Vorstellung/De imaginatione, dt. Ubersetzung und
Einleitung von Charles B. Schmitt/Katherine Park, hg. von
Eckhard KeBler; Miinchen 1984 (Human. Bibl. II, 13);

OvID: Metamorphosen, hg. und tibersetzt von Michael von Al-
brecht, Stuttgart 1994 (= Reclams Universal-Bibliothek,
1360).

PETRARCA, Francesco: Canzoniere, hg. und kommentiert von
Marco Santagata, Mailand 1996.

RECKERMANN, Alfons: Amor mutuus: Annibale Carraccis Gal-
leria-Farnese-Fresken und das Bild-Denken der R enaissance,
Koln 1991 (= Pictura et poesis, 3).

ROUSSEAU, Jean-Jacques: Essai sur l'origine des langues, hg. von
Jean Starobinski, Paris 1990.

— Versuch iiber den Ursprung der Sprachen, dt. Ubersetzung
von Hans Zischler; in: Jean-Jacques Rousseau: Sozialphiloso-
phische und politische Schriften, Miinchen 1981, S.163-221.

SANNAZARO, lacopo: Arcadia, hg. von Francesco Esparmer,
Mailand 1990.

Abbildungsnachweis

Frontispiz: Ausschnitt aus Abb. ##; 1: Germanisches National-
museum, Niirnberg. Leihgabe aus Privatbesitz. Foto: Georg Jan-
Ben; 2: Bowdoin College Museum of Art; 3: Musée du Louvre;
4-7: Archiv des Verfassers; 8: © Nicole Hegener, Berlin

— Arcadia, kommentiert und eingeleitet von Michele Scherillo,
Turin 1888 (= Biblioteca di autori italiani, 1).

SCHILLER, Friedrich: Werke und Briefe, 12 Bde., hg. von Rolf-
Peter Janz/Otto Dann/Herbert Kraft/Georg Kurscheidt/
Matthias Luserke/Norbert Oellers/Mirjam Springer/Frithjof
Stock, Frankfurt a. M. 1992 (= Bibliothek deutscher Klassi-
ker, 78).

SCHLEIERMACHER, Friedrich: Uber die Religion. Reden an die
Gebildeten unter ihren Verichtern (1799); Hamburg 1970
(= Philosophische Bibliothek, 255).

SCHNEIDER, Steffen: Kosmos, Seele, Text. Formen der Partizi-
pation und ihre literarische Vermittlung: Marsilio Ficino,
Pierre de Ronsard, Giordano Bruno, Heidelberg 2012
(=Neues Forum fiir Allgemeine und Vergleichende Litera-
turwissenschaft, 48).

STILLERS, Rainer: Ametos Verwandlung. Poetik der Bildlichkeit
in Boccaccios ,,Comedia delle ninfe fiorentine; in: Meta-
morphosen/Metamorfosi, hg. von Barbara Marx/Peter Ku-
on, Frankfurt a.M. 2005, S. 51-70.

TAssO, Torquato: Aminta. Favola boschereccia/Ein Hirtenspiel,
hg. und tibersetzt von Janos Riesz, Ditzingen 1995.

THOMAS VON AQUIN: Summa Theologica: Die Deutsche Tho-
mas-Ausgabe, 36 Bde., Salzburg 1933—-1985.

ToMmasINI, Giacomo Filippo: Petrarcha redivivus, itegram poetae
celeberrimi vitam iconibus aere caelatis exhibens [...], Padua
1650.

TRATTATI DEL CINQUECENTO SULLA DONNA, hg. von Giuseppe
Zonta, Bari 1913 (= Scrittori d’Italia, 56) (Reprint Bari 1967).

TRATTATI DI POETICA E RETTORICA DEL CINQUECENTO, 4 Bde.,
hg. von Bernard Weinberg, Bari 1970.

UNGLAUB, Jonathan: The Concert Champétre: The Crises of
History and the Limits of Pastoral, Arion 5 (1997), S. 46-96.

VICKERS, Brian (Hg.): Arbeit, MufBe, Meditation. Studies in the
Vita Activa and Vita Contemplativa, Ziirich/Stuttgart 21991.

WEBER, Gregor: Tochter der Giorgione-Venus, in: Faszination
Venus. Bilder einer Goéttin von Cranach bis Cabanel, hg. von
Ekkehard Mai, Gent 2000, S. 16-31.

‘WEHLE, Winfried: Arkadien oder das Venus-Prinzip der Kultur;
in: Arkadien in den romanischen Literaturen, zu Ehren Se-
bastian Neumeister zum 70. Geburtstag, hg. von Roger
Friedlein/Gerhard Poppenberg/Annett Volmer, Heidelberg
2008, S. 41-71. [online abrutbar: http://edoc.ku-eichstaett.
de/1955/]

— Der Tod, das Leben und die Kunst. Boccaccios Decameron
oder der Triumph der Sprache, in: Tod im Mittelalter, hg.
von Arno Borst/Gerhard von Graevenitz/Alexander Pat-
schovsky/Karlheinz Stierle, Konstanz 1993, S. 221-260. [on-
line abrufbar: http://edoc.ku-eichstaett.de/3922/]

— Arkadien, eine Kunstwelt, in: Wolf-Dieter Stempel/Karl-
heinz Stierle (Hg.): Pluralitit der Welten: Aspekte der Re-
naissance in der Romania, Miinchen 1987, S. 137-166. [on-
line abrufbar: http://edoc.ku-eichstaett.de/2784/]

ARKADIEN ODER DIE KUNST NATURLICH ZU SEIN 267



	01 nackte gestalten_Titelei
	nackte gestalten_wehle_fahne3



