
Ses

Sayı 14
2025

Sezgin İnceel Sunuş •• Suzanne G. Cusick Toplumsal Cinsiyetin ve Cinsiyetin Müzikle 

İcrası  •  •  Rebecca Grotjahn Sesin Cinsiyeti  ••  Louis S. Bergonzi Cinsiyet Çeşitliliği ve Cinsel 

Çeşitliliğin (Toplumsal Adalet Temelli) Müzik Eğitiminin Önüne Koyduğu Sorular •• Kazım 

Tolga Gürel Türkiye Ana Akım Medyasının “Ölü İsim” Problemi ve Trans İsim Stratejileri  ••  

Ömer Tevfik Erten Çizgi ve Ötesi  ••  ChinaBird İşte Bu Benim Kuir Hikâyem: Sesler



Yayın Kurulu
Demet Gülçiçek
Emek Çaylı
Ezgi Sarıtaş
Gülbanu Altunok
Gülsüm Depeli
İdil Engindeniz
Remzi Altunpolat
Sevcan Tiftik

Danışma Kurulu
Alev Özkazanç
Betül Yarar
Devrim Sezer
Elifhan Köse
Figen Çok
Gülşah Seydaoğlu
Hülya Şimga
Judith Butler
Koray Başar
Melek Göregenli

Kaos Queer+ Çalışmaları Dergisi, Kaos Gey ve Lezbiyen Kül-
türel Araştırmalar ve Dayanışma Derneği’nin süreli, hakemli, 
akademik yayınıdır. 

Kaos Q+ dergisi EBSCO veritabanları tarafından 
taranmaktadır.

Kaos GL Derneği Adına Sahibi 
ve Sorumlu Yazı İşleri Müdürü

Aylime Aslı Demir

Genel Yayın Yönetmeni
Aylime Aslı Demir

Editör
Dr. Sezgin İnceel

Ön ve Arka Kapak
Ömer Tevfik Erten

Limen, Sınır Kadını, Kompozit Fotoğraf, 2024
 

Grafik Tasarım
Mustafa Demirtaş

Yönetim yeri
Kaos GL

Remzi Oğuz Arık Mah., 
Tunus Caddesi 93/5

Kavaklıdere - Ankara
Faks: +90(312) 230 6277

E-posta: editor@kaosgl.org
URL: www.kaos-q.com

Yayının Türü
Yerel Süreli Yayın / Yılda 1 kez yayımlanır

Yayın Şekli 
Yıllık Türkçe

Yayın tarihi
Kasım 2025

ISSN
2148-8681

Nilgün Toker Kılınç
Nilgün Tutal Cheviron
Osman Elbek
Selçuk Candansayar
Sibel Yardımcı
Simten Coşar
Şahika Yüksel
Şevki Sözen
Yusuf Eradam
Zafer Aracagök

Kaos Q+ Dergisi, Gökkuşağı Projesi kapsamında, 
İsveç Uluslararası Kalkınma ve İşbirliği Kurumu 

SIDA tarafından desteklenmektedir.

http://www.kaos-q.com


3

Suzanne G. Cusick

Rebecca Grotjahn

Louis S. Bergonzi

Kazım Tolga Gürel

Ömer Tevfik Erten

ChinaBird

Sezgin İnceelSunuş: “Ses(ler)imizin ses(ler)i

TEORIA

Toplumsal Cinsiyetin ve Cinsiyetin Müzikle İcrası	 8

Sesin Cinsiyeti	 24

Cinsiyet Çeşitliliği ve Cinsel Çeşitliliğin 
(Toplumsal Adalet Temelli) Müzik Eğitiminin Önüne Koyduğu Sorular	 32

Türkiye Ana Akım Medyasının “Ölü İsim” Problemi ve Trans İsim Stratejileri	 45

QUEERESK

Çizgi ve Ötesi	 59

İşte Bu Benim Kuir Hikâyem: Sesler	 62



4 KaosQueer+ Sayı 13  2024

“Kimin sesi makbul kabul edilir? Hangi bedenler ‘uyum’ içinde 
çalışır? Hangi kültürel, finansal, sembolik ve sosyal sermayelerin 
sesleri daha çok çıkar? Hangi bedensel ya da toplumsal normlar 
sesi şekillendirir? Sesin kendisi kadar sessizlik de bir ses olabilir; 
peki hangi anlamları üretir?” Çağrı metnimiz bu sorularla 
başladı ve gelen farklı yanıtlarla sesin farklı boyutları üzerinde 
düşünmeye, bu boyutların birbiriyle ilişkilerini anlamaya, 
sesi bir bütün olarak tekrar ele almaya ve en önemlisi güç 
ilişkilerini görünür kılacak şekilde yeni sorular üretmeye 
çalıştık. 

Sevgili Aylime Aslı Demir ile bu sayının teması için kafa 
yorarken kendi ses(ler)imle geçirdiğim 40 küsur sene 
kuşkusuz bana ilham oldu; ama editörlük yolculuğu bana bu 
yolda unuttuğum başka birçok hikâye olduğunu da gösterdi. 
İnsan sesi beni oldum olası etkilemiş, benim için en güzel 
müzik enstrümanlarından biri olmuştur. Dünyayla ilişki 
kurmamda bana büyük kapılar açmış radyo ve kasetlerle 
büyümüş biri olarak o zamanlar çok severek takip ettiğim 
sanatçıların seslerinin benim için ne kadar büyük anlamlar 
taşıdığını bu sayının hazırlık sürecinde bir kez daha anladım. 
Hâlâ da sevdiğim ses sanatçılarıyla ilişkilerim çoğunlukla 

onların görselleri üzerinden değil, sesleri üzerindendir. Kendi 
sesimle kurduğum ilişkide ise, hayran olduğum sanatçıların 
seslerine gösterdiğim nezaketi kendi sesime göstermemin 
seneler aldığını geçen sene başladığım bir projede fark ettim. 
Tabii bunda, Michel Foucault’nun (1990/1976) söylem 
ile güç ilişkileri arasında kurduğu bağlantıya dayanarak 
toplumun sesim üzerinde kurmaya çalıştığı tahakkümün 
payından da söz edebiliriz. Örneğin çok küçükken büyük 
bir hevesle şarkı söylerken, sesim “kız gibi söylüyorsun” ya 
da “sesin çok ince” sorularıyla baş etmek zorunda kalmış. Ya 
da ne zaman telefona çıksam “Bayan(!?) mısınız, erkek mi?” 
sorusuyla karşılaşıp yutkunmuş. Ergenlikle beraber sesimin 
mutasyona uğradığını (yaklaşık bir oktav kalınlaştığını), 
beni tanımadıkları için telefonu yüzüme kapatan ve okulun 
ilk haftası her ağzımı açtığımda benimle dalga geçen 
arkadaşlarım sayesinde anlamışım. Ne kadar ilginç ki çok tiz 
olduğu için “kız gibi” duyulan sesim, bu sefer de “çok kalın” 
olduğu için dalga konusu olmuş. (Yıllar sonra anlıyorum 
ki onların derdi tizlik-peslik değil büyük ihtimal tavırmış: 
Belki kelimeleri vurgulama şeklim, belki dilbilgisini özenli 
kullanma isteğim, belki de seçtiğim kelimeler, ama bu başka 
bir yazının konusu). Şarkı söyleme sesimle kurduğum ilişki 

Sunuş: 
“Ses(ler)imizin ses(ler)i 

Sezgin İnceel



5Sunuş

ise tabii ki tüm bu çetrefilli yollardan nasibini almış. Mesela 
bir dönem nasıl ki konuşurken sesim efemine çıkmasın 
diye büyük özenler göstermişim, onun gibi bir dönem 
de şarkı söylemeye küsmüşüm. İkinci üniversite öncesi 
müzik bölümünü kazanabilmek için şan dersleri almaya 
başladığımda ise bedenimde bir yerlerde büyük bir sesin 
saklandığını keşfetmişim. Yıllarca münasebetsiz sorular 
sebebiyle içimde bir yerlerde bastırmaya çalışsam da o ses 
dış dünyaya küsmemiş; elimdeki araçları doğru kullanmaya 
başlayınca opera aryaları söyleyebilecek, sonra zamanla kendi 
şarkı söyleme tavrını bulacak bir hâle gelmiş. Profesyonel 
anlamda şarkı söyleme ve akademisyen olarak müzik ve 
toplumsal cinsiyet ilişkisi üzerine düşünme sürecimin 
başlangıcı da buraya tekabül ediyor. 

Tüm bu hikâye aslında sadece bedensel değil, ifade (kimlik 
ya da aktivizm) anlamındaki ses(ler)imle geçirdiğim süreci 
de anlamama yardımcı oldu. Bilgi ve deneyimlerimi doğru 
yerlere aktarmaya başladığımda sesimin ne kadar yüksek 
çıkabildiğini ne kadar çok kişiye dokunabildiğini, hatta 
bazen sesi olmayanların sesi olabildiğini fark ettim (her 
ne kadar bunu bu şekilde ifade etmek beni rahatsız etse 

de). Karen Barad veya Donna Haraway’in geleneğinde 
posthüman performativite beden/zihin, insan/doğa gibi 
ikililikleri sorgularken müzikologlar ve müzik eğitimcileri bu 
teoriyi ses üzerinden de okurlar. İnsanın sesi sadece içeriden 
değil, dış dünyada iletişime girdiği birçok özneleşmiş varlık 
ile de ilişki hâlindedir; örneğin teknoloji, doğa ya da 
söylem. Bu perspektiften bakıldığında ses, bireysel ifade 
biçimlerini aşan, dinamik ve çok katmanlı bir olay olarak 
anlaşılmaktadır (Chadwick, 2020). Dieckmann (2024), 
stüdyo ortamlarında sesin mekân, teknoloji ve bedensellik 
ile etkileşimler yoluyla nasıl ortaya çıktığını ve bu süreçte 
maddi ve duygulanımsal boyutların nasıl vurgulandığını 
göstermektedir. Fjeldstad ve diğerleri (2024), bilimsel 
seslerin hümanist perspektiflerden feminist posthümanist 
perspektiflere geçişte nasıl değiştiğini incelemektedir. Bu 
bağlamda sesin müzik çerçevesinde ilişkisel, bedenselleşmiş 
ve süreç odaklı bir ifade olarak anlaşıldığından bahsedebilir 
ve hem fiziksel hem de ifade boyutunun Karen Barad’ın 
(2007) anlayışıyla iç içe geçmiş (entanglement) ve 
intra-aksiyon hâlinde olmasının muhtemel olduğunu 
söyleyebiliriz.



6 KaosQueer+ Sayı 13  2024

Bu sayının çağrısında da bu doğrultuda “Ses” temasını 
ucu açık bırakıp LGBTQ+’lar için sesi pek çok farklı 
boyutuyla görmek ve aralarındaki ilişkileri okumak istedik. 
Bu doğrultuda ilk yazı, bu alanda temel metinlerden biri 
olan Susanne Cusick’in Sinem Özer çevirisiyle Toplumsal 
Cinsiyetin ve Cinsiyetin Müzikle İcrası isimli metni. Yazı, 
Judith Butler’ın performatif toplumsal cinsiyet kuramından 
yola çıkarak özellikle şarkı söylemenin, bedeni ve sesi 
merkeze alan bir müzik icrası olarak kadınlık, erkeklik 
ve cinselliğin kültürel biçimde icra edildiği ve müziğin 
bu icraları hem yeniden üreten hem de dönüştürebilen 
politik bir alan olduğunu savunuyor. Daha sonra Rebecca 
Grotjahn’ın, Merve Ergün’ün çevirisiyle sunulan ve kadın–
erkek ikililiğinde tanımlanmış soprano, alto, tenor gibi 
kategorileri queer teori ile ilişkilendirerek tartışmaya açtığı 
Sesin Cinsiyeti isimli metni var. Bu metin, şarkı söyleme 
pratiğinin “doğal“ değil, kültürel olarak inşa edilmiş bir 
cinsiyet sistemi ürettiğini ve sesin kadın–erkek ayrımının 
tarihsel, toplumsal ve estetik süreçlerle kurgulandığını 
gösteriyor. Grotjahn ile kurduğumuz iletişimde yazının 
Türkçeye kazandırılmasından dolayı çok mutlu olduğunu, 
fikirlerinin hâlâ arkasında olduğunu ama metni uzun zaman 
önce yazdığı için ön ekleme yapmak istediğini belirtti. 
Bu kısa metni de ana metinle birlikte sunuyoruz. Üçüncü 
olarak, Louis S. Bergonzi’nin Ece Durmuş çevirisiyle 
sunulan, okul müzik eğitiminin queer’leştirilmesine dair 
yazdığı Cinsiyet Çeşitliliği ve Cinsel Çeşitliliğin (Toplumsal 
Adalet Temelli) Müzik Eğitiminin Önüne Koyduğu Sorular 
isimli yazı var. Yazar bu yazıda Kevin Kumashiro’nun baskı 
karşıtı eğitim modelini müzik eğitimine uygulayarak hem 
müzik eğitiminin cinsiyetçi ve homo-/transfobik yapılarını 
sorguluyor hem de quuer’lerin seslerinin bastırılmadan bir 
müzik eğitiminin tahayyülünü kuruyor. Sonrasında Kazım 
Tolga Gürel’in Türkiye Ana Akım Medyasının “Ölü İsim” 
Problemi ve Trans İsim Stratejileri isimli makalesi, Türkiye’de 
ana akım medyanın transları polis-adliye haberlerinde ölü 
isimleri kullanarak seslerini kısmaya çalıştığını bir söylem 
analizi ile inceliyor. Bu sayının kapağındaki görselin sanatçısı 
ÖTE’nin metni Çizgi ve Ötesi ise 2024’ün küresel krizleri 
içinde sanatçının sınırlar, kimlik, kaos ve yeniden doğuş 
üzerine yürüttüğü varoluşsal düşünüşü anlatıyor. Yazının 
İngilizcesinin, Karayip merkezli siyah yazarlar kolektifi 
PREE tarafından ikincilik ödülüne değer görüldüğünü de 
eklemek isteriz. Kaos Q+’ın ilk dijital sayısı, kâğıt baskıda 

olmamanın imkânlarını kullanarak ChinaBird’in ses/müzik 
kaydı ile son buluyor. Yazarın kayda eşlik eden metni, kendi 
queer varoluşunu ses üzerinden kurarak kimliğini, acısını ve 
direnişini duyulur kılan bir hikâye olarak anlatıyor. Sayının 
kapağındaki görsel ÖTE’nin LIMEN (P.R.O.T.E.C.T.O.R) 
serisinden bir eser; Sınır Kadını. 

Bu sayıya beni dâhil ederek bu güzel yolculuğa çıkmama vesile 
olan ve süreç boyunca her aşamada yanımda olan; özellikle 
de çevirilerin izin ve telif haklarıyla ilgili tüm bürokratik 
işlemleri halleden Aylime Aslı Demir’e, Kaos Q+ ekibine, 
yazıları özenle değerlendiren hakemlere ve bize seslerini 
emanet eden tüm yazarlara içtenlikle teşekkür ederim. 
Umarım keyifle okursunuz (ve dinlersiniz) ve umarım bu 
sayı hepimize ses(ler)imizi Sara Ahmed’in (2024) deyimiyle 
oyun bozacak ve rahatsız edecek şekillerde de çıkarmamıza 
ilham olur.

Kaynakça
Ahmed, S. (2024). The feminist killjoy handbook. Penguin Books

Barad, K. (2007). Meeting the universe halfway: Quantum physics and the 
entanglement of matter and meaning. Duke University Press.

Chadwick, R. (2020). Methodologies of voice: Towards posthuman 
voice analytics. Methods in Psychology, 2, 100021. https://doi.
org/10.1016/j.metip.2020.100021

Dieckmann, S. S. (2024). Voicing voicing: Attuning to the material in 
studio recording the Lullaby Choir. Music Education Research, 
26(3), 223–239. https://doi.org/10.1080/14613808.2024.2354
737 

Foucault, M. (1990). The history of sexuality: An introduction (R. Hurley, 
Trans.). Vintage Books. (İlk baskı 1976)

Fjeldstad, M. Y., Kvile, S., & Jenssen, R. H. (2024). Stretching and 
cracking: Becoming feminist posthumanist scholars in music 
education. Music Education Research, 26(3), 277–289. https://doi.
org/10.1080/14613808.2024.2341241 

https://doi.org/10.1080/14613808.2024.2354737
https://doi.org/10.1080/14613808.2024.2354737
https://doi.org/10.1080/14613808.2024.2341241
https://doi.org/10.1080/14613808.2024.2341241


7Suzanne G. Cusick



8 KaosQueer+ Sayı 14  2025

1992 tarihli bir konferans bildirisinde,1 müzik icrasındaki 
beden hareketlerini hem düz hem de mecazi anlamlarıyla 
göz önünde bulunduran, dinlemeden ziyade icra odaklı 
bir müzik eleştirisi geliştirebilirsek müzikal davranışlar ile 
toplumsal cinsiyet ve cinsellik rejimlerinin nasıl etkileşimlere 
girdiği konusunda öğrenebileceğimiz çok şey olduğunu öne 
sürmüştüm. Lezbiyen filozof Judith Butler’ın fikirlerinin 
müzik incelemelerini toplumsal cinsiyet çalışmalarından 
ayıran disiplin sınırlarını aşmayı başardığını düşünmek beni 
bu hipoteze götürmüştü. Yani performans temelli ve bedenli 
bir müzik eleştirisi fikri, bu iki inceleme alanını sınırları 
birbirine değecek kadar yakınlaştıran bir düşünce hamlesinin 
içinden doğdu.

1992 tarihli bir yazımda ve bunun sonradan yayımlanan 
versiyonunda kendi fikrimi ayrıntılı ve sonuna kadar 
geliştirilmiş bir örnekle somutlaştırmaktan yine de 
kaçınmıştım. Dürüst olmam gerekirse, o zamanlar “bedenli 
bir müzik eleştirisi”nin nasıl işleyeceğini ve belirli müzik 
metinlerini nasıl açıklığa kavuşturabileceğini henüz tam 
olarak tasavvur edemiyordum. Düşüncesizce ortaya 

attığım böyle bir eleştiri fikrinin ayrıntılı ve sonuna kadar 
geliştirilmiş bir örneğini oluşturmayı önüme koymam için, 
çalışmalarımdan örnekler sunmak üzere “Bordercrossings” 
[Sınır geçişleri] konferansına davet edilmem gerekti. 
“Bedenli müzik eleştirisi”ni, anlamak için yanıp tutuştuğum 
o repertuara, seicento şarkıcısı2, hoca ve besteci Francesca 
Caccini’nin hâlâ yaşayan müziğine uygulayabilirsem 
toplumsal cinsiyet çalışmaları ve müzik incelemelerinin 
sınırlarını aşabileceğini düşünüyordum. Butler’ın toplumsal 
cinsiyetin ve cinsiyetin performatif olduğu (yani belli türdeki 
bedenlerle ilişkilendirilen özsel ve kaçınılmaz nitelikler 
olmadıkları) iddiası ile Caccini’nin Primo Libro delle Musiche 
adını taşıyan 1618 tarihli monodi koleksiyonu3 arasında 
hayali bir karşılaşma tertipleyerek bunu yapacaktım.

Ama bu yazıda ne bu karşılaşmadan ne de bunun 
mühim sonuçlarından bahsedeceğim. Bunun yerine, 
bir meslektaşımın Butler’ın teorilerinin seslerin fiziksel 
üretimine uygulanabilirliği konusunda ortaya attığı sıradan, 
hatta oyunbaz bir sorunun doğurduğu teorik bir problemi 
çözmeye çalışacağım. Bu soru beni kendimi dönüp dönüp 

Toplumsal Cinsiyetin ve 
Cinsiyetin Müzikle İcrası*

Suzanne G. Cusick
Çeviren: Sinem Özer

*	 Bu metin ilk olarak “On Musical Performances of Gender and Sex” başlığıyla, Audible Traces (eds. Elaine Barkin & Lydia Hamessley, Carciofoli 
Verlagshaus, 2000) içinde yayımlanmıştır.



9Suzanne G. Cusick

düşünürken bulduğum, yirminci yüzyılın sonlarında Kuzey 
Amerika’da sesli icranın cinsiyet ve toplumsal cinsiyet 
performansı olarak anlaşılıp anlaşılamayacağı sorusuna 
bir yanıt bulmak için, çeşitli sınırların ötesine geçmeye 
zorladı. Düşüncelerim beni hasbelkader uzmanı olduğum 
alandan uzaklara savurdukça, müzik eğitimi ve popüler 
müzik incelemelerinin bilinmeyen (dolayısıyla da tehlikeli) 
topraklarına adım attıkça, hatta Butler’ın teorilerinin müzik 
icrasına nasıl uygulanabileceğini (müzik icrasında nasıl 
somutlaşabileceğini) daha iyi anladıkça, tarihsel bir repertuarı 
yorumlamak için yirminci yüzyılın sonlarında geliştirilmiş 
bir toplumsal cinsiyet ve cinsiyet teorisine başvurmanın 
yol açtığı karmaşıklıkları yeniden değerlendirme ihtiyacı 
duydum. Bu yazıda size meslektaşımın ortaya attığı soruyla 
nasıl cebelleştiğimi anlatmak istiyorum.

Butler’ın fikirleri müzikle nasıl ilgili olabilir?

ABD’deki kadın çalışmaları ve toplumsal cinsiyet çalışmaları 
çevrelerinde, Judith Butler’ın performatif cinsiyet ve 
toplumsal cinsiyet hakkındaki felsefi çalışmalarına yaygın 
bir şekilde atıf yapılıyor.4 Ben de Butler’ın toplumsal 
cinsiyet ve cinsiyetin “performanslar”dan oluştuğuna ilişkin, 
hakkında en çok konuşulan iddiası üstünde duracağım, 
sonuçta Butler’ın müzik icralarına dair anlayışımızı açıklığa 
kavuşturmak adına kendi disiplininin sınırlarının ötesine en 
kolay taşıyabileceğimiz iddiası budur.

Butler, “toplumsal cinsiyet ve cinsiyet performanslardan 
oluşur” derken tam olarak ne demek istiyor? 1992 tarihli 
yazımı yazarken, önce şunu demek istediğini düşünmüştüm: 
Ne toplumsal cinsiyet olarak adlandırdığımız toplumsal ilişki 
ne de cinsiyeti tarif ederken merkeze koyduğumuz biyolojik 
yapılar değişmez kategorilerdir. Bunun, toplumsal bir ilişki 
olarak toplumsal cinsiyetin daima, biyolojik bir olgu olarak 
erkek ve dişi üreme organlarıyla kültürel olarak değişken 
bir ilişkisi olan toplumsal bir inşa olduğunu öne süren, 
“inşacı” diyebileceğimiz görüşten biraz farklı olduğunu 
düşünüyorum. Göründüğü kadarıyla, Butler ilk dönem 
çalışmalarında, daha ziyade, gerek kültürlerin insanlara 
üremede üstlenebilecekleri rollere göre atadığı toplumsal 
rollerin gerekse bedenlerin önemli unsurları olarak üreme 

organlarına (ya da X ve Y kromozomlarına) saplanmanın 
bir toplumsal inşa meselesi olduğunu, yani ikisinin de, 
bağlı kalmak zorunda olduğumuz normlara dönüşmüş 
olsalar bile insan imgeleminin ürünleri olduğunu öne sürer. 
Gerek toplumsal cinsiyet gerek cinsiyet, insan eylemleridir, 
insan performanslarıdır ve bunların bir ürünüdür. Bence 
inşacılığın bu şekilde yeniden tanımlanmasının politik 
yararı, hepimizin kültürümüzde toplumsal cinsiyeti ve 
cinsiyeti kuran eylemleri icra etmeyi seçebileceği ya da hiç 
seçmeyebileceği, bazılarını seçip bazılarını seçmeyebileceği 
ya da hiç kimse için anlaşılır olmayan, karmakarışıklığı 
harika toplumsal cinsiyet ve cinsiyet performansları 
yaratmayı seçebileceği bir dünya tasavvur etmemize 
müsaade etmesidir. Başka bir deyişle, böyle bir dünyada 
hem toplumsal rolleri hem de kendi bedenlerimizi nasıl 
icra edebileceğimizi seçebiliriz. Dolayısıyla cinsiyeti ve 
toplumsal cinsiyeti ikisinin de anlamını devrimcileştirecek 
şekilde icra etmeyi seçebiliriz.

İkincisi, Butler insan gelişimi konusunda -benim deyimimle- 
Freud/Lacan geleneğiyle şekillenmiş olan standart 
Avrupamerkezci anlatı içinde, cinsiyeti ve toplumsal cinsiyeti 
icra etmeyi nasıl öğrendiğimizin bir teorisini sunar. Cinsiyeti 
ve toplumsal cinsiyeti icra etmeyi Yasaya kabulümüzün, 
yani psikolojik açıklamalarda genellikle dile ve kurumsal 
heteroseksüelliğe eşzamanlı kabulümüz gibi sunulan bir 
sürecin parçası olarak öğreniriz.

Dolayısıyla okudukça gördüğümüz gibi, Butler konuşmaya 
başladığımız anda kızların ve kadınların yaptığı şeyleri 
de yapmaya başladığımızı, kendi bedenimizin sınırlarını 
keşfetmenin, bedenin toplumsal olarak önemli kısımlarının 
hangileri olduğuna karar vermenin yolları da dahil, rolleri 
ya da rollerin kısımlarını sınamaya başladığımızı öne 
sürer. Bütün bu roller ya da rollerin kısımları en sonunda 
eksiksiz bir cinsiyet ve toplumsal cinsiyet icrası biçiminde 
birleştirilebilir. Bu yazıyı yazarken bile, Kuzey Amerika 
kültüründe ‘kadın bedeni’ denen, yani çocuk doğurma 
potansiyeli olan beden kadar, bu bedenlerin iktidar, otorite, 
dil ve sesle ilişkilerini icra etme biçimleriyle de uyumlu 
olduğu kabul edilen sayısız performatif eylemin çeşitli 
kombinasyonlarını denemekle geçirdiğim kırktan fazla yılın 
birikimine dayanarak yazıyorum.



10 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Yirminci yüzyıl kültüründe mümkün olan sayısız cinsiyet 
ve toplumsal cinsiyet performansını yürüme çağımızda nasıl 
deneyimlediğimizi çok azımız her gün hatırlıyoruz. Buna 
karşın, birçoğumuz toplumsal cinsiyet, cinsiyet ve cinsellik 
performanslarına ilişkin ergenlik deneyimlerimizi utançla 
karışık bir şefkat ve rahatlama hissiyle hâlâ hatırlayabiliyoruz. 
Bu rahatlama hissi Butler’ın teorisini nasıl düşündüğümüzle 
de son derece ilgili; çünkü bana kalırsa bu his, ergenliğin 
sonunda bizim için rahat, etrafımızdakiler içinse anlaşılır 
olan performansları sonunda oturtmuş olduğumuzu 
düşünmemizden geliyor. Oysa Butler ergenlikte oturttuğumuz 
perfomansların kalıcı olacağını varsaymamamız gerektiğini 
söyler. Ona göre, rollerin denenmesi, performatif parçalarının 
değiştirilmesi ömür boyu devam eder. Sonuçta ortaya çıkan 
roller kendi başlarına zorunlu değildir; bunları kuran bireysel 
performanslar, edimler de öyle. Zorunlu olan –yerine 
getirilmezse ölümle olmasa bile sakınma mecburiyetiyle 
cezalandırılacak olan– şey, performanslarımız aracılığıyla 
etrafımızdakiler, içinde bulunduğumuz kültürel topluluk 
için anlaşılır olan, toplumsal/cinsiyetlendirilmiş bir benliği 
yansıtmamızdır.5

Toplumsal/cinsiyetlendirilmiş benliği oluşturan bu 
performanslar, elbette tümüyle olmasa bile kısmen, bedenin 
performansları ya da onun aracılık ettiği performanslardır. 
İşte bana kalırsa, Butler’ın performatif toplumsal cinsiyet ve 
cinsiyet anlayışının müzik icrası üstüne düşünmenin önünü 
en çok açan yönü budur. Zira müzik icrası da (tümüyle 
olmamakla birlikte) kısmen bedenlerin kültürel olarak 
anlaşılır icrasıdır. Müzik “kompozisyonları”, yani bestelerin 
birçoğu fikirlerin bedenler yoluyla, bedenler tarafından 
(eylemleriyle fikirleri başka bir mecraya, algılanabilir seslere 
tercüme edebilen bedenler) icra edilecek şekilde tercümesi 
olarak da tanımlanabilir. Dolayısıyla müzik icraları 
çoğunlukla, bedenler yoluyla icra edilen fikirlere bedenler-
in icrasının eşlik etmesidir. Yani Francesca Caccini’nin 
dinî madrigali “Maria, dolca Maria”yı söylesem, on yedinci 
yüzyıla özgü mistik aktarım düşüncesini icra ediyor olabilirim 
– hem de yirminci yüzyıla ait bedenimle ve bu bedenimde 
on yedinci yüzyıla ait, tinsel deneyimin tenselliğine (ve 
cinsiyetlenmesine) ilişkin fikirlerden haberdar bir şekilde. 
Ama aynı anda, kendi bedenimi bir yirminci yüzyıl bedeni 
olarak, değişmez bir toplumsal cinsiyeti olmayan bir kadın 
bedeni olarak icra ediyor olmam daha da muhtemeldir. 

Bu performansım –başkaları tarafından bir gösteri gibi, 
örneğin bir resitalde izleniyorsa- elbette on yedinci yüzyıl 
bedenliliği ile yirminci yüzyıl bedenliliği arasında diyalojik6 
bir kontrpuan ilişkisi olacaktır.

Mitchell Morris’ten bir soru

Şimdilik, toplumsal cinsiyet değişkenliğinin yirminci yüzyıla 
özgü performanslarından ziyade on yedinci yüzyıldaki 
toplumsal cinsiyetli tinsellik performanslarını anlamakla 
ilgilendiğimden, Caccini’nin şarkıları üstüne düşünmek 
için Butler’ın fikirlerinden yardım alarak yola koyulacakken, 
Mitchell Morris’le bir sohbetimiz beni bir anda durdurdu. 
Amerikan Müzikoloji Derneği’nin (American Musicological 
Society – AMS) yıllık toplantılarında Cumartesi gecesi klasiği 
haline gelmiş olan o kasvetli, küçük kokteyllerin birinde, 
Mitchell elinde yeni bir içkiyle yanaşıp, bana masum ve 
sıradan görünen bir soru sordu: “Suzanne, toplumsal cinsiyet 
performansı dedikleri tam olarak nasıl oluyor?”

“Çok basit” dedim. “Dün bildirimi okumak için AMS kadını 
gibi giyindim – küpeler, etek, tanrım, üstüne de pembe bir 
bluz; hatta Kuzey Amerika’da toplumsal cinsiyeti belirten en 
önemli şeylerden biriyle, (tamamen gereksiz) bir el çantasıyla 
ortalıkta göstere göstere dolaştım. Kadın müzikoloğu icra 
ediyordum – gerçi küpelerimi (o kocaman, epey dandik, 
seramik pembe üçgenleri) gören herkes dyke’lığımı da icra 
ettiğimi hemen anladı.”

“O kadar basit değilmiş” dedi. “Peki ya sesler? Bedenlerimizin 
fiziksel yapıları ancak belli sesleri çıkarabilmemize izin 
vermiyor mu? Yani bedenlerimiz toplumsal cinsiyet 
performanslarımızdan önce de var değil mi? Dolayısıyla 
toplumsal cinsiyeti sesli olarak nasıl icra ettiğimizi 
belirlemiyorlar mı?”

“İşte bu biraz daha zor” derken, bu gibi soruları neden 
yalnızca tenorlardan, ses perdesi aralığı benimkiyle aynı olan 
erkeklerden duyduğumu düşünüyordum. Sesimin farklı 
dillerde nasıl değiştiği hakkında gevezelik etmeye başladım 
sonra. Çat pat İtalyancamı büyük bir zevkle sergilerken 
kodaman bir müzikolog geldi de beni kurtardı. Onun önünde 



11Suzanne G. Cusick

ne Mitchell ne de ben “performativite” kadar moda bir 
düşünce konusunda tereddütlerimiz ya da bilmediklerimiz 
varmış gibi görünmek istiyorduk.

Ne olursa olsun Mitchell’in sorusu ciddi bir yanıtı hak 
ediyordu. Çünkü bu soru hem Butler’ın iddiasının 
sağduyuya aykırı gibi görünen yanının hem de bu iddianın 
vokal müziğe uygulanması meselesinin tam kalbine 
dokunuyordu. Toplumsal cinsiyetin icra edildiğini tasavvur 
etmeye açık olsak bile Butler’ın cinsiyeti de icra ettiğimiz 
iddiası karşısında kafamız karışıyor. Başka bir deyişle, 
cinsiyetin belli kaçınılmaz sonuçları olan biyolojik bir olgu 
olmayabileceği, gerek bu olgunun gerekse sonuçlarının 
bedenlerimizin değişmez yapılarına bağlılığının besbelli 
bir şey olmayabileceği düşüncesi karşısında afallıyoruz. 
Seslerimizin tam da bedenlerimizin yapıları yüzünden 
nasılsalar öyle olduklarını düşündüğümüz için, seslerimizin 
biyolojik cinsiyetin kaçınılmaz sonuçlarından biri olduğunu 
varsayıyoruz. Böylece sesler, kültürle daha birleşmeden 
önce cinsiyetli bir bedende örtük olarak bulunan bütün 
buyrukların bir simgesi haline geliyor.

Toplumsal cinsiyet ve cinsiyet 
performansının alanı olarak şarkı

Sesler, içeri ve bedenin sınırları

Sesler biyolojik cinsiyetin bedensel buyruklarının bir simgesi 
nasıl olabilir? Bilhassa Derrida ve Lacan bu soruya yanıt 
vermenin teferruatlı ve büyük oranda bedenli olmayan 
yollarını önermiştir.7 Bana göre, sesler cinsiyetin buyruklarını 
temsil eder, çünkü toplumsal cinsiyet performansları oldukları 
konusunda hemfikir olduğumuz davranışların (elbiseler, 
jestler, yürüyüş biçimi) aksine, sesler beden yüzeylerinin 
üzerinde değil bedenin sınırlarının içinden doğarlar. Bedenin 
sınırlarının içinden (bedenin boşluklarından) doğan fiziksel 
davranışların doğdukları yerle, bedenin kendisiyle belirlenmiş 
olduğunu varsayarız. Bir seçim gibi görünmediklerinden, 
bunlar “performans” olamazlar. Genel bir kanı olarak, sesin 
beden olduğunu düşünürüz. Ses, başkalarının bizi tanımasını, 
hatta bizi yakından tanımasını sağlayan, bedenin soluğunun 
ve iç yapılarının dışarı yansımış biçimidir.8

Ama üstüne biraz düşünürsek seslerin de kültürel olarak inşa 
edildiğini hemen anlayabiliriz. Sesler daima seslendiren ile 
seslendirenin kültürü arasında müzakere edilmiş bir ilişkinin 
icralarıdır. Cathy Berberian’ın Berio’nun Folksongs’unu 
seslendirdiği albümündeki seslerin hayret verici aralığı bize 
tam olarak bunu göstermektedir. Keza Leontyne Price’ı 
efsaneleştiren, dinî şarkılarda ses rengini ve müzikal ifadeyi 
çarpıcı bir biçimde dönüştürmesi ve Margaret Bonds’un 
resitallerinin sonunda söylediği şarkılar da öyle.9 Belirli bir 
etnisitenin “doğal” sesini çıkarabilmek için her kadının kendi 
sesini nasıl değiştirdiğini düşündükçe, zihnimi yaşadığım 
zamanda ve yerde, yirminci yüzyılın son yıllarında Kuzey 
Amerika’nın orta-Atlantik bölgesinde şarkı söylemenin ne 
demek olduğu sorusu etrafında dolanırken buluyorum. 
Benim dünyamda, şarkı söylemek ve Şarkıya yaklaşım, 
kaçınılmaz olarak aynı zamanda ses icrası olan cinsiyet, 
toplumsal cinsiyet, hatta cinsellik performanslarının temel 
bir alanı. Bana kalırsa, bir mecra olarak Şarkının toplumsal 
cinsiyet ve cinsiyet performanslarındaki işlevselliğinin kilit 
unsurlarından biri, Şarkının bedenin sınırlarıyla ilişkisi. 
Sonuçta bütün sesler, ama bilhassa da şarkı söyleyen sesler 
bedenin sınırlarını icra eder. Bu sınırların gerek bedenin içiyle 
gerekse dış dünyayla ilişkisinin icrasıdır bu. İşte bu ilişki, 
yirminci yüzyılın sonlarının kültüründe sınırların görece 
geçirgenliği temelinde toplumsal cinsiyetlendirilebiliyor.10

Şarkı söylemek ne demektir?

Bir tözün -nefesin- bedenin içinden dış dünyaya itilmesini 
gerektirmesi bakımından, Şarkı söylemek de Söz söylemek 
kadar büyük bir iştir. Tıpkı Söz gibi, Şarkı da gerçekten 
bedenin sınırlarından geçer, geçerken de bu sınırları tanımlar 
ve icra eder. Söz gibi, o da genellikle içteki bir hakikati 
ifade etmek ya da temsil etmek olarak düşünülür: Bedenin 
sınırlarının içinden gelen hakikat (bedenin dışından doğan) 
nefesle bu sınırların ötesine taşınır. Söz gibi Şarkının da 
daima bir öznellik (iç yaşam anlamında) fikrinin icrası 
olduğu pekâlâ söylenebilir. İkisi de bedenin içerisi-nin 
icrasıdır, içeride konumlanan performanslardır. 

Ama sözcükleri oluşturan belirli ağız hareketlerinin icrasını 
illa gerektirmediğinden, Şarkı söylemek Söz söylemekten 
farklıdır. Sonuçta Söz, varsayıldığı gibi dile bağımlılığımızı 



12 KaosQueer+ Sayı 14  2025

tam manasıyla (tekrar tekrar) icra eden içten-dışa açılan 
kanaldır. Ağız, nefesin bedenin içinden başlayan hareketinin 
ürettiği sesi disiplin altına almadığı, böylece bu sesi dış 
dünyada anlaşılır olan anlam sistemleriyle uyumlu kılmadığı 
sürece, Söz anlaşılmaz kalacaktır. Başka bir deyişle, Söz ağzın 
ses akışını şekillendirip dile dönüştürmesini gerektirir.

Buna karşılık, şarkı söyleyen sese uygulanan disiplin 
-özellikle de ses perdesi, ses rengi ve yüksekliğinin kontrolü-, 
sesi Söze dönüştüren disipline nazaran, bedenin sınırlarından 
çok daha uzak iç kesimlerinde bulunur. Üstelik bedenin 
derinlerinde gerçekleştirilen bu ayarlamalar, ses perdesi, ses 
bölgesi, ses yüksekliği, hatta ses rengi üzerinde sonik kontrol 
uygulayacak son derece incelikli bir motor kontrol gerektiren 
ufak değişikliklerdir. 

Şarkı söyleme edimi, bir kültürde ait olunan topluluk için 
anlaşılır olan kalıpların kabulünü tekrar eden bir edimdir. 
Bu edim, Avrupamerkezci gelişim teorisinin toplumsal 
cinsiyetli bir öznellik yarattığını öne sürdüğü bir işlemi, 
boğazın derinlerinde fiziksel olarak yeniden gerçekleştirir. 
Yani bedenin sınırlarını tanımaya yeni başlamış olan küçük 
yaştaki biri ile bu kişinin içinde iş görmeyi öğrenmesi 
gereken sınırların dışında kalan kültür arasındaki bir 
alışverişi tekrar eder.

Birçoğumuz açısından, bedenimizin sınırlarının dışında 
uzanan dünyada iş görmek kısmen belli seslendirmelerin 
öğrenilmesine dayanır. Bu seslendirmeler, birincisi, 
bedenimizin yeni keşfedilen sınırlarını onları sürekli geçerek 
çizecektir. İkincisi, bu sınırları hem “Hâlâ buradayım. 
Kendimi duyuyorum” hem de “Hâlâ buradayım. Beni 
duyabiliyorlar. Seslendirmelerimi onların anlayabileceği gibi 
şekillendirirsem kontrolün bir kısmını elimde tutabilirim” 
algısını olumlayacak şekilde geçerek keşfetmekle teselli 
bulmamızı sağlarlar. Büyüdükçe ve başkalarının şarkı 
söylemek olarak anladığı eylemleri icra etmeye başladıkça, 
anlaşılır sözler üretmek için gerekli olan disiplinlerin üstüne, 
ses perdeleri ve ses renkleri yaratmak için, yani bedenin iç 
kesimleri ve sınırlarının ait olduğumuz toplulukta müzik 
olarak anlaşılan icralarını gerçekleştirmek için gereken 
disiplinleri de ekleriz. Çoğu zaman tutkulu, ama sözlü 
olmayan, hatta mistik bir iç yaşamın işareti gibi görülen, 
bedenlerimizi “müzik” yapmak için kullanma yeteneğimiz 

-yani şarkı söyleme yeteneği- ait olduğumuz topluluğa, 
kültürel normların bedenlerimizin iç alanlarına ve içten 
kaynaklanan eylemlerine nüfuz etmesine, bu eylemleri 
disiplin altına almasına ne ölçüde izin verdiğimizi de iletir.

“Söz” ve “Şarkı” edinimi

Yirminci yüzyılda çocuklarda dilin ve müziğin gelişimine dair 
bildiklerimizden, daha doğrusu bildiğimizi sandıklarımızdan 
yola çıkarak, “içeri dışarı çıkar” ve “içeri, dediklerinin 
anlaşıldığını hissettikçe güç kazanır” performanslarının 
şöyle bir sırayla, bedensel disiplinler olarak ortaya çıktığını 
varsayabiliriz:

1)	 Söz-öncesi ya da agulama: Kendi sesimizin sesini tekrar 
tekrar çıkardığımız gibi, başkalarının sesimize verdiği 
yanıtların taklitlerini de tekrar ederiz. Ses aralığı, ses 
perdesi oluşmaya başlar ve bebek ağzıyla telaffuz etmek 
için gayret eder. Bebeğe bakım verenler, hangi seslerin 
hoşnutluk, kızgınlık, açlık vs. anlamına geldiğini ayırt 
etmeye başlar.

2)	 Söz: Ses aralığı, ses perdesi şekillendikçe, ağızdan 
telaffuzlar başkalarının (bakım verenlerin) anlaşılır 
saydığı kombinasyonlarla eşleştikçe, çocuğun kendi 
sesinin sesi de anlaşılır hale gelir.11 İnsan gelişimine dair 
birçok anlatıda toplumsal cinsiyet olarak bilnen toplumsal 
rollerle özdeşleşme olarak tanımlanan, Yasaya giriş ânı 
işte budur. İlk dönemdeki söz edimleri benliği ve önemli 
başkalarını, bilhassa da çocuğa bakım verenleri tanımlar. 
Üç yaşına gelindiğinde Söz, Başkalarına duygusal 
bağlılığı ve onlara dönük arzuları gerçek ve anlaşılır 
kılan oyunları içermeye başlar. Ebeveynlerden biriyle 
evlenme fantezileri, “erkek” ve “kadın” tanımlamalarıyla 
genellikle serbestçe ilişkilendirilerek oluşturulur.12 Söz 
ediniminin ömür boyu süren, birçoğumuz için birçok 
farklı dile girişi içeren bir süreç olduğunu bilsek de, 
gelişim teorisi toplumsal/cinsiyetlendirilmiş öznelliği 
en çok Söze ilk girişin tanımladığını varsayar. Kime 
inandığınıza bağlı olarak, isterseniz temellendirici 
Benliğin sabitlendiği, isterseniz belli toplumsal cinsiyet 
ve cinsiyet performanslarının zorunlu davranışlar olarak 
seçildiği nokta işte burasıdır.



13Suzanne G. Cusick

3)	 Şarkı: Ne ilginçtir ki Şarkı edinimi insan gelişiminde 
ya da insanın kültürel öğrenme sürecinde genellikle 
önemsenmemiştir. Müzik psikologları ise Söze 
girdiğimiz anda Şarkıya da girdiğimizi öne sürüyorlar.13 
Okuduklarımdan öğrendiğim kadarıyla, ilk başta bu iki 
söylemi genellikle birleştirmiyoruz, yani sözcükleri şarkı 
söyler gibi söylemiyoruz. Çocuklar 18-24 aylıkken melodi 
olarak tanımlanabilecek diyatonik, tekrarlı motifleri 
şarkı gibi söylüyorlar. İkincil kaynaklara göre ise, ayrı, 
görünüşte ilişkisiz olaylarla konuşmaya başlıyoruz.

Söz gibi Şarkı da, hayat ilerlerken daha da sofistike bir hal 
alan içeride-burada/orada-dışarıda ilişkisinin bir icrasıdır. 
5 yaşına geldiklerinde çocuklar, kimilerini ait oldukları 
topluluktan öğrendikleri, kimilerini ise yeni icat ettikleri 
şarkılardan oluşan bir repertuara sahip oluyorlar. Ayrıca 
bu yaştaki çocuklar şarkıların bir toniği olduğunun 
farkındaymışlar gibi şarkı söyleyebiliyorlar. Böylece Şarkıya 
adım atmamızdan yaklaşık üç yıl sonra Tonalite disiplinini, 
yani doğru notayı tonik14 olarak çıkarmamızı sağlayan bilişsel 
ve fiziksel disiplinleri benimseriz. 8 ile 11 yaş arasındaki 
çocukların çoğunda “müzik bilgisi” hızlı bir gelişme gösterir. 
Bu gelişme, çocukların majör ve minör akortlardaki perdeleri 
söyleyebilmelerinde (bu da onların benim “Mod” olarak 
adlandırmak istediğim, hangi perdelerin kültürlerinde 
müzik olarak anlaşıldığına dair bir kavrayışa ulaştıklarını 
gösterir); birbirleriyle uyum içinde şarkı söyleyebilmelerinde 
(dolayısıyla da kendi iç bedenlerini icra eden sesleri kendi 
gibi başkalarının dışsallaşmış sesleriyle birleştirme isteklerini 
icra edebilmelerinde) ve son olarak, birçok dizeyi doğru 
sırasıyla söyleyebilmelerinde (yani, her biri daima zamanın 
düzenlenmesine dair bir fikir olan Form fikirlerini icra 
edebilmelerinde) kendini gösterir.

İkincil literatüre göre, Şarkıya girişin içerdiği bütün 
performanslar ergenliğin başlamasından önce gerçekleştirilir. 
Fakat biliyoruz ki ergenliği tanımlayan hormon sağanakları 
yüzünden sesler “değişir.” Sesler değişiyorsa, pek çok motor 
becerinin de, kültürde anlaşılır “Şarkı” olarak edinilmiş olan 
derin-beden kültür disiplinlerinin de değişmesi, en azından 
yeniden müzakere edilmesi gerekir. Gerçekten de, benim 
“Şarkıya giriş” olarak adlandırdığım olayın ergenlikte sürekli 
tekrar ediyor olması son derece akla yatkındır (nitekim 
toplumsal cinsiyetlerimizi oluşturacak ve onları başkaları 

için anlaşılır kılacak eylemleri nasıl “icra edeceğimizi” 
de ergenlikte, toplumsal cinsiyet performanslarına dair, 
sağduyuya uygun deneyimlerimizde öğreniriz).

“Değişen” sesler, şarkı, cinsiyet ve toplumsal cinsiyet 
performansı

Kuzey Amerika’da ergenliğin başındaki erkeklere yaşadıkları 
testosteron sağanakları nedeniyle gırtlakları ve kalp-akciğer 
kapasitelerinin kızlarınkine nazaran daha çok gelişeceği, bu 
çarpıcı gelişimin ses tellerinin “temel” perdesinin değişmesine 
yol açacağı söylenir. Birbirleriyle bağlantılı bu değişiklikler, 
ses bölgelerini icra ederek biyolojik cinsiyetlerini -yani 
kızlardan cinsel olarak farklılıklarını- icra etmelerine olanak 
tanıyacaktır. Cinsiyetin ses aralığı olarak icrası zorunlu 
olmayıp zorlanımlı olan bir davranışa iyi bir örnektir. Zira 
fiziksel olaylar zincirinde, genç bir erkeğin, erkek kimliğini 
icra etmesini sağlayacak Tenor ve Bas denen ses bölgelerine 
erişimini kabul ederken, hem kendisinde hem de genç 
kızlarda bulunan ses bölgesini terk etmesini gerektiren 
hiçbir şey yoktur. Buna rağmen yirminci yüzyılın sonlarının 
Kuzey Amerika kültüründe neredeyse tüm oğlanlar, kızlarda 
da bulunan bu bölgeyi büyük bir hevesle terk edip, Söz 
için erkeksi ve daha alçak bir ses bölgesi oluşturmanın 
gerektirdiği ses üretiminde içten gerçekleştirilen beden 
performanslarını yeniden öğrenmeyi tercih ediyor. Bu yolla 
(erkek) cinsiyetlerini, kızlardan biyolojik farklılıklarını ve her 
söz söyleyişlerinde yetişkinliğe başarılı bir şekilde geçişlerini 
icra etmeyi de öğreniyorlar. İşin ilginci, son kuşağın içinde 
oğlanların yalnızca küçük bir kısmı Şarkı üretebilecek, 
içten gerçekleşen beden performanslarını yeniden öğrenmiş 
görünüyor. Anlaşılan o ki yeni, erkeksi Sözün ediniminde 
oğlanların hevesle atlattığı ses “değişimi”, genellikle kültürel 
Şarkı pratiklerinin terk edilmesini (hatta reddedilmesini) 
beraberinde getiriyor.

Ergenlik çağındaki kızlara ise, bunun tersine, genellikle 
seslerinin “değişmediği” söyleniyor; onların da gırtlakları 
ve kalp-akciğer kapasiteleri gelişiyor, ama sesleri gelişmiyor. 
Bu yüzden kızlara ister Söz isterse Şarkı için yetişkin ve 
kadınsı bir ses bölgesinin gerektirdiği ses üretiminde içten 
gerçekleştirilen beden performanslarını yeniden öğrenmeleri 
gerektiği söylenmiyor. Onlara tek söylenen, hiçbir şey 
değişmemiş gibi konuşmaları ve şarkı söylemeleri. Böylece 



14 KaosQueer+ Sayı 14  2025

kızlara -yetişkinlikteki ses üretimlerinin çocukluktaki 
seslendirmeleriyle devamlılığına uygun olarak- yetişkin 
kadınlığına dair, birbiriyle bağlantılı şu fikirleri icra etmeleri 
öğretiliyor: a) kadınlar ergenlik yaşamazlar; dolayısıyla b) 
kadınlar asla yetişkin sesi kazanmazlar, çünkü c) kadınlar 
(tıpkı Aristoteles ve Galenos’un düşündüğü gibi) çocukluktan 
yetişkinliğe geçerken değişmeyen tamamlanmamış kişilerdir.15 
Öyleyse kızların sesleri hem biyolojik cinsiyetlerini hem 
de toplumsal cinsiyetlerini otomatik olarak “değişim” 
eksikliği olarak icra eder, oysa birçok kızda görsel kanıtlar 
bu performansla çarpıcı bir çelişki oluşturur. Kızlar, yeni bir 
“sesi” öğrenmeye zorlayan bir ses “değişimi” ideolojisinden 
yoksun bir şekilde, hep yaptıkları gibi şarkı söylemeye devam 
ederler. Şarkıya ilişkin kültürel pratikleri ve derin-beden 
disiplinlerini terk etmeye, hatta gözden geçirmeye bile teşvik 
edilmezler.16

Cinsiyet ve toplumsal cinsiyetin sesle icrası açısından 
birbirinden keskin biçimde farklı olan bu iki deneyimin bir 
sonucu, yetişkin korosunun başındakilerden duymaya alışık 
olduğumuz şu şikâyettir: Ergenlik sonrası yaşlardaki genel 
nüfus arasından oluşturulan korolarda çoğu zaman erkek 
kıtlığı çekilmektedir. Başka türlü söylersek, günümüzün 
Avro-Amerikan kültüründe yetişkin kadınların çoğu şarkı 
söylüyor, yetişkin erkeklerin ise çoğu söylemiyor.17 Bu spesifik 
tarihsel ve kültürel olgu, ergenlik sonrası yaşlarda Şarkıya 
katılımın bu de facto toplumsal cinsiyetlenişi, bütün sesli 
ifadelerin, bilhassa da Şarkıya katılımın günümüzde gerek 
cinsiyet gerekse toplumsal cinsiyet farklılığının icrasının bir 
sahasına dönüştüğünü gösteriyor.

İyi ama Şarkının gerektirdiği disiplinler, erkek cinsiyetini ses 
bölgesi yoluyla icra etmeyi öğrenmenin bir parçası olarak neden 
yeniden öğrenilmesin? Sözün Şarkıdan nasıl farklı olduğunu 
bir kez daha sormak gerekiyor: Sözün anlaşılır olması, boğazın 
ve göğsün derinlerinde çok daha az disiplin gerektirir. Söz temel 
olarak ağızda, bedenin sınırına yakın bir yerde üretilir. Erkeğin 
Şarkıyı yeniden öğrenmeyi reddetmesinin, erkekliğin gerek 
beden gerek ruh olarak bireyleşmesini tümüyle tamamlamış 
olduğu şeklindeki yaygın inançla bir ilgisi olabilir mi? Bedenin 
sınırlarının, iç alanlarına nüfuz edilmesine, hele de Şarkının 
gerektirdiği derin-beden disiplinlerinin nüfuz etmesine 
müsaade etmeyecek kadar gözetim altında tutulmasıyla ilişkili 
olabilir mi bu?

Ara söz

Bu soruları kendime sorduğum anda üniversitemdeki 
radyonun müzik direktörüne dinleyicilerin ve meslektaşlarının 
“erkek grupları” ve “kız grupları”nı nasıl ayırt ettiklerini 
sorduğumu hatırlıyorum.18 Meslektaşları, icracıları kendi 
toplumsal cinsiyet ve cinsiyetlerinden ziyade onları 
dinleyenlerin toplumsal cinsiyeti ve cinsiyetine göre ayırt 
ediyordu. Kendisinin ana akım çalma listesi ve benim giriş 
mahiyetindeki müzik araştırmam için önemli olduğundan, 
1994-95 kışında ABD’nin orta-Atlantik bölgesinin en 
önemli erkek grubunun Pearl Jam, kız grubunun ise Indigo 
Girls olduğunu söylemişti. Erkek gruplarını (erkeklere 
hitap eden grupları) kız gruplarından (kızlara hitap eden 
gruplardan) ayırt eden en önemli işitsel özellik, “erkeklerin 
şarkı söyleyememesi”ydi.19

Demek ki Pearl Jam ve Indigo Girls dinleyicilerine, orta kültür 
düzeyindeki Avro-Amerikan ergenlik dünyasında Şarkının de 
facto toplumsal cinsiyetlendirilişini hem yansıtıyor hem de 
yeniden tescil ediyor gibi duyulan performanslar yaratarak 
hitap edebilirlerdi.20 Düşündüm ki bir model oluşturan bu 
grupların vokal tarzlarını daha yakından dinlersem seslerin 
ve Şarkıya dönük tutumların toplumsal cinsiyeti ve cinsiyeti 
nasıl icra ettiği hakkında daha fazla şey öğrenebilirim. Bu 
grupların icraları, “kadınların çoğunun şarkı söylediği, 
erkeklerin çoğunun ise söylemediği” bu performatif alanda 
(toplumsal cinsiyet normu) müsaade edilen toplumsal 
cinsiyet ve cinsiyet performanslarının yelpazesi hakkında 
fikir verebilirdi belki de. Elbette, bu grupların icralarının, 
sesi bedenlerin sınırları ve nüfuz edilebilirliği mecazıyla 
düşünmenin yararlı olup olmadığını sınamaya izin vereceğine 
de inanıyordum.

“Eddie Vedder … yaralarını bir isim rozeti 
gibi taşıyor, sesi kulağa çatlayan bir uluma 
gibi geliyor”21

Eddie Vedder’ın “alternatif rock” grubu Pearl Jam’in 
solisti olarak gerçekleştirdiği icralar, bu normun bir nevi 
paradoksuna işaret ediyor, çünkü Veder şarkı söyleyerek –
hem de son derece belirli bir biçimde söyleyerek- ana akım 



15Suzanne G. Cusick

ergen erkeğin Şarkıyı reddetmesini icra ediyor. Okuyucunun 
Vedder’ın 1993 tarihli, “Pearl Jam” adını taşıyan hit 
albümlerinin birinci şarkısı “Go”daki vokallerini dinlemesini 
isterim.22

Eddie Vedder’ın “performansı” kısmen sesi “çatlayan bir 
uluma” gibi duyulduğu için mi erkek bedeninin icrası olarak 
anlaşılıyor? Dinleyicileri bu seste nasıl bir erkek bedeninin 
icra edildiğini duyuyor?

Vedder’ın sesinin zorla elde edilmiş gibi duyulan sert bir ses 
rengi var, o kadar pürüzlü bir ses ki bu, Vedder’ın detone olup 
olmadığını anlamak pek kolay değil – gerçekten bu ayrımın 
pek bir önemi yokmuş gibi geliyor. Bu ses, grubundaki 
enstrümanlardan çıkan benzer, gürültülü ses renkleriyle 
rekabet etmeye çalışıyor, öyle ki onu enstrümanların sesinden 
ayırt etmek bazen mümkün olmuyor. Ses bölgesi açısından 
baksam, Vedder’ın sesi gerçekten de “çatlayan bir uluma” gibi 
çıkıyor, ergenlik çağındaki erkeklerin birçoğunun sakınmaya 
çalıştığı o androjen alana doğru gerilirken çatlıyor. Çünkü 
Vedder benim konuştuğum ses bölgesinden, yani bedenimin 
kolayca erişebildiği tınlamaların beni şarkı söylemeye 
zorladığı bölgeden daha yüksek bir ses bölgesinden şarkı 
söylüyor. Vedder’ın işitsel olarak pek misafirperver olmayan 
bu bölgede dar bir aralıkta sıkışıp kalan sesi, yetişkin erkek 
sesinin “doğal olarak” daha alçak pesinden ortaya çıkan tam 
tınıyı bu androjen alana taşıyamıyor.

Vedder’ın bu ses bölgesini falsetto23 söylemesi muhtemelen 
daha kolay olurdu; kilise korolarında tenorların birçoğu 
bunu eğitimli bir “kafa sesi”yle söyleyebilir.24 Ama Vedder 
(bana) erkek ergenin kaygısının bir ifadesi gibi gelen bir sesi 
icra etmeyi tercih ediyor: gürültüyü bastırıp kendi sesinin 
duyulması için uğraşıyor; lead gitarın çıkardığı sesle boy 
ölçüşüyor; “değişimlerinden” sonra yetişkin erkekler için 
doğal kabul edilen karakteristik ses bölgesine o kadar da 
kıymet vermeyen bir dünyaya ayak uydurmaya çalışıyor. 
Burası bu karakteristik ses bölgesini belirlediği söylenen 
biyolojik cinsiyet farklılığına da o kadar kıymet verilmediği 
bir dünya olabilir mi? Cinsiyet farklılığının işitsel icrası 
eril toplumsal cinsiyet konumunun icrası için önemli değil 
mi artık? Yoksa geleneksel yetişkin erkek sesinin icrası 
yalnızca Sözde mi geçerli? Belki de Şarkı yetişkin erkeklerin 
erişiminden o kadar uzak görülüyor ki son derece daraltılmış 

bir eril söyleyişle yetinilmesi gerekiyor? Bu durumda, 
Vedder’ın “şarkı söyleyen” sesi yeni sayılabilecek bir erilliğin 
sesi mi? Vedder’ın kuşağının kültürel olarak, erilliği yeniden 
icat etmesinin (ve onu cinsiyetin toplumsal cinsiyete 
hükmettiği fikrinden koparmasının) gerekmesi, sesinin 
“rozet” gibi taşıdığı o yaralardan biri mi?

Vedder sesini tam olarak boyun ve boğaz kaslarını kasıp, yüz 
ve başın rezonans alanlarını kullanmaktan kaçınarak üretir. 
Bence kaslarını sıkıştırması, geleneksel “ses bölgesi olarak 
cinsiyet” mecazına başvurmadan bedenini erkek olarak icra 
etmesinin bir yoluna dönüşüyor. Vedder erilliğini daha 
ziyade bedenin sınırlarını neredeyse kapatarak icra ediyor. 
Neredeyse kapanmış olan boğazı, neyin girip çıktığını sıkı bir 
şekilde denetleme, bu sınırı gözetleme yönündeki kararının 
sesini duyurmasını sağlıyor.25

Ergenlik çağını geçmiş erkeklerin genellikle, yetişkin 
erilliğine geçişin bedeli olarak, çocukluklarında katıldıkları 
Şarkıya katılmayı artık reddettikleri bir gençlik kültürünün 
içinde dinlediğimiz Vedder, şarkı söylerken zorlayarak 
çıkardığı sesiyle şu erillik fikirlerini icra ediyor olarak da 
görülebilir: 1) bu kültürde yaşayan, ergenlik çağını geçmiş 
biri olarak “şarkı söyleyen” bir ses üretmenin gerektirdiği 
derin-beden disiplinlerini yeniden öğrenmemeyi tercih 
ettim, çünkü böyle sesler orta sınıf kültürünün kapı 
bekçileri tarafından tanımlanıyor; 2) kültür benim erkek 
bedenimin sınırlarından giremez (şöyle de denebilir: “Bunu 
hazmedemem!”); 3) bu toplumda bir erkek olduğum 
için, ancak kendimi kültürümün Şarkının içimizi ifade 
etmesiyle ilişkilendirdiği o ses bölgesine girmeye zorlarsam 
öznelliğimi ifade edebilirim (bedenimin sınırlarının dışına 
çıkarabilirim) – gerek bu ses bölgesi gerekse böyle bir 
ifade benden ziyade kadınlar için “doğal” gösteriliyor; bir 
“erkeğin” geleneksel ses bölgesinde benim öznelliğimin sesi 
hiç olmayabilir; 4) Söz disiplinlerini pek de kabul edemem – 
sözcüklerimi anlayamazsınız, çünkü (boğazım aşırı sıkı) sizin 
için anlaşılır mıyım değil miyim beni hiç ilgilendirmiyor. 
Vedder grubuyla birlikte beşinci bir erillik fikrini daha icra 
ediyor: Bu elektrikli aletlerle (elektrogitarlar) bakın neler 
yapabiliyorum; Kültür benim bedenimi kontrol edemez, 
ama onun sınırları dışındaki maddi kültürün nesnelerini 
kontrol edebilir.



16 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Vedder’ın sesi Şarkının disiplinlerini kabul etmenin reddini 
icra ediyor, böylece Kültüre tâbiiyetini yeniden tescil 
etmeyi, Yasanın kendisinin metaforları olarak anlaşılabilecek 
yasalara (tonalite, grup entonasyonu, belirli bir zaman 
algısı) tâbi olmayı da reddediyor. Bence en önemlisi, Kültür 
öznelliğini de kontrol etmesin diye, Kültürün bedenin iç 
alanları üzerindeki kontrol hakkını “icra edecek” disiplinleri 
reddediyor.26 Vedder’ın erilliği Doğanın hormon sağanağının 
ses bölgesinde yarattığı kaçınılmaz bir sonuç yerine Kültürle 
bir ilişki olarak icra etmesi, günümüzün özcü olmayan 
toplumsal cinsiyet siyasetine verilmiş mantığa uygun bir 
yanıttır.

“Indigo’ların … sesleri arasında mükemmel 
bir uyum var, … Bu uyumlu sesler kulağa 
neredeyse hep muhteşem geliyor”27

Okuyucuların Vedder’ın şarkı söyleme tarzını orta-Atlantik 
bölgesinin kolej kültüründe önemli bir örnek olarak öne 
çıkan Indigo Girls’ün tarzıyla karşılaştırmalarını isterim. 
İlerleyen satırlardaki tartışma için, bilhassa 1992 tarihli, 
“Rites of Passage” adlı albümlerinin üçüncü şarkısı “Ghost”u 
dinlemelerini tavsiye ederim:28

… enstrümanların başta işitme eşiğinin neredeyse altında kalan 
seslerinin gittikçe yükseldiğini [duyabiliyorum], müziğin ses 
bölgesinin genişliği artıyor… sonra ses, dar bir aralıktan başlayıp 
(Vedder’ın “GO!”suyla aynı aralıkta olması şaşırtıcı, ama bu 
aralıkta rahatça geziniyor) … onu aniden aşıyor … miksteki 
enstrümanları kolayca bastırıyor, her heceyi, melodideki her 
perdeyi açık seçik duyabiliyorsunuz… ve ses, şarkının sözlerinde 
anlatılan “hayaletin” varlığının buyurduğu bir mantığa uygun 
olarak, titizlikle planlanmış anlarda hayaletin sesine ahenkle 
katılıyor, ondan ayırt edilmesi neredeyse imkânsız hale geliyor…

Bir hit olmadıysa da “Ghost” tipik bir Indigo Girls şarkısıdır, 
çünkü Indigo’lar berrak diksiyonları, birlikte şarkı söylerken 
uyumları, üstelik de bunu genellikle beklenmedik, olağandışı 
biçimde yapmalarıyla biliniyorlar.29 Bana kalırsa, bu kızlar 
yüksek kültüre özgü bir değer olan metin boyamasına30 
yeltenmek de dahil, Söz ve Şarkının çeşitli disiplinlerinin 
hepsini benimsemiş bedenleri icra ediyorlar. Kızlara, özellikle 

de geleneksel kızlara hitap etmelerinin nedeni, bence kız 
olarak geçtikleri kültürel öğrenme süreçlerini her bakımdan 
icra ediyor olmaları. Pop müzik eleştirmenleri, fazla akustik, 
fazla folk olmalarının, “mesaj” içeren şarkı sözlerindeki aşırı 
içtenliklerinin, normatif olarak “kız” gibi olan yanlarını 
daha da belirginleştirmeye hizmet etmesinden genellikle 
şikâyetçiler.31 Ama Indigo Girls bu şarkılarında, kadın 
bedenlerin Kültürün nüfuzunu kabullenişlerini beklenmedik, 
olağandışı biçimlerde “icra etmek” için tonalite, mod ve 
entonasyon disiplinlerinin içinde geziniyorlar.

Indigo Girls’ün birbirleriyle uyum içinde şarkı söylemeleri 
pop müziğin kaidelerine bir biçimde aykırı bir durum. 
Alışıldık disiplinlerle, sözgelimi Anita Baker ve arka 
vokallerinin icra ettiğiyle aynı ilişkiyi icra etmiyorlar. 
Kızların hiçbiri, bir diğerinin tümüyle ifade ettiği 
fikirleri tekrar etmek ya da geliştirmekle, topluluklarının 
bireylerin grupla ilişkisine dair anlayışını yansıtmakla 
kendini sınırlamıyor. Aksine kızların hepsi tuhaf bir 
biçimde birbirleriyle eşit – sesleri “birlikte çalışıyor – 
karmaşık rauntlarla ahenkleniyorlar, kaydırmalar, çapraz 
geçişler yapıyorlar”32 ve böylece sesleri “kulağa neredeyse 
hep muhteşem geliyor.”33 Gerçekten de aykırılıklarının 
bir nedeni, ana akım popta beyaz kızların birlikte şarkı 
söylemesine pek rastlanmaması – beyaz kızlar ya tek 
başlarına söylüyorlar ya da genellikle erkek gruplarıyla 
birlikte söylüyorlar.34 Yani şarkı söyleyen beyaz kızlar için 
belirlenmiş olan norm, birbirlerinden yalıtılmışlıklarını icra 
etmeleri. İşte bu normu çiğnediklerinde Indigo Girls’ün 
geleneksel kızların dostluklarına ilişkin fikri icra ettikleri 
(dolayısıyla da muteber kıldıkları) kolayca duyulabiliyor.35

Birlikte şarkı söylemekle, bir taraftan uyum içinde şarkı 
söyleyerek kültürel normları açıkça kabullenip, diğer taraftan 
şarkılarında müzik dokusuna eşit katkı sağlamalarıyla kaideleri 
çoktan bozmuş olan Indigo Girls’ün birbirleriyle uyum 
içinde söylemeleri genellikle armonide ani ve beklenmedik 
kaydırmalarla sonuçlanıyor. “Ghost” şarkılarında, 
alametifarikaları olan “ahenklenmeler, kaydırmalar, çapraz 
geçişler”le, şaşırtıcı armoni hamlelerini (aslında epey farklı 
olan) seslerini birbirinden ayırt etmenin, kimin sesinin önde 
olduğunu (böyle denebilir mi ki?) anlamanın gittikçe zorlaştığı 
son derece keyifli bir müzik dokusuyla birleştiriyorlar. Sesleri 
birbirine karıştıkça kim olduklarının izini kaybediyoruz: 



17Suzanne G. Cusick

Hayaletin şarkısını aralarında sözsüz bir şekilde söyleyerek 
karşılıklı nüfuz edebilirliklerini icra ediyorlar.36 “Muhteşem” 
-ve insanı kendinden geçiren- bir etki bu.

Indigo Girls şarkı söyleyerek kendilerini aynı anda, hem Söz 
ve Şarkının disiplinlerine uymaya (dolayısıyla, bedenlerinin 
derinliklerinde, anlaşılır perdeler üretmek için gereken 
disiplinler şekline bürünmüş olan Kültürün dayatmalarına 
tabi olmaya) razı gelen olarak, hem de tâbiiyetlerini imleyen 
perdeleri normal bir biçimde icra etmeye razı gelmeyen olarak 
icra ediyorlar. Bedenlerini disiplin altına almayı amaçlayan 
sistemi, bilinçli bir şekilde kendi kendilerini imleyen 
kadın bedenlerin dışa yansıtmaları arasında geleneğe aykırı 
ilişkiler kurmak için kullanıyorlar. Yani seslerini kullanarak, 
kendilerini sesleri (bedenleri) “mükemmel bir uyum içinde” 
olan ve beklenmedik, kimliği bulanıklaştıran, erotizm 
dolu biçimlerde “kulağa muhteşem gelen” kızlar (hatta “iyi 
kızlar”) olarak icra ediyorlar. Seslerini kullanarak, toplumsal 
cinsiyetlerini, cinsiyetlerini ve günümüzün kültüründe 
lezbiyen olarak anlaşılan bir cinselliği (bedenlerin birbirleriyle 
yakından ilişkilenmelerinin bir biçimi) icra ediyorlar.37

Caccini’ye geri dönersek

Bu yazıda, Mitchell Morris’in -seslerin toplumsal cinsiyeti 
ve cinsiyeti icra etmesi nasıl mümkündür?- sorusunu 
bunun günümüzde, benim üstünkörü bildiğim müzik 
yaşamında nasıl olabileceği üstüne düşünerek düşünmeye 
çalıştım. Bilhassa şarkı söyleyen seslerin toplumsal cinsiyeti 
ve cinsiyeti nasıl icra ettikleri üstünde durdum: Önce, şarkı 
söylemenin nasıl da gündelik, kamusal, tümüyle anlaşılır 
toplumsal cinsiyet ve cinsiyet performanslarının bir alanı 
olduğu üstüne düşündüm. Bu bağlamın içinden, üretimleri 
yaygın bir şekilde dolaşan, dolayısıyla çok tanınan pop müzik 
gruplarının icralarını öne çıkarıp yorumladım. Bu yöntem 
beni –yani yirminci yüzyılın sonlarının müzik kültürünün 
katılımcı gözlemcisini- bu icralarda günümüzde ergenlik 
çağı sonrası için geçerli olan “kadınlar şarkı söyler, erkekler 
söylemez” normunun son derece sofistike yöntemlerle 
işlenmiş biçimlerini duymaya götürdü.38 İşte bu incelikle 
işlenmiş icralar, Vedder ve Indigo Girls’ün, dinleyicilerin 
şarkılarının sözlerine ya da biçim, armoni ve ses perdesinin 

nasıl kullanıldığına hiç bakmadan anlayabildikleri oldukça 
spesifik özne konumlarını “icra etmesine” olanak tanır. 
Onların toplumsal cinsiyet performanslarının anlaşılırlığı, 
daha ziyade, dinleyicilerin Şarkıyı toplumsal cinsiyet, cinsiyet 
ve cinselliğe bağlayan kültürel normlara ilişkin “arka planı” 
deneyimlemiş olmalarından kaynaklanır. “Arka planda” 
mevcut olan seçeneklerin belirli bir konfigürasyonuna 
dayanan bu performanslar, Butler’ın toplumsal cinsiyetin 
performatif olduğunu ileri sürdüğü teorisinin şu çok önemli 
yönünü gözler önüne serer: Mümkün bireysel performanslar 
alanı alabildiğine geniştir ve ancak hâkim kültürel normlara 
atıfta bulundukları ya da bu normları anıştırdıkları ölçüde 
anlaşılır, mubah ve altüst edici olabilen sayısız çeşitlenmeye 
müsaade eder. Bu yazıyı yazdıktan sonra, Butler’ın teorilerinin 
müzik icralarının kültürel anlamını nasıl açıklayabileceğini, 
müzik icrası pratiklerinin de onun teorilerini nasıl 
somutlaştırabileceğini şimdi daha iyi anlıyorum.

Öne sürdüğüm argümanda, şarkı söylemeyi Şarkı denen 
bir kültürel sisteme, katılımcılarından bedenlerinin (ve 
de zihinlerinin) derinlerindeki alanlara belirli kültürel 
disiplinleri uygulamayı kabul etmelerini isteyen bir kültürel 
sisteme katılım olarak düşünmem son derece belirleyiciydi. 
Hayatta kalmak için gerekli olmayan, zihne ve bedene 
dönük birtakım kültürel disiplinleri bir araya getiren Şarkı, 
insanın kabul edebileceği, reddedebileceği ya da üstünde 
oynayabileceği bir söylemdir. O halde Şarkı belki de, 
toplumsal cinsiyet, cinsiyet ve cinselliğin icrası için Sözden 
daha esnek bir alandır? Şarkı, tam da zorunlu bir kültürel 
pratik olmadığından, kültürel öğrenme kurumuna direnişin 
çeşitli biçimleri de dahil, insanın kültürle bedensel ilişkisinin 
“alternatif ” icralarını misafirperverlikle karşılayan bir alan 
mıdır? Böyle bir yaklaşım, Avrupa kültüründe Şarkının 
tehlikeli olarak algılanışını ve şarkı söylemenin tehlikelerinin 
neden genellikle bir tür cinsel tehdit olarak tarif edildiğini 
açıklamaya yardımcı olabilir mi?

Şarkı üretmek için gereken bedensel disiplinlerin reddi 
ya da kabulü, akciğerlerin ve gırtlağın Kültür tarafından 
işgal edilmesinin reddi ya da kabulü olarak görülebilir. 
O halde kişilerin Şarkıya katılım konusundaki tercihleri 
de, bir menfeze nispi açıklık konusundaki tercihleri 
olarak görülebilir. Gırtlağı Kültürün bedenin sınırlarına 
nüfuz etmesine (ve onun en içteki bazı alanlarını işgal 



18 KaosQueer+ Sayı 14  2025

edip, ifade olanaklarını şekillendirmesine) izin veren bir 
menfez olarak düşünmek, “kadınlar şarkı söyler, erkekler 
söylemez” şeklindeki kültürel pratiğin arka planını açıklığa 
kavuşturur; bu yazının sorguladığı, dinleyici kitlesi önünde 
gerçekleştirilen performansları da aydınlatır.39 Böyle bir 
düşünüş, hangi cinsiyet ve toplumsal cinsiyetten olursa olsun 
klasik müzik söyleyenlerin (özellikle de opera şarkıcılarının) 
ilginç kültürel statüsünü ya da ses icrasının her alanında 
madun, madun değilse bile hegemonyadan yoksun insanların 
ağırlıkta olmasını da açıklayabilir.

Peki, böyle bir düşünüş, Francesca Caccini’nin müziği 
konusunda yapılması gerektiğini düşündüğüm çalışmayı 
açıklamaya nasıl yardımcı olabilir? Gırtlağı, bedenin 
sınırlarına nasıl uyum sağladığı kişisel ve kültürel açıdan 
devasa sonuçlar doğurabilecek bir menfez olarak düşünme 
fikri, en başta Caccini’nin müziğine duyduğum ilgiden 
doğdu. Caccini’nin Avrupa’nın “modern dönemi”nin 
başında yaşamış çağdaşlarına göre, bir kadının şarkı söyleyen 
(ya da kamu önünde konuşan) gırtlağı, hem kadının cinsel 
ağırbaşlılığına leke sürecek hem de toplumsal düzeni tehdit 
edecek kadar “akılları baştan alan” ve tahrik edici, güzel ve 
tehlikeli sesler üretebilen cinsel bir menfezdi.

Modernliğin ilk döneminde gırtlağı bir menfez gibi düşünen 
yaklaşım, böyle bir yaklaşımdan şimdi de bahsedilebilirse, 
bugün elbette aynı şey olmayacaktır. Günümüzde gırtlağın 
yaydığı temel şeyler anlam, güzellik ve bedenlerimizi 
çalıştıran oksijene yer açmak için dışarı verilmesi gereken 
karbondioksittir. Belki de, yaşamak için ihtiyaç duyduğumuz 
hava değişiminde, kültürel olarak öğrenilmiş sözlü ifadeyi 
fiziksel dünyaya bağlayan karşılıklılığın ve karşılıklı 
bağımlılığın bir hatırlatıcısını görebiliriz. Oysa bizler nefes 
almak üstüne düşünürken bedene onun yakıtı olarak girene 
odaklanıyoruz, dışa atılan bir çöp gibi olana değil. Nefes 
almak hayati bir fonksiyondur, nefes vermek değil – üstelik 
Söz ve Şarkı tam da nefes vermeyi anlamlı ve güzel kıldığı 
halde. Galenos tıbbının son günlerinde ise, tersine, hayati 
olan fonksiyon, ocağından yayılan zehirli sıcak gazları 
bedenden atan nefes vermeydi.

Keza yirminci yüzyılın zihnine, gırtlak etrafında oluşturulan 
değerler hiyerarşisinin toplumsal cinsiyet, cinsiyet ya 

da cinsellikle bir ilgisi varmış gibi de görünmeyecektir. 
Oysa Galenos’a dayanan tıp geleneğinde cinsiyet farklılığı 
vücut sıcaklığında bir farklılığa dayanıyordu: Bizim 
yirminci yüzyılda cinsiyet farklılığına dair genelgeçer 
fikirlerimizi üstüne bina ettiğimiz üreme organlarındaki 
farklılığın, Caccini’nin zamanında hâlâ vücut sıcaklığından 
kaynaklandığı ya da ona bağlı olduğu düşünülüyordu. Öyleyse 
şarkı söyleme ediminin, tam da nefesin yaydığı ısının hesaplı 
kontrolüne bağlı olduğu için, modern dönemin başlarında 
yaşamış insanların sağduyusunda biyolojik cinsiyete dair 
olgularla yakından bağlantılı olduğunu pekâlâ düşünebiliriz. 
Gelgelelim bu bağlantılar ortaya çıktığı anda bize büyük 
ihtimalle tuhaf gelecektir.

Nefes vermeyi tehlikeli vücut ısısını dışarı saldığı için hayati 
olarak gören insanların gözünde şarkı söylemek ne anlama 
geliyordu? Bu insanlar gırtlağı, şarkı söylerken gırtlağın 
hareketlerini, gırtlağın kısımlarının işlevini, bu kısımların 
belirli usullerdeki önemini nasıl düşünüyorlardı?

Bedenin tıbbi kavranışı değişmeye başladıkça şarkı 
söylemenin anlamı –hatta belki hem şarkı söyleme teknikleri 
hem de şarkı usulleri– nasıl değişti? Örneğin, Galenos’un 
gırtlağın onu sıcak tutan, akciğerlerin şok geçirmemesi 
için içe dolan havayı ısıtan bir organı olarak gördüğü 
küçük dili düşünelim. Galenos, üreme amaçlı cinsel ilişki 
sırasında kadının tohumuyla erkeğin tohumunun birleştiği 
cinsel kanalın sıcaklığını koruyan klitorisi küçük dilin tam 
bir benzeri olarak görüyordu. Reynaldus Columbus’un 
1559’da küçük dilin benzeri sayılan klitorisin kadının cinsel 
hazzının başlıca alanı olduğunu “keşfetmesinden” sonra 
küçük dilin genelgeçer anlamı nasıl değişti?40 Columbus’un 
“keşfi” ile sonraki iki kuşakta, (cinselliğin bağlı olduğu 
ısının içinden geçtiği) “gırtlakta” aşırı derecede hızlı 
passagi’ler gerçekleştirmeleriyle ünlü kadın şarkıcıların 
popülerlik kazanması arasında herhangi bir ilişki olabilir mi? 
Dinleyicilerinin “aklını başından aldığı”, kadın icracılarınınsa 
cinsel maceralar için fazla tehlikeli olduğu söylenen bu müzik 
ne ölçüde doğrudan erotik bir nitelik taşıyordu? Gırtlakta 
gerçekleştirilen passaggi’ler on yedinci yüzyılın başında tam 
manasıyla (yani cinsel olarak) insanı kendinden geçiren bir 
şey olarak düşünülüyorsa, dinî şarkılarda passaggi’den nasıl 
faydalanılabilir?



19Suzanne G. Cusick

Son paragrafta sorduğum sorular okuyuculara uçlaştırılmış, 
aptalca ve zevksiz sorular gibi gelirse hiç şaşırmam, 
çünkü bunlar hakikaten pek tuhaf sorular. Ama hepsi 
de müzik pratiklerinin tarihinin bedenin tarihinden asla 
koparılamayacağı öncülünden kaynaklanan ve bu öncülü 
aydınlatan sorular. Bu öncülden hareket edilirse, günümüze 
kadar ulaşmayı başarmış olan bütün müzik metinleri –
eserler, icraların açıklamaları, “icra alıştırması” kaynakları– 
çeşitli zamanlarda ve yerlerde icra edildiği şekliyle bedenin 
tarihinin belgeleri olarak da görülebilir. “Müzik” belgelerinin 
bedenin tarihini ortaya koyduğu düşüncesi bazı okuyuculara 
“müzikal olmayan” bir yaklaşım gibi görünebilirse de ben bu 
düşünceyi son derece ilginç buluyorum.

Caccini’nin kendi müziğinde (lüzumlu olmasa bile) örtük 
olarak bulunduğunu tahayyül etmiş olabileceği bedensel 
performansları daha iyi anlamak için bu düşünceden 
yararlanmayı düşünürken, bu yazıda başvurduğum arka plan/
ön plan yaklaşımını da kullanmayı düşünüyorum. Modern 
dönemin başlarında tıp ve ebelikle ilgili metinlerde beden, 
toplumsal cinsiyet ve cinsiyete dair geliştirilen inançlar 
ve davranışlardan yola çıkarak, Caccini’nin metinleri için 
bir “arka plan” oluşturmayı öneriyorum. Bu kaynakları 
günümüzde bedensel bir pratik olarak Şarkı etrafında 
oluşturulmuş olan inançları ve davranışları tarif eden 
kaynaklarla birlikte okumak istiyorum. Bunun peşinden, 
Caccini’nin müziğinin basılı ve el yazması kaynaklarında 
kısmen kayda geçirilmiş olan belirli performanslar üzerinde 
durabilirim.

Böyle bir projenin başarıya ulaşmasına iki şey engel 
olabilir. Bunlardan biri, konunun devasa genişliğidir; on 
yedinci yüzyılın başlarında yaşamış bir İtalyan için, bedeni 
toplumsal cinsiyetli, cinsiyetli ve şarkı söyleyen beden olarak 
tecrübe etmeden ziyade bedene sahip olmanın, bir bedende 
yaşamanın ve bir beden olmanın muhtemel anlamını 
tanımlamaya çalışırken karşılaşmayı beklediğim fikirlerin 
tuhaflığıdır. Her şeye rağmen, Avrupa kültürlerinde bedenin 
tarihi hakkında gitgide büyüyen literatüre “sınır geçişi” 
yapmak gibi göz korkutucu bir işin altına girmek yerine 
bu projeyi sürdüreceksem, entelektüel olarak bundan daha 
dürüst bir yol düşünemiyorum.

İkinci engel, Caccini’nin müziğinin on yedinci yüzyılın 
bedenleri tarafından on yedinci yüzyılda gerçekleştirilmiş 
icralarının bulunmamasıdır. Caccini’nin icracılarından 
müziğini nasıl “icra etmeleri”ni beklediği, hatta neleri şart 
koştuğunu yeterince anlamak için, süslemeleri ve ritimleri 
aşırı bir titizlikle not düşmüş olsa da, günümüze ulaşan 
partisyonlarına bel bağlayamayız. Pearl Jam’in “Go”sunun 
da hiçbir partisyonu, Vedder’ın sesinin niteliğini –benim 
bu niteliğin ima ettiğini düşündüklerimi– hakkıyla ifade 
edemez. İcralara ve icracılara, bu müziğin icracılarından nota 
yazımında ya da icra alıştırmaları incelemelerinde açıkça 
belirtilenlerin ötesinde neler beklediğini bana söyleyebilecek 
olan, on yedinci yüzyılın başındaki repertuarın uzmanı olan 
araştırmacılara ihtiyacım var. Yine de icralara ve icracılara 
büyük bir titizlikle yaklaşmalıyım, zira gerek icralar gerekse 
icracıların bedensel deneyimlerine ilişkin anlatıları, en iyi 
ihtimalle, yirminci yüzyılın bedene dair fikirleri ile on yedinci 
yüzyılınkiler arasında bir diyalog olacaktır. Bu durum da 
insanın gözünü korkutuyor. Belki de yalnızca, Caccini’nin 
kuşağının Floransa’da yarattığı şarkı söyleme usulünün 
insanları bedenlerini icra etmeye nasıl teşvik ettiğine dair bir 
şeyler öğrenmeyi umabilirim. Caccini’nin müziği hakkında 
çok önemli iddialarda bulunmam mümkün olmayabilir.

Ne olursa olsun şöyle bir yaklaşımın sunabileceklerini 
hâlâ çok merak ediyorum: Francesca Caccini’nin yaşayan 
müziğini, toplumsal cinsiyet ve/veya cinsiyet performansı 
olarak görmüş olabileceği belli bedensel edimleri tanımlayan 
metinler olarak görmek, yani onun müziğini, tarihsel olarak 
geriye dönüp bakınca gördüğümüz gibi, çağdaşlarından 
en çok ayırt eden deneyimden, bir “kadın” olarak 
bedenlenmenin deneyiminden yola çıkarak düşünmek. 
Bu farklılığın onun için ne anlama geldiğini anlamak 
istesem de (onun anladığının benim cinsiyet farklılığından 
anladığımdan çok farklı olabileceğini tahmin ediyorum), 
müziğinde bedenlenmeye dair deneyiminden izler bırakmış 
olması olasılığını öteleyemem.

Niye önemseyelim ki?

Müziğin kültürel olarak anlaşılabilir beden, toplumsal 
cinsiyet ve cinsiyet performanslarının bir mecrası mı 
olduğunu (olup olmamasını) niye önemseyelim ki? Müziği 



20 KaosQueer+ Sayı 14  2025

buradan düşünmenin ne gibi sonuçları olacaktır? Böyle olursa 
müziğin doğası hakkındaki gündelik varsayımlarımızdan ne 
kaybederiz? Karşılığında ne kazanırız?

Birincisi, niye önemseyelim ki? Müzik araştırmacıları 
olarak, müziğin kültürel öğrenmenin bir mecrası olarak 
işleviyle ilgilendiğimiz ölçüde bunu da önemsememiz 
gerekir; zira Butler’ın performatif toplumsal cinsiyet teorisi 
bu işlevi tam da belirli bedenler ile bu bedenler hakkındaki 
kültürel normlar arasında gelişen ilişkiler açısından 
açıklar. Özellikle de, müzik icrasıyla ilişkilerimizin ve 
icralar arasından yaptığımız tercihlerin, kültürel olarak 
anlaşılabilir toplumsal cinsiyet ve cinsiyet performanslarını 
dayatan iktidar rejimleriyle ilişkilerimizden nasıl 
etkilendiğini, nasıl da bu ilişkilerin birer belirtisi olduğunu 
anlamak istediğimiz için önemseyebiliriz. Bizler de 
kaçınılmaz olarak bu rejimlerin bir parçası olduğumuz, 
kendimizi gündelik toplumsal cinsiyet performanslarını 
üretmeye zorladığımız için de önemseyebiliriz. Böyle bir 
sistem içinde yaşayan insanlar olarak, müsaade edilen 
performanslar alanının ne kadar geniş olduğunu anlamak 
isteyebiliriz, çünkü bu genişlik bizi (insanlar olarak) 
lüzumsuz katılıklardan kurtarabilir. Böyle bir sistemde 
yaşayan müzisyenler olarak ise, müzik üretimlerimizin 
dinleyicilerimizin bizim kültürümüzde insanın bedenli, 
toplumsal cinsiyetli ve cinsiyetli bir kişi haline gelişine dair 
algıları üzerinde nasıl bir etkisi olduğunu anlamak gibi bir 
sorumluluğumuz da var. Yani bu algılara yaratıcı bir yoldan 
(yeni olanaklar icra ederek) veya muhafazakâr bir biçimde 
(ahlaki ve doğal olarak uygun olduğuna inandığımız 
performans olanaklarını icra yoluyla yeniden tescil ederek) 
müdahale etmeyi seçebiliriz.

Müziği bu biçimde düşünmenin nasıl sonuçları olacaktır? 
Entelektüel dünyamızda kendi müzik zevklerimiz için bir yer 
tutmaya çalışırsak bu bize ne kazandırır, ne kaybettirir? Müziği 
bedeni (özellikle de toplumsal cinsiyetli ve cinsiyetli bedeni) 
icra etmenin bir yolu olarak anlamaya çalışmak, müziğin 
esasen aşkın ya da estetik bir deneyim olduğu öncülünden 
kesin bir şekilde uzaklaşmayı gerektirir. Bundan böyle müzik 
hakkındaki entelektüel araştırmalar, müziğin kültürün 
kullanışlı bir aleti, insanların başkalarıyla, ait oldukları 
toplulukla, topluluklarının değerleriyle ilişkilerini müzakere 
etmesinin bir mecrası olduğu öncülüne dayanacaktır.

Kimi okuyucular böyle bir hamlenin müziği lüzumsuzca 
politikleştireceğinden, onu alçaltacağından, bizi müziğin 
zevklerinden mahrum bırakacağından, tekrar eden 
performanslarla “sevgi” dediğimiz bir ilişkiye bürünerek 
müzisyen ya da müzik araştırmacısı olmayı tercih etmemizi 
sağlayan o bedenli neşenin varlığını yadsıyacağından 
korkabilir. Müziği böyle, yani insanın başkası tarafından 
ezilmesinin izlerini bulabileceğimiz birçok mekanizmadan 
biri olarak düşünürsek bezdirici bir şeye dönüşebileceğinden 
korkabiliriz. Kültürü her dönemeçte müzakere etme 
gerekliliğinden geçici olarak kaçmanın bir aracı, geç 
kapitalist dönemde yaşamın her yönünün durmadan 
cinselleştirilmesinden saklanabileceğimiz bir son sığınak 
olmaktan çıkan müzik artık ani, açıklanamaz ve sınırsız bir 
neşe kaynağı olmayacaktır.

Pes etmek için bunlar yeterdi. Ama ben müziği kendimizi 
toplumsal cinsiyeti ve cinsiyeti olan bedenli varlıklar 
olarak icra etmemize aracılık eden söylemlerden biri 
olarak düşündüğümüzde yitirebileceğimiz zevkler kadar 
kazanabileceğimiz zevkler de olduğuna inanıyorum. Müzik 
zevklerimizde ve sevgimizde ölümlü, tensel ve erotik olanın 
ne olduğuna dair edindiğimiz yeni bilinç sayesinde, estetin 
kültürün sayısız disiplininden fantastik bir kaçış olarak 
müzikten aldığı zevkin yerine, icracının bedenin direnişi, 
kaçışı, özgürleşmesi ve neşesini gerçekleştirmenin bir aracı 
olarak müzikten aldığı zevki koyabiliriz. Müziğin sunduğu 
sayısız (ve erotik) zevkin dünyamızı yeniden inşa etmenin 
araçlarını da nasıl sunduğunu öğrenebiliriz. Çünkü, Afrika-
Amerikalı şair ve feminist Audre Lorde’un dediği gibi, 
erotik (ister yadsınsın ister benimsensin) gücün aracının ta 
kendisidir:

Gücümüzün gelişiminde ya da sürekliliğinde erotiğin 
öneminden yüzümüzü çevirirsek ya da erotik ihtiyaçlarımızı 
diğerleriyle birlik içinde tatmin ederken yüzümüzü 
kendimizden çevirirsek, tatmindeki neşeyi paylaşmaktan 
ziyade birbirimizi tatmin nesneleri olarak kullanırız… 
Hayatlarımızdaki erotik gücün farkına varmak kendi 
dünyamızın içinde hakiki bir değişimin peşinden gitmemiz 
için bize enerji verebilir.41

Bu yazıda sunulan fikirlerin bazıları daha önce, Kasım 
1994’te Old Dominion Üniversitesi Kadın Çalışmaları 



21Suzanne G. Cusick

Programı’nın düzenlediği bir konuşmada; Mart 1995’te 
Ottawa Üniversitesi’nde düzenlenen “Sınır Geçişleri: 
Müzik Araştırmalarında Yeni Yönelimler” konferansında; 
Mart 1995’te Pennsylvania Üniversitesi’nde gerçekleştirilen 
Müzikoloji Kolokyumu Dizileri’nde sunuldu. Argümanıma 
odaklanmama yardımcı olan sohbetlerimiz için Elaine Barkin, 
Bridget Kelly Black, Rob Bowman, Annette Chretien, John 
Covach, Anita Feldman, Shawn Felton, Bonnie Gordon, 
Lydia Hamessley, Carrollee Hevener, Elizabeth Hudson, 
Francesca Katchini, Regula Qureshi, Lars Rains, Carmen 
Sahourin, Gary Tomlinson, Donald Webb, Elizabeth Wood 
özellikle de Margaret McFadden’a minnettarım.

Notlar

1	 Ekim 1992’de Müzik Teorisi Derneği’nin yıllık toplantısında ve 
Haziran 1993’te Eastman Müzik Okulu’nda düzenlenen Feminist 
Teori ve Müzik 2: Devam Eden Bir Diyalog konferansında 
sunulmuş olan bu bildiri “Feminist Theory, Music Theory, and the 
Mind/Body Problem” [Feminist Teori, Müzik Teorisi ve Zihin/
Beden Problemi] başlığıyla yayımlandı: Perspectives of New Music 
32 (1994): 8-27.

2	 [ed.n.]İtalyancada ‘1600’ler’. Burada 17. yüzyıl Barok vokal 
üslubunda şarkıcı kastedilir.

3	 [ed.n.]Monodi koleksiyonu, tek ezgi ve sürekli bas (basso continuo) 
esaslı 17. yy vokal parçaları derlemesi anlamındadır

4	 Bkz. Butler’ın öncü çalışması Gender Trouble: Feminism and the 
Subversion of Identity (New York: Routledge, 1990) [Cinsiyet 
Belası Feminizm ve Kimliğin Altüst Edilmesi, çev. Başak Ertür, 
Metis, 2008]; Inside/ Out: Lesbian Theories/Gay Theories, yay. 
haz. Diana Fuss (New York: Routledge, 1991), 13-31’de yayımlanan 
“Imitation and Gender Insubordination” [Taklit ve Toplumsal 
Cinsiyet İtaatsizliği] başlıklı yazısı; yazılarının bir araya getirildiği 
Bodies That Matter: On the Discursive Limits of “Sex” (New 
York: Routledge, 1993) [Bela Bedenler, çev. Cüneyt Çakırlar ve 
Zeynep Talay Tuner, Pinhan, 2014]; Seyla Benhabib, Drucilla 
Cornell ve Nancy Fraser’la diyaloglarından oluşan Contentions: A 
Philosophical Exchange (New York: Routledge, 1995).

5	 Butler, Bela Bedenler içindeki “Kritik Queer” başlığını taşıyan 
son yazısında şöyle der: Cinsiyetleşmenin vuku bulduğu pratik, 
ve normların bedenselleşmesi, zorunlu bir pratik[tir] … ancak 
tam da bundan ötürü tamamen belirleyici değildir. … Toplumsal 
cinsiyet normları belli dişillik ve erillik ideallerini, heteroseksüel 
bağın idealleştirilmesiyle neredeyse daima ilişkili olanlarını, 
bedenselleştirmeyi şart koşarak işler” (231 [325-26]). Demek 
ki toplumsal cinsiyetlenme zorunludur, fakat belli bir kültürel 
bağlamda toplumsal cinsiyeti oluşturan bireysel performanslar 
bireysel olarak zorunlu değildir.

6	 [ed.n.] Diyalojik: Bakhtin’den; anlamın tek merkezli değil, birden 
çok “ses”in karşılıklı etkileşimiyle kurulduğunu vurgular (karşıtı: 
monolojik). Kontrpuanlı: Müzikte bağımsız iki ya da daha çok 
melodik çizginin eşzamanlı ve uyumlu örgüsü.

7	 Örneğin bkz. Jacques Derrida, La voix et le phenomene: 
Introduction au probleme du signe dans la phenomenologie de 
Husserl (Paris: Presses Universitaires de France, 1967), David B. 
Allison, yay. haz. ve çev. (Evanston: Northwestern University Press, 
1973); Jacques Lacan, “Fonction et champ de la parole et du langage 
en psychanalyse” [Istituto di Psicologia della Universita di Roma’da, 
26 ve 27 Eylül 1953’te düzenlenen Roma Kongresi’ne rapor], La 
Psychanalyse 1 (1956): 81-166; İngilizce çeviri: “The Function and 
Field of Speech and Language in Psychoanalysis,” Jacques Lacan. 
Ecrits. A Selection, yay. haz. ve çev. Alan Sheridan (New York: W. 
W. Norton, 1977), 30-113 ve Marie-France Castarede, La voix et ses 
sortileges (Paris: Societe d’edition “Les Belles Lettres,” 1987).

8	 Beden olarak ses üzerine bkz. Joke Dame, “Unveiled Voices: Sexual 
Difference and the Castrato,” Queering the Pitch: The New Gay 
and Lesbian Musicology, yay. haz. Philip Brett, Elizabeth Wood, 



22 KaosQueer+ Sayı 14  2025

kadar, kültürel pratiklerin birçoğu kadınlarda cinsel olgunluğun 
sonuçlarını yadsıma ya da silmeye dönük kültürel bir itkiye işaret 
ederler. Bu fikre ilk kez şurada rastladım: Germaine Greer, The 
Female Eunuch (Londra: MacGibbon and McKee, 1970).

16	 Kızların seslerinin ergenlikte değişmediğine ilişkin bu görüşün 
yanlış olduğunu herhalde söylememe bile gerek yok. Aksine, şarkı 
söylemeye devam eden kızlar ses aralıklarını yukarı çekmek için 
çabalamaya teşvik edilirler. “Eğitimli” kadın şarkıcılar, çoğunlukla 
erkeklerde olup kendilerinde de olabilecek ses bölgesini terk etmek 
üzere eğitilirler. Dolayısıyla orta sınıf Kuzey Amerikalıların ses 
konusundaki kültürel öğrenme süreçlerinde, hem kadınlar hem 
erkekler açısından cinsiyet farklılığının işitsel icrası abartılır.

17	 Afro-Amerikan kültüründe ve Jane Sugarman’ın incelediği 
Toronto’da yaşayan Prespa Arnavutları gibi göçmen alt 
kültürlerinde durum daha karmaşıktır. Bkz. Sugarman, The 
Partridge and the Nightingale: Singing and Gender Among 
Prespa Albanians,” Ethnomusicology 33 (1989): 191-215. Ayrıca 
yetişkin Avro-Amerikan erkeklerin Şarkıdan kaçışı, oldukça yeni 
bir olgudur: Örneğin, 1930’larda erkek korolarının ve berber 
dörtlüsü kültürünün popüler olduğu Kuzey Amerika kültürü 
için bu geçerli değildir. Whiffenpoofs gibi a cappella gruplarının 
oluşturduğu bir üniversite alt kültürünün olduğu Doğa ABD için 
bugün bile geçerli değildir. Fakat böyle birçok grubun olduğu 
Virginia Üniversitesi’nde, bu gruplara katılan erkeklerin nonoş 
sanılmaması için sıradışı önlemler alınmıştır. Üniversitesinin 
müzik kulübünün eş-direktörü ve Virginia Gentlemen üyesi 
Shawn Felton’a ve iki topluluğun da önceki başkanı Donald 
Webb’e, Virginia Üniversitesi’nde tamamen erkeklerden oluşan a 
cappella gruplarında erillik konusunda yaşanan gerilimlere dair 
yorumlarını benimle paylaştıkları için teşekkür ederim.

18	 Virginia Üniversitesi’nin 95 mezunlarından Carrollee Hevener’a, 
popüler müziğin geneli hakkındaki öğretici sohbetleri için 
minnettarım.

19	 Bu gruplar orta Virginia’daki -özellikle de orta sınıf ve alt orta sınıf 
Avro-Amerikan öğrencileri arasında- bariz popülerlikleri nedeniyle 
üstüne düşünmek için iyi örnekler. Yine benim onların icralarını 
duymam popülerliklerinden kaynaklanmıyor. Ne ülkede ya da 
kıtadaki popülerliklerini tartışmak ne de onların icralarından 
günümüzün pop müziğindeki ses rengi tercihlerine dair birtakım 
sonuçlar çıkarmak gibi bir niyetim var.

20	 Pop müzik gruplarının ergenlik çağlarındaki fanlarıyla ilişkilerine 
dair bu yorumu Stuart Hall ve Paddy Whannel’in şu yazısına 
borçluyum: “The Young Audience,” On Record: Rock, Pop and 
the Written Word, yay. haz. Simon Frith ve Andrew Goodwin 
(New York: Pantheon, 1990), 27-37.

21	 David Fricke, “Twinning Streak,” Melody Maker (17 Haziran 
1995): 37, Pearl Jam ve Neil Young’un birlikte yaptıkları Mirror 
Ball albümü (9362459341-2,1995) üstüne değerlendirme.

22	 Pearl Jam (Sony/Epic Associates, ZK 53136,1993).

23	 Erkek şarkıcıların, özellikle tenor ve basların, normal göğüs sesi 
aralığının üstüne çıkarak söyledikleri ince ve tiz ses üretme tekniği 
– ç.n.

24	 Vedder’ın bir solist olarak Pearl Jam’in sound ’una yaptığı katkı 
hakkındaki daha erken tarihli bir yorum yazısında Vedder 

ve Gary C. Thomas (New York: Routledge, 1994), 139-53 ve 
Roland Barthes, S/Z, çev. Richard Miller (New York: Noonday 
Press, 1988). Toplumsal cinsiyet normlarına aykırı, hatta ayak 
direyen davranışlar icra etmeye muktedir sesler hakkında bkz. 
Elizabeth Wood, “Sapphonics,” Queering the Pitch, 27-66 ve 
“Performing Rights: A Sonography of Women’s Suffrage,” Musical 
Quarterly 79 (1995): 606-43.

9	 Luciano Berio, Epifanie/Folk Songs (RCA, LSC 3189, 1971).
10	 Sınır gözetimi ABD’de bir dizi politik mesele için önemli bir 

metafor haline geldiği söylenebilir. 1994 ve 1995 yıllarında 
kamu politikaları hakkındaki tartışmalar, göçmenlerin, kaçak 
uyuşturucuların, ucuza üretilen giyimler ve otomobillerin, 
Zaire kaynaklı Ebola virüsünün ülke sınırlarından geçişlerinin 
azaltılmasına odaklandı. Bütün bunlara, elbette, “yabancı 
teröristler” ve Komünizmin oluşturduğu varsayılan, hepimizin 
aşina olduğu tehditlerini de eklemeliyiz. Ülke sınırları içinde, 
gittikçe büyüyen radikal bireycilik kültürü, her yurttaşın toplum 
ve devletle toplumsal bağını reddetme hakkı olduğunu vurguluyor. 
Bu da her yurttaşın siyasi ve psişik sınırlarını gözetleyen bir 
hamledir. Bunun tersine, yurttaşlar ve bölgeler arasındaki sınırları 
geçen meselelere dönük kamu politikaları –örneğin güvenlik, 
eyaletler arası ticaret ve kamusal eğitim politikaları- neredeyse 
hiç rağbet görmüyor ve genellikle, bu politikaları savunanları 
kadınsılaştıran bir retorik stratejiyle gündemden düşürülüyor.

11	 Geçen yıl bana bütün bu evreleri gösterdiği için Megan Emily 
Wadin’e ve hem Megan’la vakit geçirmeme izin veren hem de onun 
gelişimi hakkındaki düşüncelerini benimle paylaşan ebeveynlerine 
minnettarım.

12	 Arkadaşım Everett’i örnek verebilirim. Everett üç yaşındayken en 
çok önemsediği insanlarla yakınlığını iyice pekiştirmenin olası 
yollarından bahsedip duruyormuş: Erkek olurum ve Anneciğimle 
evlenirim; kadın olurum ve Babacığımla evlenirim; kadın olurum 
ve Anneciğimle evlenirim; erkek olurum ve Babacığımla evlenirim. 
Everett, ebeveynlerinin şaşkın bakışları altında, genellikle insanın 
göğsünün süsten mi ibaret mi olduğu, yoksa işlevsel bir niteliği mi 
olduğuna bakarak tanımladığı cinsiyeti hem toplumsal cinsiyetten 
hem de cinsellikten güzelce ayırarak, Butler’ın mümkün olduğunu 
düşündüğünü dört cinselliği de dile getirmiş. 

13	 Müzikal gelişimin evrelerine dair anlattıklarımı büyük oranda şu 
kaynaklara borçluyum: Mary Louise Serafine, Music As Cognition: 
The Development of Thought in Sound (New York: Columbia 
University Press, 1988) ve John A. Sloboda, The Musical Mind: 
The Cognitive Psychology of Music (Oxford: Oxford University 
Press, 1985). 

14	 [ed.n.] Tonik (karar sesi): Bir dizinin merkez/çekim sesi; ezgi bu 
sese “dönme” eğilimindedir (ton merkezi).

15	 Bu iki doğa filozofunun kadınların tamamlanmamışlığına ilişkin 
birbirinden çok az farklı görüşlerinin iyi bir özeti için bkz. “Destiny 
is Anatomy,” Thomas Laqueur, Making Sex: Body and Gender 
from the Greeks to Freud (Cambridge: Harvard University Press, 
1990), 25-62.

	 “Kadınların ergenlik yaşamadığı” düşüncesi kimi okuyuculara 
tuhaf gelebilir. Göğüslerin büyüdüğünü, ilk regli, vücut 
kıllarının çıkışını ve deri altının yağlanmasını nasıl unutabiliriz? 
Fakat kadınların bacaklarını ve koltuk altlarını mecburen tıraş 
etmesinden tutalım da Marilyn Monroe’nun arkadan nefesini 
duyabildiğimiz o bebeksi konuşmasında algılanabilen seksiliğe 



23Suzanne G. Cusick

“muhteşem ve karizmatik bir tenor” olarak tanımlanıyor. Bkz. Jeff 
Gilbert, “Pearl Jam,” Spin 8 (Aralık 1992): 56-57.

25	 John Shepherd, “Müzik ve Erkek Hegemonyası” başlıklı yazısında 
stil bakımından Pearl Jam’in seleflerinden birinde gözlemlediği 
böyle sıkıştırılmış vokal sesine biraz farklı toplumsal anlamlar 
yükler ve bu müziği “maço rock” olarak tanımlar: “Ses tellerinin 
aşırı sıkıştırılarak kullanılması, erkeklerin kamusal dünyada 
karşılaştıkları gerilim ve yaşadıkları baskıları muhtemelen 
fizyolojik bir tekrarıdır” (166). Shepherd, daha sonra, Vedder’ın 
böyle yüksek perdeden şarkı söylemek için tercih etmiş olabileceği 
“kafa sesi”ni “kırılgan erkeğin müziği … geleneksel rasyonalitenin 
varsayılan üstünlüğünden yine de vazgeçmeyen bir duygusal 
desteğe başvurma” (167) olarak tanımlar. Ben ise, bir erkeğin 
“kafa sesi”ni icra ederek, bundan önce bedeninin Kültürün nüfuzu 
karşısındaki kırılganlığını icra ettiğini düşünüyorum. Shepherd’ın 
yazısı şurada yayımlanmıştır: Music and Society: The Politics of 
Composition, Performance, and Reception, yay. haz. Richard 
Feppert ve Susan McClary (Cambridge: Cambridge University 
Press, 1987), 151-72.

26	 Vedder’ın kapalı-sınır sesinin şarkının sözlerinin fevkalade ifade ettiği 
tavırları icra ettiği söylenebilir, zira “Go” şarkısı muhtemelen haksızlık 
yapılmış bir sevgiliye çekip gitmemesi için bir yalvarıştır. (Editörün ve 
yayıncının notu: Albüm kapağının içindeki notlarda yer almayan, “Ne 
olur beni bırakıp gitme” dizesiyle başlayan “Go” şarkısının sözlerine 
burada ne yazık ki yer veremedik. Pearl Jam’in hukuk danışmaları ne 
sözleri ne de CD kapağını yayımlamamıza izin verdi.)

27	 David Menconi, “Spins: Nomads Indians Saints,” Spin 8 (Ocak 
1991): 78.

28	 Indigo Girls, Rites of Passage (Sony, Epic EK 48865,1992). Albüm 
kapağının içinde yazdığına göre, söz ve müzik Emily Saliers’e aittir. 
Vokal ve akustik gitarda Saliers ve Indigo’dan grup arkadaşı Amy 
Ray vardır.

29	 Menconi’nin yukarıda bahsettiğimiz yorumu gibi, Karen 
Schoemer’ın Indigo Girls albümü (Sony International, Epic 
FET45044, 1989) hakkındaki değerlendirme yazısı [“Forever 
your Girls,” Spin 5 (Ağustos, 1989): 57-58] ve Chuck Dean’in 
Rites of Passage hakkındaki yazısında da [Spin 8 (1992): 77-78] 
bu özellikler övgü nedeni olarak sayılır. Üç değerlendirme yazısı 
da özellikle Indigo Girls’ün seslerinin oluşturduğu armonilere 
odaklanır.

30	 Müzikte şarkı sözlerinin anlamını müzikal olarak resmetme 
tekniği – ç.n.

31	 Örneğin, Menconi’nin seslerinin mükemmel “uyumu”nu övmesi, 
“bıktırıcı içtenliklerine rağmen…” biçimine bürünür. Dean 
seslerinin “rahatlatıcı armonileri”ni övse de bunların “derin bir 
kavrayış içermekle birlikte zorlama gelen şarkı sözlerinin içine 
paketlenmiş olduğunu” söyler. Şikâyet edilen bu özellikler, elbette, 
Indigo Girls’ün stil bakımından 1970’lerin “Kadınların Müziği” 
hareketi içindeki seleflerine işaret eden, dolayısıyla bir çırpıda 
kadınsılık stereotipleriyle ilişkilendirilen özelliklerdir.

	 İşin ilginci, yakın zamanda Pearl Jam de “hiç taviz vermediği 
içtenliği” yüzünden suçlanmıştır. Neil Young’la birlikte yaptıkları 
Mirror Ball albümü hakkında bkz. Eric Weisbad, “Not Fade 
Away,” Spin 11 (1995): 53-59 ve 120,

32	 Schoemer, 58.

33	 Menconi, 78.

34	 Tek başına söyleyen pop divaları arasında Liz Phair, Tori Amos, 
Kate Bush ve Annie Lennox’u sayabiliriz. Bu normun önemli bir 
istisnası, belki en iyi örneğini L7 grubunda gördüğümüz “Riot 
Grrrl” fenomenidir. Bu “grrrls” [kzzzlar] birlikte şarkı söylüyorlar, 
ama Şarkıda kültürel olarak dayatılan disiplinlerle ilişkileri Indigo 
Girls’ten son derece farklıdır.

	 Başka bir ilginç istisna, tek başlarına ya da büyük oranda 
erkeklerden oluşan gruplarla şarkı söyleyerek üne kavuşmuş olan 
üç kadın şarkıcının, Dolly Parton, Linda Ronstadt ve Emmylou 
Harris’in birlikte kaydettiği Trio albümüdür (Warner, WB 25491-
4, 1987). Ama bu albümde bile hep tek bir kadının sesi öne çıkar, 
diğerleri arka vokaldedir.

35	 Birkaç dönem üst üste açtığım müziğe giriş dersinde yazılan 
“Benim müziğim” konulu tek sayfalık ödevlerde gördüğüm 
kadarıyla, Indigo Girls’ün Virginia Üniversitesi’nde lisans öğrencisi 
olan fanlarına en çok hitap eden yanı “kız arkadaşlar” fikrinin sesli 
icralarını gerçekleştirmeleri.

Grubun icrasının Oidipal evrede tam olarak bireyleşmeyi başaramayan 
kızın bir icrası ya da “iki sesli söylemin” sonik bir örneği olarak 
da anlaşılabileceği öne sürülebilir. E. Dorsey Norwood’un ‘“Love’s 
Recovery’: A Feminist Hearing of the Indigo Girls” başlıklı seminer 
yazısında iki alternatifle de karşılaştım.

36	 Nüfuz etme şarkının sözlerinde, hayaletin varlığı ve eylemlerinin 
“ekrandan içeri dolan sıcak hava”, “kalbime batan iğne”, 
“içimden geçip gidiyorsun” ve “ruhumu delip geçiyorsun” gibi 
imgelenmesinden de anlaşılacağı gibi, oldukça önemli bir mecazdır.

37	 Indigo Girls üyelerinden Emily Saliers ve Amy Ray, en 
azından lezbiyen-gey topluluğu içinde, öyle ya da böyle “açık” 
lezbiyenlerdir (göründüğü kadarıyla, aralarında herhangi bir ilişki 
yoktur). Örneğin bkz. Out 18’de (Aralık/Ocak 1995: 85) 1994 
yılının “100 Açığı” listesinde yer almaları. Lezbiyen cinselliğinin 
kadınlar arasındaki dostlukla (Indigo’nun performanslarının 
lisans öğrencileri arasındaki yaygın yorumu) ilişkisi için bkz. 
“Compulsory Heterosexuality and Lesbian Existence,” Signs: 
Journal of Gender and Culture 5 (1980): 631-60. 

38	 Bu yöntem elbette etnomüzikolojide yaygın olarak kullanılır.

39	 Nüfuz edilebilirlik meselesinin her zaman her yerde, toplumsal 
cinsiyet ve cinsiyet performanslarının izini sürmeye olanak tanıyan 
kullanışlı bir eksen olduğunu söylemeye çalışmıyorum – benim 
yaşadığım zaman ve yer hakkında düşünürken yararlı olduğunu 
söylüyorum sadece.

40	 M. Reynaldus Columbus, De re anatomica (Venedik, 1559). Bu 
Columbusçu keşif hakkında bkz. Laqueur, 64-67.

41	 Audre Lorde, Uses of the Erotic: The Erotic as Power (Brooklyn: 
Out and Out Books, 1978), 8. [Türkçe çeviri Gülkan Noir: 
Audre Lorde, Bahisdışı Kız Kardeş, çev. Gülkan ‘Noir’ ve Yusuf 
Demirörs, Otonom Yayıncılık, 2022, s. 72-73 – ç.n.]



24 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Yazarın Kaos Queer+ için önsözü: Bu makale ilk olarak 2010 
yılında, Rebecca Grotjahn ve Sabine Vogt’un Sarah Schauberger 
katkısıyla derledikleri Musik und Gender (Müzik ve Cinsiyet) adlı 
kitapta “Das Geschlecht der Stimme” (Sesin Cinsiyeti) başlığıyla 
(Kompendien Musik, Cilt 5, Laaber-Verlag, s. 158–169) yayınlandı. 
O zamandan bu yana hem toplumsal cinsiyet tartışmaları hem de 
müzikoloji alanında ses ve şarkı söyleme konusuna dair yaklaşımlar 
önemli ölçüde gelişti. Bu metni bugün yazacak olsaydım, geleneksel 
ikili cinsiyet düzeninin ötesindeki toplumsal cinsiyet kurgularını 
şüphesiz daha kapsamlı bir biçimde ele alırdım. Ayrıca popüler 
müziğin şarkı söyleme pratiklerini de, geniş ve uzman olmayan 
bir okur kitlesine hitap etmeyi amaçlayan ve söz konusu kitabın 
yayınlandığı Kompendien Musik dizisinin genel çerçevesine uygun 
şekilde, bu tür bir çalışmaya dâhil ederdim. Buna karşın yazının ana 
fikrinden ödün vermiyorum: Bu çalışma şarkı söyleme örneğinden 
yola çıkarak cinsiyetin kurgusal karakterini ortaya koyuyor.1

Özet

İnsan sesi genellikle ikincil bir cinsiyet özelliği olarak 
kabul edilir. Fiziksel bir etkinlik olarak şarkı söylemenin, 
sesi belirleyen perde ve tını üzerinde doğrudan etkili olan 
biyolojik cinsiyetten kaynaklandığı varsayılır. Ancak 
“sesin cinsiyeti” doğal bir olgu değil, bir kurgudur: 
Sesleri cinsiyet ölçütüne göre sınıflandırır ve böylece 
kültürümüzde her yerde karşımıza çıkan ikili cinsiyet 
sistemini, kendi başına biçimsiz ve akışkan olan ses 
aralıkları alanına yansıtırız. Müzik tarihinde ses ile 
cinsiyet arasındaki ilişki, günümüzde olduğundan her 
zaman bu denli sıkı değildi. Şarkı söyleyen sesin müzikte 
cinsiyetin tartışmasız bir simgesi olarak kullanılmaya 
başlanması, ancak 19. ve 20. yüzyıllarda çeşitli kurucu 
süreçlerin sonucu olarak mümkün hale gelmiştir.

Sesin Cinsiyeti*

Rebecca Grotjahn
Çeviren: Merve Ergün

*	 Bu metin, Rebecca Grotjahn’ın ilk kez Rebecca Grotjahn / Sabine Vogt (der.), Musik und Gender (Kompendien Musik, cilt 5), Laaber: Laaber-
Verlag, 2010, s. 158–169 içinde yayımlanan “Das Geschlecht der Stimme” başlıklı makalesinin Türkçe çevirisidir. Çeviri, yazar Prof. Dr. 
Rebecca Grotjahn ve Laaber-Verlag’ın izniyle yayımlanmaktadır.



25Rebecca Grotjahn

Müziğe ilişkin hemen hiçbir etkinlik, şarkı söylemek kadar 
cinsiyete bağlı görünmüyor. Enstrüman icrası, orkestra 
şefliği veya bestecilik gibi alanlarda, cinsiyete bağlı farklılıklar 
artık biyolojik nedenlerle değil; sosyalizasyon süreçleri, güç 
ilişkileri ve geleneksel faktörlerle açıklanıyor. Örneğin, çok 
az sayıda ünlü kadın orkestra şefinin olması, artık kadınların 
“doğası gereği” liderlik becerilerinden yoksun olmaları; 
ya da aynı şekilde, erkeklerin bakır üflemeli çalgılardaki 
hakimiyeti, daha güçlü diyaframa sahip olmaları gerekçesiyle 
açıklanamıyor.2 Şarkı söyleme söz konusu olduğunda ise 
durum farklıdır. Ses, ikincil bir cinsiyet özelliği olarak kabul 
edilir: Birinin şarkı söylediğini görmesek ve sesini daha önce 
hiç duymamış olsak bile, onun bir erkeğe mi yoksa bir kadına 
mı ait olduğunu ayırt ederiz. Fiziksel bir aktivite olarak şarkı 
söyleme, görünüşe göre doğrudan biyolojik cinsiyetten 
etkilenir; bu da sesin konumunu ve tınısını belirler. 

Doğal olduğu varsayılan bu önkabul, cinsiyet 
araştırmalarından elde edilen çeşitli bulgular ışığında 
sorgulanabilir hâle gelmektedir (Grotjahn, 2005). İkili 
cinsiyet sistemi doğal değil, toplumsal, psikolojik ve bedensel 
işleyişlerin -şarkı söyleme de dahil- belirli bir cinsiyete 
atfedilmesinin temelini oluşturan bir yapıdır. Tarihsel 
şan araştırmaları, sesin cinsiyetine ilişkin mutlak kabulü 
göreceleştirir: Sesin kadın ve erkek olarak kategorize edilmesi 
tarihsel bir inşa sürecinin ürünüdür. Ayrıca, sesin toplumsal 
cinsiyet bağlamında kodlanması, şan tekniklerinin toplumsal 
cinsiyetin müzik yoluyla temsili olarak yorumlanmasını 
mümkün kılar.

Ses Cinsiyetinin İnşası/Kurgulanması

Neredeyse her şan öğretimi ders kitabında, ses sınıflandırması 
bulunur ve bu sınıflandırma hemen her zaman cinsiyete göre 
bir ayrımla başlar: Sesler kadın ve erkek sesleri olarak ayrılır. Bu 
ayrım, çoğunlukla simetrik bir ilişki olarak tasvir edilir: Her 
iki grupta da yüksek, orta ve düşük (pes) sesler tanımlanır ve 
bunların ses aralıkları yaklaşık bir oktav mesafeyle birbirinden 
ayrılır. Bu konudaki genel kanıyı yansıtan bir örnek olarak 
Vikipedi’nin Almanca versiyonunun “Stimmlage” [ses 
aralığı] maddesine (N.N., n.d.) bakılabilir; buradaki tanım 
tablodaki gibidir: 

Kadın Sesleri Erkek Sesleri
Soprano c1–a2 Tenor c–a1

Mezzosoprano a–f2 Bariton G–g1

Alto g–e2 Bass E–e1

Bu tür sınıflandırmalar ampirik gözlemlere dayandırılarak 
yapılmaz; üstelik her okurun bildiği, ses aralığı bu 
sınıflandırmalardan farklılık gösteren şancı örnekleri mutlaka 
vardır. Örneğin, c¹ (do¹)’in altındaki seslere inemeyen bir 
soprano ya da falsettoda bile e¹ (mi¹)’in üstüne çıkamayan 
bir bas, muhtemelen opera sahnesinden ya da oratoryo 
korosundan ziyade bir ses terapistinin yanında daha iyi bir 
mertebede olurdu. Ses aralıkları üzerine yapılan az sayıdaki 
ampirik araştırma (Nadoleczny, 1923), kadın ve erkek ses 
aralıkları arasında büyük bir uçurumdan ziyade, kayda değer 
örtüşmeler ve akışkan geçişler bulunduğunu gösteriyor: 
Birçok erkek iki veya hatta üç çizgili oktav aralığında 
rahatlıkla şarkı söyleyebilir ve birçok kadın, bazı profesyonel 
tenorların bile zorlandığı c’nin (do) altındaki seslere inebilir. 

Bu, kadınların ses aralıklarının ortalama olarak erkeklerden 
daha tiz olduğunu yadsımak anlamına gelmez. Ancak, sesleri 
cinsiyet ölçütüne göre sınıflandırdığımız anda, toplumsal 
cinsiyet araştırmalarının en azından Judith Butler’ın 
Gender Trouble (Cinsiyet Belası) (1990) kitabından bu yana 
cinsiyetin bir inşası olarak adlandırdığı şeyi yapmış oluruz. 
Kendinde belirgin bir yapıya sahip olmayan çeşitli değerler 
alanı, bu değerlere içkin olmayan bir ölçüte göre düzenlenir. 
Örneğin, örneklemdeki kişilerin yaşını da bir değişken olarak 
dahil edebilirdik: İleri yaştaki yetişkinlerin genç yetişkinlere 
göre daha pes/kalın sesle konuştuğu ve şarkı söylediği tezi, 
ortalama değerlerle pekâlâ desteklenebilirdi. 

Gırtlak büyüklüğü -dolayısıyla ses aralığı- ile hormon düzeyi 
arasındaki ilişki de yadsınamaz. Çocuklarda ses aralığı 
cinsiyete bağlı olarak kayda değer bir farklılık göstermezken 
(Mecke, 2007), ergenlikte bunun değiştiği bilinmektedir. 
Erkek ergenlerde yoğun şekilde salgılanan testosteron 
hormonu, gırtlağın vücudun geri kalanına kıyasla daha hızlı 
büyümesine ve dolayısıyla sesin mutasyona uğramasına yol 
açar; ayrıca erkek üreme bezlerinin gelişimi ve artan vücut 
kıllanması gibi başka fiziksel özellikleri de tetikler.3 Ancak bu 
durum, ses cinsiyetinin yapısal karakterine karşı bir argüman 



26 KaosQueer+ Sayı 14  2025

oluşturmaz. Zira hormonal açıdan kesin bir iki cinsiyetlilikten 
söz edilemez. Tüm insanlarda aynı hormonlar etkindir, 
yalnızca farklı bileşim oranlarında işlerlik gösterirler. Belirli 
hormonların miktarına ve oranına bağlı olarak bireyler daha 
fazla ya da daha az vücut kıllanmasına, daha geniş ya da daha 
dar kalçalara, daha büyük ya da daha küçük bir gırtlağa sahip 
olabilirler. Kadın ya da erkek üreme bezlerinin oluşması için 
belirli bir düzeyde östrojen veya testosteron gerekli olsa da, 
bu durum toplumsal olarak ‘cinsiyet özellikleri’ diye kabul 
edilen tüm nitelikleri belirlemez. ‘Genler ya da kromozomlar, 
bir kez devreye girdiğinde, bütünüyle bir kadın ya da erkeği 
ortaya çıkaran anahtarlar değildir.’ (Villa, 2006). Dolayısıyla, 
istatistiksel olarak bakıldığında kadınlarda geniş kalçaların, 
erkeklerde göğüs kıllarının daha yaygın olması doğrudur; 
fakat tersinden, kılsız bir göğüsten ‘kadınlık’ ya da dar 
kalçadan ‘erkeklik’ sonucu çıkarmak mümkün değildir. 
Benzer şekilde, ses aralığı da diğer cinsiyet-tipik özelliklerin 
varlığını yalnızca belirli bir olasılıkla gösterir. Alt sınır tonu E 
(mi) olan bir sesin yetişkin bir erkeğe ait olması beklenebilir; 
ancak alt sınırı H (si) olan bir sesle karşılaşıldığında, bunun 
bir kadına mı yoksa bir erkeğe mi ait olduğunu tahmin 
etmekten öteye gidemeyiz. Ses için de, tıpkı boy uzunluğunda 
ya da biyolojik indirgemeci teorilerin sıkça başvurduğu beyin 
büyüklüğünde olduğu gibi, şu söylenebilir: İki erkek veya 
iki kadın arasındaki farklar genellikle bir erkekle bir kadın 
arasındaki farklardan daha büyüktür (Ebeling & Schmitz, 
2006).

Dolayısıyla, sesin cinsiyeti doğal bir olgu değil, bir kurgudur: 
Sesleri cinsiyet ölçütüne göre düzenler ve böylelikle 
kültürümüzde her yerde karşımıza çıkan ikili cinsiyet 
sistemini, aslında kendinde biçimsiz ve akışkan bir alan olan 
ses aralıklarına yansıtırız. Yalnızca bu önkoşul altında ses, 
cinsiyetin bir göstergesi olarak işlev kazanır.

Şarkı Söylemenin Tarihsel Bağlamı 

Geçmiş müzik tarihi dönemlerinde ses ve cinsiyet arasındaki 
ilişki nasıl görülüyordu?4 Bilindiği üzere, 1800 öncesi Batı 
sanat müziğinde erkeklerin alto ya da soprano aralığında 
şarkı söylemesi oldukça yaygındı; bunu ya falsettistler 
(bugünkü kontrtenorlar ya da alto/altus sesler gibi) ya da 

kastratolar icra ediyordu. Sıklıkla iddia edildiğinin aksine, 
bu sesler özellikle kadın rollerine tahsis edilmemişti; çünkü 
kadınların sahneye çıkmaları yasaklanmıştı.5 Oysa bu yasak 
esasen kilise müziği için geçerliydi; tiyatroda ise yalnızca 
belli dönemlerde, belirli şehirlerde ve ülkelerde uygulanıyor 
ve sürekli olarak ihlal ediliyordu. Barok operasında soprano 
ve alto sesler -ister kadın ister erkek olsun- erkek tanrıları, 
kahramanları ve âşıkları olduğu kadar tanrıçaları ve 
kraliçeleri de temsil ediyordu. Tiz ses, kadınsılıktan ziyade, 
tanrısallığın, statünün ve gençliğin göstergesiydi (Leopold, 
2000). Bu durum, -kadınsı özellikleri konusunda şüpheye 
yer bırakmayan- dadılar için (üstelik erkekler tarafından 
seslendirilmek üzere!) sıklıkla tenor partileri bestelenmiş 
olmasıyla da doğrulanmaktadır. (Celletti, 1989b: 30–38). 
Bu, cinsiyet rollerinin oynandığı bir oyun değil, tenor 
sesinin primo uomo ve prima donna’ya kıyasla daha derin bir 
ses olması ve dadının daha ileri yaşını ve daha düşük sosyal 
statüsünü sesle ifade etmesi ile açıklanabilir. 

17. ve 18. yüzyılın şan öğretisi metinlerinde cinsiyet göz 
ardı edilebilir bir rol oynar. Bu metinlerde kadın ve erkek 
ses aralıklarına dair bir sınıflandırma aramak beyhude bir 
çabadır. Örneğin Pier Francesco Tosi’nin ünlü incelemesi 
Opinioni de’ cantori antichi e moderni çoğunlukla 
kastratolardan, zaman zaman da kadın şarkıcılardan örnekler 
verir; ancak ne cinsiyet meselesini ne de bundan kaynaklanan 
ses farklılıklarını herhangi bir yerde tartışır (Tosi, 2002). Öte 
yandan, 19. ve 20. yüzyıla ait şan pedagojisi metinlerinde 
neredeyse standart hale gelmiş ve cinsiyet ayrımına dayanan 
bir ses sınıflandırmasına rastlanır. Louis Lablache’ın insan 
sesinin aralığına ilişkin ifadesi buna tipik bir örnektir: 
“Görüldüğü gibi, bu aralık üç erkek (bas, bariton, tenor) ve 
üç kadın (kontra-alt, mezzo-soprano, soprano) olmak üzere 
altı ses türünden oluşur; kadın sesleri 1, 2, 3 erkek sesleri 
1, 2, 3 ile bir üst oktav mesafesinde karşılık bulur; böylece 
kontra-alto, bas ile aynı genişliğe/aralığa sahiptir; vb.” 
(Lablache n.d.: 2). Bugün hâlâ yaygın olduğu gibi, burada 
da birbiriyle iç içe geçen olasılıklar, iki simetrik grup üzerine 
kurulu bir sistem olarak düzenlenir (Beghelli, 1995). Tenor 
söyleyen kadınlar veya erkek alto sesleri bu sistemde yalnızca 
istisna olarak yer bulur.

Bu ses sınıflandırmaları, 1800 civarındaki toplumsal cinsiyet 
söylemindeki köklü dönüşümle ortaya çıkmıştır. 18. yüzyılın 



27Rebecca Grotjahn

ikinci yarısına kadar “tek cinsiyet modeli” paradigması 
geçerliydi; bu modele göre cinsiyetler arasında karşıtlıklar 
değil, yalnızca dereceli farklılıklar bulunuyordu (Laqueur, 
1992). Kadınlar, erkeklerden daha zayıf, daha günahkâr ve 
daha mantıksız, ancak onlardan temel olarak farklı olmayan, 
bir nevi eksik bir cinsiyet olarak görülüyordu.  18. yüzyılın 
sonlarından itibaren ise, cinsiyetlerin temel farklılıklar 
gösterdiği ve bu farklılıkların birbirini tamamladığı düşüncesi 
giderek yaygınlaştı (Hausen, 1976). Burada belirleyici olan, 
farklılıkların ne şekilde temellendirildiğidir. Aydınlanma 
Çağı’nda toplumsal ilişkileri Tanrı’nın iradesi olarak görmek 
artık akıl dışıydı. Bunun yerine doğa, sözde rasyonel bir 
gerekçelendirme mercii hâline geldi.  Cinsiyet ilişkileri, yalnızca 
bedensel değil, aynı zamanda psikolojik cinsiyet farklılıklarını 
da belirleyen biyolojinin bir işlevi olarak kavrandı; kadının 
sözde edilgenliği ve duygusallığı ile erkeğin etkinliği ve 
rasyonelliği -ve bunlara eklenen birçok başka özellik- üreme 
sürecinden türetiliyordu.6 Bu cinsiyet özellikleri, aile içi iş 
bölümünden modaya, zihinsel, el becerisine dayalı veya 
sanatsal etkinliklere yatkınlığa kadar hayatın neredeyse tüm 
alanlarında uygulanıyordu - ve elbette şarkı söyleme de buna 
dahildi. Böylece, ses organlarının anatomisinden kaynaklanan 
dereceli fark -erkeklerin genellikle kadınlardan daha pes seslere 
ulaşabilmeleri ve kadınlar kadar tiz seslere çıkamamaları- erkek 
ve kadın seslerinin karşıtlığına temel oluşturmuştur: Erkekler 
pes, kadınlar tiz sesle şarkı söyler ve her iki cinsiyet, oktav 
farkıyla birbirini tamamlar. 

Elbette, modern ses sınıflandırmaları da kadın ve erkek 
seslerinin ortak olarak kullandığı bir perde aralığı içerir. 
Yaklaşık a1 ile a2 arasındaki sesler hem tenor hem de alto 
seslerin temel aralığını oluşturur; yaklaşık c1 ile f1 arasında 
ise soprano ve bas dahi örtüşür. 1830–1930 yılları arasında 
ses/şan tarihindeki gelişmeler, bu ortak ton aralığını ses 
rengi açısından cinsiyete göre ayırmayı mümkün kılmıştır.7 
Bu ayrım özellikle tenor ve alto ses türleri üzerinde etkili 
olmuştur.

Klasik bel canto, tenordan tiz ses aralıklarında falsetto8 
kullanımını gerektiriyordu (Celletti, 1989a: 167–172). 
Bu sayede, Rossini’nin tiz virtüöz tenor partilerini yazdığı 
tenorino, falsettoyu dahil ederek hem akıcılık, hem de tiz 
notalara kolay erişim sağlıyordu; çünkü falsetto, göğüs 
sesi veya orta ses aralığı ile kıyaslandığında sesi daha rahat 

kullanmayı mümkün kılıyordu. Aynı durum Fransız(ca) 
muadili haute-contre9 için de geçerlidir. Tarihi ses kayıtları, 
falsetto kullanımının 20. yüzyılın başlarına kadar tenorlar 
arasında oldukça yaygın olduğunu belgelemektedir. Özellikle 
1900 civarında Fransız ve İngiliz şarkıcılar, günümüzde 
“kadınsı” olarak nitelendirilebilecek bir ses tonunu 
kullanmaktan çekinmemişlerdir. Ancak o dönemde erkek 
falsettosu hâlihazırda tartışmalı bir konuydu ve eleştiriler 
çoğunlukla cinsiyet özelliğine dayanıyordu. Şan pedagogu 
Luigi Parisotti de, 1911’de falsettoyu “en ufak bir gerekçesi 
olmayan, kendine saygısı olan ve yetenekli hiçbir şarkıcının 
asla kendini alçaltmaması gereken, erkeksi olmayan küçük 
bir sızlanma numarası” olarak tanımlamıştır (alıntı: 
Monahan, 1978: 151). Günümüzde, pop müzik dışında, 
hemen hiçbir tenorun bu tarzı (performans tarihinde bir 
kez bile olsun) benimsememesi muhtemelen falsetto sesinin 
hâlâ “erkeklikten uzak” olarak algılanmasıyla ilişkilidir. 19. 
yüzyılın ikinci yarısında Fransız opera geleneğinden yola 
çıkarak, en tiz ses aralıklarında bile tam ses (veya terminolojiye 
bağlı olarak orta kayıt) kullanan, hayli farklı bir tenor ideali 
benimsenmiştir. Bu konuda öncü olan Gilbert-Louis Duprez 
(1806–1896), yüksek C notası için ut de poitrine’i, yani 
göğüs sesini kullanan ilk şarkıcılardan biri olmuştur.

Erkeklerde tenor falsettosunun tabu hâline getirilmesine 
karşılık olarak, kadınların tiz ses perdelerinde göğüs sesini 
kullanmaları da yasaklanmıştır. Günümüzde yalnızca pop ve 
müzikallerde doğal kabul edilen göğüs sesi, 20. yüzyılın ilk 
on yılına kadar klasik şarkı söyleme pratiğinde de özellikle 
alto kadın şarkıcılar (altistler) için önemli bir ifade aracıydı 
(Synofzik, 2003). Ancak daha sonraki dönemlerde şan 
pedagogları, göğüs sesini sadece “erkeksi” bir ses olarak değil, 
aynı zamanda ses için tehlikeli olarak da nitelendirdiler. 

Özetle, şarkı tarihindeki bu gelişme, kadın ve erkek sesleri 
arasındaki farkların belirginleşmesine neden oldu. İlk olarak, 
19. yüzyılın başında tiz erkek sesleri - kastratlar ve falsettistler 
- müzik sahnesinden silindi, aynı şekilde çok pes kadın sesleri 
(contralto musico türü) de kayboldu. Sonraki on yıllarda, 
her iki cinsiyetin ortak kullandığı ses aralığı, cinsiyetlere 
göre giderek daha fazla farklılaşmaya başladı. Sonuç olarak, 
tenorlar ve altolar, aynı ses aralığında şarkı söyleseler bile, 
sesleri kontrast oluşturur hale geldi ve artık karıştırılma 
“tehlikesi” ortadan kalkmış oldu.



28 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Kadınsılığın sembolü olarak koloratür

Ses estetiğindeki dönüşüm, şarkı söyleme tekniğinin bir başka 
yönünü de etkilemiştir: koloratür (süslemeli şan tekniği). 
Bu, uzun zamandır kadınların alanı olarak kabul ediliyor. 
Konstanze, Rosina veya Zerbinetta gibi zorlu partiler, 
tenorlardan talep edilmezken, daha pes erkek ses türlerinden 
bahsetmeye gerek bile yoktur. Ancak barok dönemi alto 
ve tenor partilerinde de tiz virtüözlük gerektiren pasajlar 
bulunur ve son yıllarda müzik dünyasının yıldızları arasına 
giren sayısız erkek kontrtenor arasında birçok mükemmel 
koloratür şarkıcı vardır. Öyleyse koloratür kadınların değil 
de, tiz seslilerin mi alanıdır?

Şarkı söyleme fizyolojisi açısından bakıldığında, sesin 
hareketliliği daha çok teknikle ilgili bir konudur: Akıcılık, 
hafif bir ses kullanımı gerektirirken, tam sesle, yani tam 
titreşimli ses telleriyle hızlı geçişler veya staccato akorlar 
hemen hemen imkansızdır. Prensip olarak, tüm ses türlerinde 
bir sesi daha hafif yapılı olan şarkıcılar, bir de güç ve dramatik 
nüfuzla öne çıkan şarkıcılar vardır; lirik ve dramatik sesler (ve 
çok sayıda diğer alt gruplar) arasındaki ayrım bunu yansıtır. 
Ancak, yukarıda bahsi geçen erkek sesleri alanındaki gelişme, 
hafif tipin önemini yitirmesine neden oldu. 19. yüzyıl başına 
kadar şarkı literatüründe (örneğin Rossini’de) hâlâ birçok 
virtüöz tenor ve hatta bas ariyası bulunur. Ancak bugün 
bunlar sadece birkaç şarkıcı tarafından icra edilebilmektedir. 
Çünkü özellikle tiz seslerde ses cinsiyetinin netliğini garantiye 
almak ve “kadınsı” bir sesten kaçınmak için erkek sesleri tüm 
ses aralığı boyunca tam ses (veya orta kayıt) kullanır. Ancak 
bu, virtüöz pasajların veya trillerlerin icrasını önemli ölçüde 

zorlaştırır. Daha açık bir ifadeyle, koloratür şarkı söylemeyi 
kadınların alanı haline getiren, tenorun “erkekliği”dir.

(Neredeyse) yalnızca kadınlar koloratür şarkı söylediğinde, 
koloratür tersine kadınsılığın bir sembolü olarak kullanılabilir. 
18. yüzyıl operasında, çoğunlukla doğaçlama yapılan 
süslemeler tüm şarkıcılar için olağan bir uygulamayken, 19. 
yüzyıl boyunca koloratür giderek kadınsılığın belirli yönlerine 
odaklanır hâle gelmiştir. Bu yalnızca koloratür partilerin 
neredeyse tamamen kadın rollerine verilmesi anlamına gelmez; 
daha ziyade, süslemeler ve virtüöz pasajlarla temsil edilen, 
kadınsı olarak algılanan belirli nitelikler ön plana çıkmıştır. 

Bu durum, bir yönüyle Rossini’nin Rosina’sı (Il barbiere di 
Siviglia), Donizetti’nin Norina’sı (Don Pasquale), Verdi’nin 
Violetta’sı (La Traviata) veya Strauss’un Zerbinetta’sında 
(Ariadne auf Naxos) karşımıza çıkan kadınsı flörtöz davranışları 
kapsamaktadır. Donizetti’nin Don Pasquale’sindeki genç 
dul Norina, sahneye çıktığı aryada bile ikiyüzlülüğünü 
ortaya koyar. Bir romandan, bir erkeğin sevgilisine sonsuz 
aşk yemini ettiği bir bölümü okur, ardından Allegretto 
bölümünde gülerek kitabı fırlatır ve kendini övmek için şöyle 
der: “So anch’io la virtù magica d’un guardo a tempo e loco”: 
“Ben de doğru zamanda ve doğru yerde atılan bir bakışın 
sihirli gücünü bilirim.” Cavatina’nın daha ilk bölümüne, 
romanın duygusal tonunu alaya almak amacıyla bazı sahte 
doğaçlamalar yerleştirilmiştir. Allegretto bölümünde ise 
şarkıcının, ne kadar tiz ve virtüöz bir şekilde söyleyebileceğini 
göstermek için kadansları doğaçlama yaptığı izlenimi verilse 
de, bu kadanslar aslında önceden bestelenmiştir:

Not örneği: Gaetano Donizetti, Don Pasquale. 2. perdeden Norina’nın Cavatina’sı (şarkı sesi, alıntı) (Donizetti, 1980: 118–139)



29Rebecca Grotjahn

Ancak, diyelim ki Donizetti yalnızca melodik temel yapıyı 
not etmiş olsun ve günümüzden bir şarkıcı, notalarda yer 
alan kadar kapsamlı süslemeleri -“ah! si!” gibi ‘anlamsız 
heceler’ de dahil- icra etmeye cesaret etsin; bu durumda, 
esere olan sadakatini primadonnavari kendini gösterme 
arzusuna feda etmekle itham edilmez miydi? Bestecinin 
bu tür pasajları yazmasının bir nedeni, şarkıcılara bir iyilik 
yapmak değil, çünkü onlar seslerini en iyi şekilde ortaya 
çıkarmak için kadanslarını kendileri oluşturmayı tercih 
ederler. Bu daha ziyade, koloratür süslemelerle erkeklerin 
başını döndürmekten haz duyan bir kadının kibrini tasvir 
etmek içindir. Norina, erkekleri baştan çıkarmanın ne kadar 
eğlenceli olduğu düşüncesine kapılır ve konuşurken imalı 
bir kahkahaya boğulur - dinleyici, onun aklından geçenleri 
tahmin edebilir, ama bunlar dile getirmek için fazla uygunsuz 
düşüncelerdir.10

Koloratür aracılığıyla temsil edilen bir başka kadınsı özellik 
ise deliliktir. Barok operası, taşkınlığı tasvir etmede virtüöz 
pasajlardan zaten yararlanmıştır. Ancak 19. yüzyılda, sadece 
vokal virtüözlüğü değil, delilik de opera sahnesinde neredeyse 
tamamen kadınlarla özdeşleşen bir mesele haline gelir. 
Burada toplumsal cinsiyet ilişkileri yansıtılır, çünkü operada 
kadın deliliği çoğunlukla kadının toplumsal konumundan 
kaynaklanan koşullardan doğar: Birincisi, o dönemde yaşam 
çizgisi büyük ölçüde erkeklere olan aşklarıyla belirlenen 
kadınlar için varoluşsal sonuçlar doğuran talihsiz aşk; 
ikincisi, kadın başrollerin kendi kaderlerini belirlemelerini 
olanaksız kılan çaresizlik (Rieger, 1996). Bellini’nin Imogene 
(Il pirata) veya Donizetti’nin Lucia di Lammermoor gibi 
karakterleri bu duruma örnektir; aynı zamanda 19. yüzyılın 
ikinci yarısında, kadınlara atfedilen delilik biçimlerini rahim 
işlev bozukluğunun yol açtığı bir kadın hastalığı olarak 
tanımlayan histeri tartışmalarına da işaret eder.  

Müzikal ifade, delilik sahnelerinde yalnızca biçimsel ve 
melodik yapılarla sınırlı kalmaz (Dürr, 2001); koloratürlarda 
da yer bulur - üstelik yalnızca bestelenmiş pasajlarda değil, 
her bir icracının doğaçlama performansında da kendi 
gösterir. Şarkı söyleme ustalığı, besteci tarafından planlanmış, 
ancak kadın şarkıcıların yorumuna bırakılan sahnelemenin 
bir parçasıdır. Lucia’yı seslendiren her şarkıcı, Donizetti 
döneminin süsleme stilini titizlikle çalışmak ve kendi süslü 
versiyonunu icra etmekle yükümlüdür. Bu yaklaşımın bir 

örneği, Tullio Serafin yönetimindeki ses kaydında belgelendiği 
gibi, Maria Callas’ın Lucia yorumudur.11 “Ardon gl’incensi” 
aryasına yaptığı kadansta, sıkı yapısıyla, insanın olağan ifade 
biçimlerinden tamamen uzaklaşmış ve dinleyicileri -sahnede 
ve seyirciler arasında- hakikat karşısında ifadesiz ve çaresiz 
bırakan bir Lucia tezahür eder. Callas, hayal gücü sayesinde, 
bestelenmiş tonal katmanlarda ifade edilen deliliği arşa 
çıkarır.

Bu arada, bu kadansın icra tarihini de incelemek faydalı 
olacaktır. Maria Callas’ın kullandığı bazı öğeler, daha 
önceki ses kayıtlarında da bulunur ve kısmen 19. yüzyıl 
performanslarında da izi sürülebilir.12 Lucia’yı seslendiren 
(kadın) şarkıcılar, öncüllerinin versiyonlarına tekrar tekrar 
başvurmuş, üzerinde oynamalar yaparak devam ettirmişlerdir. 
Böylece, opera söz konusu tamamlanmış bir eser anlayışıyla 
değil, alımlama geleneği üzerinden şekillenen ve eğilim olarak 
açık bir sanat eseri olarak değerlendirildiğinde, bu kadınlar, 
topluca, operanın eş-yazarları arasında yer alır. Doğaçlamalar 
ve kadanslar, bestelenmiş müziğin sunduğu ifadeyi 
genişleterek vokalde yeni ifade olanakları açar. Koloratür 
şarkı, böylece bestecinin doğrudan denetimi dışında kalan 
ve şarkıcılar tarafından kontrol edilen bir müzikal karakter 
yaratma aracı haline gelir. Bu, müzikoloji bağlamında 
cinsiyet araştırmalarının bir başka yönünü de gündeme 
getirir: Şarkıcı ve besteci arasındaki ilişki, maskülen olarak 
kodlanmış ‘üretim’ (Produktion) ile ona tabi ‘yeniden üretim’ 
(Reproduktion) ikiliğinde açıklanamayacak kadar karmaşıktır. 



30 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Kaynakça
Abeles, Harold F. & Porter, Susan Yank (1978).  “Sex-Stereotyping of 

Musical Instruments”. Journal of Research in Music Education, 26, 
S. 65–75. 

Beghelli, Marco (1995). I trattati di canto italiani dell’Ottocento. Bibliografica 
– Caratteri generali – Prassi esecutiva – Lessico. PhD., Bologna: 
Università di Bologna.

Berlioz, Hector (1852). “Euphonia, ou la ville musicale. Nouvelle de 
l’avenir.” Ders., Les Soirées de l’orchestre, vingt-cinquième soirée, Paris: 
Michel Lévy Frères.

Blankenburg, Elka Mascha (2003). Dirigentinnen im 20. Jahrhundert. 
Portraits von Marin Alsop bis Simone Young. Hamburg: Europäische 
Verlagsanstalt.

Butler, Judith (1990). Gender Trouble. Feminism and the Subversion of 
Identity. New York: Routledge.

Celletti, Rodolfo (1989). Geschichte des Belcanto. Deutsch von F. Pauli. 
Kassel u.a.: Bärenreiter. 

Celletti, Rodolfo (1989). Voce di tenore. Gennaio: Idea Libri.

Charton, Anke (2012). prima donna, primo uomo, musico. Körper und Stimme: 
Geschlechterbilder in der Oper. Leipzig: Leipziger Universitätsverlag 

Clawson, Mary Ann (1993). “‘Not Just the Girl Singer’: Women and Voice 
in Rock Bands.” Sue Fisher & Kathy Davis (eds.). Negotiating at the 
Margins. The Gendered Discourse of Power and Resistance (S. 235–
254). New Brunswick, NJ: Rutgers University Press.

Donizetti, Gaetano (1980). Don Pasquale. Dramma buffo in tre atti. Libretto 
di M. Accursi. Partitura Milano: Ricordi.

Dürr, Walther (2001). „Gaetano Donizettis Lucia di Lammermoor oder: Die 
Befreiung von der Konvention.“ Susanne Mautz & Jörg Breitweg 
(eds.), Festschrift für Siegfried Schmalzriedt zum 60. Geburtstag (S. 
147–163). Frankfurt a.M. u.a.: Peter Lang Verlag.

Ebeling, Smilla & Schmitz, Sigrid (eds.) (2006). Geschlechterforschung 
und Naturwissenschaften. Einführung in ein komplexes Wechselspiel. 
Wiesbaden: Springer 

Grotjahn, Rebecca (2005). „‚Die Singstimmen scheiden sich ihrer Natur nach 
in zwei große Kategorien‘. Die Konstruktion des Stimmgeschlechts 
als historischer Prozess.“ Sabine Meine & Katharina Hottmann 
(eds.) Puppen, Huren, Roboter. Körper der Moderne in der Musik 
1900–1930 (S. 34–57). Schliengen: Edition Argus.

Hausen, Karin (1976). „Die Polarisierung der ‚Geschlechtscharaktere‘. Eine 
Spiegelung der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben“. 
Werner Conze (ed.). Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit 
Europas (S. 363–393). Stuttgart: Klett.

Honegger, Claudia (1991). Die Ordnung der Geschlechter. Die Wissenschaften 
vom Menschen und das Weib, 1750–1850. Frankfurt a.M. & New 
York: Suhrkamp. 

Lablache, Louis (n. d.). Méthode complète de chant: analyse raisonnée des 
principes. Mainz: Schott

Laqueur, Thomas (1992). Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der 
Geschlechter von der Antike bis Freud. Aus dem Englischen von 
Jochen Bussmann. Frankfurt a.M. u.a.: Campus.

Leopold, Silke (2000). „‚Not Sex but Pitch‘. Kastraten als Liebhaber – 
einmal ‚über‘ der Gürtellinie betrachtet.“ Hans-Martin Linde 
&Regula Rapp (eds.), Provokation und Tradition. Erfahrungen mit 
der Alten Musik (S. 219–240). Stuttgart: Metzler.

Mecke, Ann-Christine (2007). Mutantenstadl. Der Stimmwechsel und 
die deutsche Chorpraxis im 18. und 19. Jahrhundert. Berlin: 
Wissenschaftlicher Verlag.

Monahan, Bret Jeffrey (1978). The Art of Singing. A Compendium of Thoughts 
on Singing Published Between 1777 and 1927. Metuchen, N. J. & 
London: Scarecrow Press.

Monson, Craig A. (1995). Disembodied Voices. Music and Culture in an Early 
Modern Italian Convent. Berkeley u.a.: University of California 
Press.

Müller, L.J. (2018). Sound und Sexismus. Geschlecht im Klang populärer 
Musik. Eine feministisch-musiktheoretische Annäherung. Hamburg: 
Marta Press.

Nadoleczny, Max (1923). Untersuchungen über den Kunstgesang. I. Atem- 
und Körperbewegungen. Berlin: Springer.

N.N. (n.d.). „Stimmlage“. Wikipedia, http://de.wikipedia.org/wiki/
Stimmlage, 24.07.2025

Osborne, William (o. J.) “Sie klingen wie ein Damenorchester“. Sexismus bei 
den Münchner Philharmonikern: Der Fall Abbie Conant. http://
www.osborne-conant.org/damenorchester.htm, 24.07.2025.

Ott, Karin & Ott, Eugen (1999). Handbuch der Verzierungskunst in der 
Musik. Bd. 4: Die Vokalmusik im 19. Jahrhundert. München: 
Ricordi.

Parisotti, Luigi (1911). A treatise on speaking and singing, according to the 
principles of the old Italian school, New York & London: Boosey & 
Hawkes.

Pickering, Samantha & Repacholi, Betty (2001). “Modifying Children’s 
Gender-Types Musical Instrument Preferences: The Effects of 
Gender and Age.” Sex Roles 45 (Nos. 9/10), S. 623–643.

Rieger, Eva (1996). „Zustand oder Wesensart? Wahnsinnsfrauen in der 
Oper.“ Sibylle Duda und Luise F. Pusch (eds.), WahnsinnsFrauen, 
vol. 2 (S. 366–389). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Seedorf, Thomas (ed.) (2001). Gesang. Kassel & Stuttgart: Bärenreiter & 
Metzler.

Synofzik, Thomas (2003). „Draußen am Wall von Sevilla. Gesangstechnik 
und Interpretation im geschichtlichen Wandel am Beispiel von 
Aufnahmen der Seguidilla aus Bizets ‚Carmen‘.  Thomas Synofzik, 
Susanne Rode-Breymann (eds.), Rheinische Sängerinnen des 20. 
Jahrhunderts. Eine Dokumentation in Wort und Ton (S. 35–41). 
Kassel: Merseburger.

Tosi, Pier Francesco (2002). Opinioni de’ cantori antichi e moderni, o sieno 
Osservazioni sopra il canto figurato. Bologna 1723. Johann Friedrich 
Agricola. Anleitung zur Singkunst. Aus dem Italiänischen des Herrn 
Peter Franz Tosi. Berlin 1757. Nachdruck, hrsg. und kommentiert 
von Thomas Seedorf, Kassel u.a.: Bärenreiter 2002.

Villa, Paula-Irene (2006). Sexy Bodies. Eine soziologische Reise durch den 
Geschlechtskörper. Wiesbaden: VS.

http://gso.gbv.de/DB=2.1/SET=7/TTL=42/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=feminism
http://gso.gbv.de/DB=2.1/SET=7/TTL=42/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=subversion
http://gso.gbv.de/DB=2.1/SET=7/TTL=42/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=identity
http://www.osborne-conant.org/damenorchester.htm
http://www.osborne-conant.org/damenorchester.htm


31Rebecca Grotjahn

Dipnotlar

1	 Makalenin güncellemesine yer vermedim. Ancak, bu süre zarfında 
“Cinsiyet ve Şarkı Söyleme (Gesang)” alanında yayımlanan 
iki önemli çalışmaya dikkat çekmek isterim: Charton, 2012; 
Müller, 2018. Konuyla ilgili şahsıma ait makalelerim, Paderborn 
Üniversitesi web sitesi üzerinden incelenebilir: https://ris.uni-
paderborn.de/record?cql=(person=193)&cql=status=public.

2	 Cinsiyete özgü enstrüman seçimine ilişkin, Abeles & Porter (1978) 
ile başlayarak bir dizi müzik psikolojisi ve sosyolojisi çalışması 
bulunmaktadır. Konuya dair bir araştırma raporu da Pickering 
& Repacholi (2001)’de bulunabilir. Konuyla ilgili en öğretici 
katkılardan biri, Rock müziğinde enstrüman icrası ve şarkı 
söylemenin cinsiyetlendirilmesini analiz eden Clawson’un (1993) 
çalışmasıdır: burada kullanılan yöntemler ve kısmen de bulgular 
klasik müzik alanına aktarılabilir. Bakır üflemeliler bağlamında 
aydınlatıcı bir kaynak, tromboncu Abbie Conant’ın durumunu ele 
alan William Osborne’un raporudur (Osborne, tarihsiz). Kadın 
orkestra şefleri konusunda bkz. Blankenburg (2003b) - bu çalışma, 
müzikolojik bir araştırmadan çok konuyla ilgili bir röportaj niteliği 
taşımaktadır.

3	 Bu arada, ergenlik çağındaki kızlarda da bir ses değişimi meydana 
gelir ve bu sıklıkla ses krizleriyle birlikte görülür. Kızlarda 
haftalarca süren “cırtlak ses” ile kendini gösteren dramatik bir 
ses kırılması nadiren görülse de, bu durum erkeklerde pek yaygın 
değildir. Erkek çocuklarda sesin mutasyona uğrayarak bir oktav 
düştüğü yönündeki sıkça dile getirilen iddia, ampirik olarak 
doğrulanmamıştır; muhtemelen bu pratikte oktav aralıklarında 
şarkı söylemenin, bireysel fizyolojik ses aralıklarında şarkı 
söylemekten daha pratik ve müzikal açıdan daha mantıklı 
olmasından kaynaklanır.

4	 Cinsiyet boyutu dikkate alınmaksızın, şarkı söylemenin tarihine 
ilişkin araştırmalar Seedorf (ed.), 2001’de kapsamlı ve anlaşılır bir 
biçimde sunulmaktadır.

5	 Ayrıca rahibe manastırlarının repertuarları, 18. yüzyıla kadar 
kadın şarkıcıların da tenor ve bariton sesleri için dini solo ve koro 
eserlerinde yer aldığını kanıtlar niteliktedir- ancak bu olguya 
(toplumsal cinsiyet odaklı) müzikolojik araştırmalarda şimdiye 
kadar nadiren değinilmiştir. Craig A. Monson da bir Bologna 
manastırını konu alan etkileyici çalışmasında bu meseleye yalnızca 
kısaca değinir (Monson, 1995: 53f.).

6	 Bu dönüşüm elbette doğrusal bir biçimde değil, aksine çelişkilerle 
dolu karmaşık bir tartışma olarak yaşandı; bkz. Honegger, 1991.

7	 Elbette bu gelişmede müzikal-estetik dönüşümler de rol oynamıştır; 
özellikle ses hacminin artırılmasına yönelik genel eğilim ve (sesler 
ya da enstrümanlar için) kayıt kırılmalarını önleyen eşit ses ideali 
gibi.

8	 Şan pedagojisinde farklı şekillerde kullanılan bu kavram, burada 
yalnızca ses tellerinin kenarlarının titreştiği bir ses üretme biçimini 
ifade etmek için kullanılmaktadır.

9	 [ed. n.] Haute-contre: Fransız barok operasında kullanılan tiz tenor 
tipi.

10	 Kadınsı flörtözlük (veya cilve) çoğu zaman femme fatale karakterine 
dönüşür ve bu da koloratür sopranalar aracılığıyla sembolize edilir. 
Bunun örnekleri, Alman Berg’in aynı adlı operasındaki Lulu 
rolü veya müzik literatüründe Hector Berlioz’un Euphonia veya 
Müzikal Şehir isimli novellasındaki Mina/Nadira karakteridir 
(Berloz, 1852).

11	 Gaetano Donizetti, Lucia di Lammermoor, Maria Callas ve 
diğerleri (1959), EMI 7 47440 8.

12	 Lucia kadansları için bkz. Ott/Ott, 1999: 314–326; burada diğer 
kaynaklara da atıfta bulunulmaktadır. Performans tarihinin 
incelenebileceği örnek ses kayıtları olarak -daha önce adı geçen 
Maria Callas kaydının yanı sıra- 1910 yılına ait Nellie Melba’nın 
aryası (C 4349-2 – Victor 88071; yeni baskı Naxos 8.110335: Nellie 
Melba – The Complete American Recordings Vol. 2) ve 1929 yılına 
ait Lily Pons kaydı, yeni baskı ACUM 20.3078-HI (Great Voices 
of the Opera, Vol. 4) önerilebilir.



32 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Cinsiyet Çeşitliliği ve Cinsel Çeşitliliğin 
(Toplumsal Adalet Temelli) Müzik 
Eğitiminin Önüne Koyduğu Sorular*

Louis S. Bergonzi
Çeviren: Ece Durmuş

Bu bölümün1 amacı, cinsellik ve cinsiyet açısından çeşitlilik 
gösteren kişi ve toplulukların tarafından bakarak müzik 
eğitiminin toplumsal adaletle ilişkisini incelemektir. 
Okulların, özellikle de cinsiyet ve cinsel yönelim çeşitliliği 
açısından bakıldığında, toplumsal adalet ve toplumsal 
adalet eğitimi için son derece mühim alanlar olduğunu göz 
önünde bulundurarak (Britzman, 1997; Epstein, O’Flynn 
ve Telford, 2000, 2003; Ferfolja, 2007; Macgillivray, 2004; 
Meyer, 2010), bu tartışmayı boyutlandırmak adına devlet 
okullarındaki müzik eğitimine odaklanmayı tercih ettim. 
Cinsiyet-cinsellik ile eğitim arasındaki ilişki, günümüzde 
hukuki söylemde cinsiyet-cinsellik ve istihdam ayrımcılığı 
(Biegel, 2010), öğrencilerin güvenliği (Ali, 2010; Patterson, 
2013), toplanma özgürlüğü (örneğin, eşcinsel-heteroseksüel 
dayanışma kulüpleri ve diğer öğrenci toplulukları) (Green, 
2004), cinsel eğitim programları (Mayo, 2004) ve bir kamusal 
alan olarak okulda ifade özgürlüğü (örneğin, açık kimlikli 
olmak) (Biegel, 2010; Macgillivray, 2004) gibi konular 
etrafında belirginlik kazanmaktadır. Başta devlet okulları 
olmak üzere, okullarda cinsiyet-cinsel yönelim çeşitliliği 
konusu en çok müfredat, ders dışı etkinlikler ve okul iklimi 
meselelerinde öne çıkmaktadır (Meyer, 2010).

Liberal ve demokratik toplumsal adalet çerçeveleri, toplumsal 
adaletin sağlanmasında, özgürlük ve fırsat eşitliği gibi 
demokratik değerlerin mekanizmaları olan eğitim, hukuk 
ve yargı sistemlerini işlevli görürler.2 Feminist, çokkültürlü 
ve eleştirel toplumsal adalet pedagojilerini benimsemiş olan 
araştırmacılar ise, bu sistemlerin baskıcı sistemleri ortadan 
kaldırma kapasitesinin daha sınırlı olduğu görüşündedir. 
Dolayısıyla bu araştırmacılara göre, toplumsal adalet eğitimi, 
“hâkim gruplara ve bakış açılarına, mevcut eğitim yapılarına 
ayrıcalık tanıyan, öğrenilmiş kültürel önyargıların terk 
edilmesini” içermelidir (Meyer, 2010, s. 18). Buna karşın, 
Bell’in (2002) toplumsal adalet eğitimi için tanımladığı amaç, 
hem eleştirel hem feminist kuramları, hem de demokratik 
idealleri yansıtmaktadır. Ona göre toplumsal adaletin amacı:

insanların baskıyı ve baskıcı sistemler içinde nasıl 
toplumsallaştıklarını anlamak için gereksinim 
duydukları eleştirel analitik araçları geliştirmelerini ve 
gerek kendilerinde gerekse parçası oldukları kurumlarda 
ve topluluklarda hüküm süren baskıcı kalıpları ve 
davranışları bizzat kesintiye uğratabileceklerini ve 
değiştirebileceklerini hissetmelerini sağlamaktır. (s. 2) 

*	 Bu metin, Cathy Benedict, Patrick Schmidt, Gary Spruce ve Paul Woodford’un The Oxford Handbook of Social Justice in Music Education 
içinde yer alan “Gender and Sexual Diversity Challenges (for Socially Just) Music Education” başlıklı bölümünün Türkçe çevirisidir. İlk olarak 
Oxford University Press tarafından yayımlanmıştır. © Oxford University Press. Reproduced with permission of the Licensor through PLSclear.



33Louis S. Bergonzi

Ben de toplumsal adalet ve toplumsal adalet eğitimi 
üstüne incelememi, baskı-ayrıcalık kavramı üstüne bina 
ediyorum. Sonuç olarak, bu bölümde, cinsiyet çeşitliliğini 
ve cinsel çeşitliliği, baskı karşıtı bir eğitim olarak toplumsal 
adalet eğitimi çalışmaları içinde ele alıyorum; bilhassa bu 
çeşitliliklere odaklanarak, baskı karşıtı eğitimin bir örneğini 
oluşturan müzik eğitimi uygulamaları ve araştırmalarına dair 
gözlemlerimi paylaşıyorum.

Toplumsal Adaletin İhlali ve Bir Sistem 
Olarak Baskı

Toplumsal adaletsizlikler ayrımcılık, bağnazlık ve 
önyargılardan daha ezicidir, çünkü sadece bireylerin 
bilincine değil, toplumsal kurumların içine de sızarlar 
(Bell, 2007). Homofobinin temelinde korku yatar (Lipkin, 
1999), heteroseksizm ve heteronormativitenin temelinde 
ise baskının unsurları olan tanımama, saygı duymama ve 
marjinalleştirme vardır (Ayers, 2010). Toplumsal adalet 
ihlalleri bir bireyin veya grubun kimliği ve deneyimleriyle 
ilişkili olduğunda, Ötekinin konumlu ezilişini ifade ederler.3 

O halde baskı, “ayrımcılık, kişisel önyargı, bağnazlık ve 
toplumsal önyargının iç içe geçerek oluşturduğu, hayatın 
birçok yönünü gölgeleyen karmaşık ilişkiler ve yapılar ağıdır” 
(Bell, 2007, 3). Tarihsel baskı sistemleri göçmen statüsü, 
ırkçılık ve beyaz ayrıcalığıyla; dinî baskı ve antisemitizmle; 
sınıfçılık, engelli ayrımcılığı, yaşçılık/yetişkincilik ve 
heteroseksizm-trans deneyimleriyle bağlantılandırılabilir 
(Bell, 2007, s. 3-7).4

Bununla birlikte, günümüzde çoğu Batı toplumunda baskı 
artık genellikle iktidarın totaliter bir kullanımı olarak değil, 
daha ziyade, ayırt etmesi çok daha güç olan “iyi niyetli bir 
liberal toplumun gündelik pratikleri” olarak belirmektedir; 
öyle ki bu pratiklerin nedenleri “sorgulanmayan normlar, 
alışkanlıklar ve sembollerde, kurumsal kuralların altında yatan 
varsayımlarda ve bu kurallara uymanın kolektif sonuçlarında 
yatmaktadır” (Young, 1990 s. 56). Baskı, toplumsal adalete 
zarar verecek şekilde, kişi ve grup kimlikleri arasında tekrar 
eden ince bağlantılara veya Butler’ın deyişiyle (aktaran 
Kumashiro, 1999), “atıflara” dayanmaktadır. Örneğin 
kadına, genellikle zayıflık olarak atıfta bulunulur.

Bu bölüm için önemli olan iki atıfsa şunlardır: birincisi, 
homofobiyle ilişkili olarak heteroseksüellik ve insanlık 
(Rodriguez, 1998, s. 154); ikincisi, heteronormativite 
ve heteroseksizmin hem gereği hem sonucu olarak 
heteroseksüellik ve normal. Bu atıflar teorik teamüllerden 
ibaret değildir, bunlar aynı zamanda okullarda (Interactive 
& GLSEN, 2005; Kosciw vd., 2012) ve müzik sınıflarında 
(Bergonzi, 2013a) yaygın olarak kullanılan “fazla gey” ve 
“çok geysin” gibi onur kırıcı ifadelere, kendilerini lezbiyen, 
gey, biseksüel veya transseksüel (LGBT)5 olarak tanımlayan 
öğrenciler gibi (Kosciw vd., 2012), LGBT olarak algılanan 
heteroseksüel öğrencilerin de (Swearer, Turner, Givens 
ve Pollack, 2008)6 canını acıtma gücü kazandırır. Bu 
tanımlamalar baskıcı iktidarın öznesi değildir sadece, bunlar 
dayandıkları düalist varsayımların kısmi ürünleridir de. 
Örneğin, heteroseksizm diye bir şey ancak “heteroseksüel-
homoseksüel” insan cinselliğine dair tek ikili seçenek olarak 
kabul görüyorsa mümkündür.

Kimlik konusunda kategorik ve dönüşlü kavramsal sınırların 
dayatılması, baskıyı dayatılan pratik ve davranışlara ilişkin bir 
modelden “toplumda belirli varoluş biçimlerinin (veya belirli 
kimliklere sahip olmanın) ayrıcalıklı olduğu, diğerlerinin ise 
marjinalleştirildiği dinamik bir [sisteme]” taşır (Kumashiro, 
2002, s. 31). Ayrıcalık-baskı ikilisi, toplumsal cinsiyet 
çalışmaları, eleştirel teoriler, çokkültürlü paradigmaların yanı 
sıra queer ve diğer post-yapısal perspektiflerde eğitimcilerin 
ve eğitim bilimi araştırmacılarının çalışmalarının merkezinde 
yer almaktadır (Gereluk, 2009; Kumashiro, 2002; Young, 
1990). Toplumsal cinsiyet teorisi, eleştirel ırk teorisi, 
toplumsal adalet ve LGBT çalışmalarından beslenen kesişen 
kimlikler, yaşanan kimliğin karmaşık bir nitelik taşıyan 
konumlu doğasının bir ifadesi ve sonucudur (Hardiman & 
Jacob, 2007, s. 42).

Heteronormatif Sistem Olarak Okullaşma

Okullaşma kimlikler hakkındaki baskıcı söylemleri 
yansıtmakla kalmaz, bu söylemleri inşa da eder. 
Heteronormativite ve heteroseksizm sistemleri, okullarda 
yaygın olarak rastladığımız, cinsiyet çeşitliliği ve cinsel 
çeşitlilik konusundaki mitlere ve yanlış anlamalara dayanır. 



34 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Bu görüşler, hüküm sürmelerine izin verildiği takdirde, 
LGBT bireylere ve ailelerine karşı düşmanca bir iklimin 
yaratılmasına ve sürdürülmesine hizmet eder. Meyer (2010), 
15 yıl boyunca eğitimciler, öğrenciler ve ebeveynlerle 
birlikte sürdürdüğü tabandan toplumsal adalet çalışmalarına 
dayanarak böyle dört ayrı görüş tanımlar.

Yaygın yanlış kanılardan birincisi, cinsellik veya cinsiyette 
çeşitlilikten bahsetmenin eşcinsellik ve cinsel davranışlar 
öğretimi açısından yeterli olduğudur. Bu görüşe göre, 
çeşitliliğin teşvik edilmesi veya cinsiyette ve cinsellikte 
çeşitliliği içeren ayrımcılık karşıtı politikaların uygulanması, 
sonuçta eşcinsellik gündemini gizliden gizliye işlemenin bir 
yoludur (Macgillivray, 2004). İkinci bir yanlış kanı ise, bu 
çeşitliliğe ilişkin bilgi ve değerlendirmelerin, eğitimciler ya da 
çocuk ve gençlerle çalışan diğer kişiler için mühim olmadığıdır. 
(İleride üstünde duracağımız gibi, bunun öğretmen eğitimi 
üzerinde de etkileri vardır.) Belki bundan bile daha tartışmalı 
olan başka bir yanlış kanı ise, okullarda cinsiyette ve 
cinsellikte çeşitliliğin açıkça öğretilmesinden kaçınılması 
gerektiğidir. Kendini “çocukluk masumiyeti mitlerine” 
(Epstein vd., 2000) yaslayan bu yaklaşım, bu çeşitliliklerin 
aslında anaokulundan (Blaise, 2005) yükseköğretime 
(Daniels ve Geiger, 2010; Epstein vd., 2003; Wickens ve 
Sandlin, 2010) kadar, okul müfredatlarının, müfredat dışı 
etkinliklerin ve olağan çalışmaların (Meyer, 2010) son derece 
yalın ve gözlemlenebilir bir biçimde daima parçası olduğu 
gerçeği karşısında sürekli bir körlüğü gerektirir. Son olarak, 
cinsel çeşitliliğin toplumsal adalet eğitiminin bir konusu 
olarak görülmesinin bazı öğrencilerin kültürel veya dinî 
görüşlerini rencide ettiği söylenmiştir. Bu ihlal anayasayla 
korunan bir hakkın ihlali şeklinde yanlış anlaşıldığında, bazı 
ebeveynler hükümetin çocukların yetiştirilmesine müdahale 
etmemesi gerektiği şeklindeki serbestlik taraftarı bir ilkeye 
başvurabilmektedir (Macgillivray, 2004).

Müzik Eğitiminde Cinsiyet Çeşitliliği ve 
Cinsel Çeşitliliğin Baskı Altına Alınmasına 
Karşı Durmak

Bu bölümde, müzik eğitimi teorisi ve pratiğiyle ilişkili 
olarak, toplumsal adalet, cinsiyet çeşitliliği ve cinsel çeşitlilik 

hakkında öne sürülen temel fikirleri bir araya getirirken, 
Kumashiro’nun toplumsal adalet eğitimi alanındaki 
çalışmalarından, özellikle de baskı karşıtı eğitim konusunda 
geliştirdiği, etkinlik temelli teorisinden faydalanıyorum 
(Kumashiro, 2000, 2002, 2008). Amacım, okuyucuya, 
cinsiyet çeşitliliği ve cinsel çeşitlilik açısından müzik 
eğitiminde hâkim olan “sağduyu”yu oluşturan amaçları, 
seçimleri, öncelikleri ve süreçleri düşünmenin ve sorgulamanın 
bir yolunu sunmak. Kumashiro’nun teorisini seçmemin bir 
sebebi, yerleşik müzik eğitimi ile eğitim söylemi (dolayısıyla 
müzik/eğitim) arasında birtakım belirgin teorik ve ampirik 
bağlantılar da dahil, konuya bir dizi giriş noktası sunmasıdır. 
Ayrıca Kumashiro, toplumsal adalet çalışmalarında, baskının 
görülmesi ve düzeltilmesinden fazlasını talep eder. Gerek 
kişisel rahatsızlıkların, hatta krizlerin hayati niteliğine ve 
temel rolüne gerek toplumsal adalet eğitimi çalışmalarına 
önemli bir teorik zemin sunar. Kumashiro’nun teorisi, 
kişinin birçok Ötekinin marjinalleştirme ve susturma yoluyla 
baskı altına alınmasındaki suç ortaklığı konusunda, ne kadar 
zor olursa olsun zorunlu bir şekilde “açılmasını” da işin içine 
katar.

Kumashiro, bir queer teorisyeni olarak, başkalığın 
yapısökümüne, bunu takiben de işlevsel bir ayrıcalık ve 
yeniden yapılandırma analizine dayanır (Kumashiro, 2000).7 
Kumashiro’nun ampirik ve teorik literatürün analizine 
dayanan teorisi, Szalacha’nın (2004) ortaya koyduğu, LGBT 
kapsayıcı eğitimin üçlü (güvenlik, eşitlik ve eleştirel teori) 
yapısıyla benzerlik taşır. Kumashiro’ya göre, eğitimde baskıyı 
kavramanın (teori) ve buna karşı çıkmanın (eylem) iç içe 
geçen dört yolu vardır: Öteki için Eğitim, Öteki hakkında 
Eğitim, ayrıcalığı ve Ötekileştirmeyi eleştiren Eğitim ve son 
olarak, öğrencileri ve toplumu değiştiren Eğitim (2000, 
2009).8

İlerleyen bölümlerde, bu dört unsurdan hareketle, baskının 
nasıl kurulduğunu ve sürdürüldüğünü ve müzik eğitimi/
öğretiminde baskının nasıl sorunsallaştırılabileceğini 
ve ona nasıl yanıt verilebileceğini açıklıyorum. Ayrıca 
bu unsurların her birinin, bir bütünün temel parçaları 
olmalarına rağmen, baskı karşıtı bir eğitimin araçları olarak 
ne gibi kavramsal ve pratik kusurları olabileceği üstünde 
duruyorum.



35Louis S. Bergonzi

Öteki için Eğitim

Baskı karşıtı eğitim, öncelikle Ötekinin yararına eğitim ya 
da kısaca Öteki için Eğitim (ÖiE) olarak ele alınmaktadır. 
ÖiE açısından bakıldığında baskı, (1) yapmamaktan 
(örneğin, yeterli mali destek veya malzeme sağlamama) 
veya yapmaktan (örneğin, taciz, sözlü veya fiziksel taciz); 
(2) eğitim aktörlerinin, Öteki olmamak için gerekenler 
de dahil, normal davranış ve ifadelerin neler olduğuna 
ilişkin varsayımları ve beklentilerinden kaynaklanan, 
Ötekiye dönük zarar verici kötü muamele demektir. 
Toplumsal adalet olarak ÖiE, Ötekinin tanındığı, güvende 
hissettirildiği ve onaylandığı fiziksel alanların ve öğrenme 
alanlarının varlığını gerektirir. ÖiE’nin güçlü yönlerinden 
biri, eğitimcileri öğrenciler arasındaki çeşitliliği görmeye 
ve Beyaz, Amerikalı, erkek, hegemonik olarak eril, 
heteroseksüel ve orta sınıf ya da varlıklı olmayan öğrencilere 
yönelik baskıyı dikkate almaya çağırmasıdır.9 Kültüre 
duyarlı pedagojiler (örn. Ladson-Billings, 1994) ya da 
zorbalığın ve öğrenci mağduriyetinin başka biçimlerinin 
tanımlanması, önlenmesi ve bu soruna müdahalelerle ilgili 
araştırmalar da ÖiE’nin parçasıdır.

Cinsiyet çeşitliliği ve cinsel çeşitlilikle birlikte ele alındığında 
ÖiE, cinsiyet azınlıkları ve cinsel azınlıklardan öğrenci ve 
öğretmenlerin ihtiyaçlarını görünür kılmanın ötesinde, bu 
ihtiyaçların tüm öğrenci ve öğretmenlerin ihtiyaçları arasında 
sayılmasını içerir. ÖiE’de gerek müfredatlarda LGBT’leri 
kapsayıcı öğretim içeriği ve materyallerine yer verilmesi 
gerekse gey-heteroseksüel dayanışma grupları10 gibi güvenli, 
olumlayıcı fiziksel alanların yaratılması da önemsenir.

Güvenli bir alan, özellikle de hayatını çoğunlukla Öteki olarak 
geçiren tek başına bir öğrenci için önemli bir fark yaratabilir. 
Fitzpatrick ve Hansen’in müzik alanındaki lisans öğrencileri 
ve bu öğrencilerin lisedeki deneyimleri konusundaki 
düşünceleri üzerine yaptıkları çeşitli vaka çalışmaları, eşcinsel 
müzik öğrencilerinin kendilerine bir topluluk bulabilecekleri 
ve güvende hissedebilecekleri müzik alanları aradıklarını ve 
genellikle, müzik sınıflarının, toplumdaki müzisyenlerin ve 
müzik topluluklarının eşcinsel bireyleri, eşcinsel topluluğu ve 
eşcinsel kültürü kabul etmeye nispeten daha açık olduklarını 
düşündüklerini göstermektedir (2010).

Ülke genelini yansıtan öğrenci örneklemleri üstünde yapılan 
araştırmaların sonuçları da müzik programlarının liselerde 
güvenli bir alan olarak algılandığına işaret etmektedir. 
Yapılan son iki Ulusal Okul İklimi Anketine göre, müzik 
(yani bu ankette «bando, orkestra, koro grupları») LGBT 
öğrenciler arasında en popüler olan müfredat dışı etkinliktir. 
Her 10 öğrenciden en az 6’sı bu topluluklara katılmıştır ya da 
bu toplulukların ön saflarda yer almıştır (Kosciw vd., 2012, 
s. 47; Kosciw, 2014, s. 58). Ayrıca, müzik öğrencilerinin 
zorbalıktan korunabilecekleri bir alana ihtiyaç duydukları 
da görülmektedir. Elpus ve Carter (inceleme aşamasındaki 
makalelerinde), Ulusal Suç Mağduriyeti Araştırması verilerini 
analiz ederek, müzik (bando, koro, orkestra) ve tiyatro 
öğrencilerinin zorbalık mağduru olma ihtimalinin önemli 
ölçüde daha yüksek olduğunu tespit etmiştir. Bu analizde 
zorbalık yüz yüze (yani fiziksel, sözlü, ilişkisel olarak) ve siber 
zorbalığın bileşik göstergesiyle ölçülmüştür.

Olumlayıcı sınıflar ve programlar güvenli alanlardan ibaret 
değildir, bunlar aynı zamanda Ötekiliğin kucaklandığı 
ve normalliğin varsayılmayıp tartışıldığı alanlardır. Bu 
olumlayıcı tutum, koro topluluklarının cinsiyetlendirilmiş 
ses aralığı ve koro bölümlerine göre adlandırılmaması, 
yani SSA (soprano 1, soprano 2, alto) repertuarına sahip 
bir koronun “Kadınlar Korosu” olarak adlandırılmaması 
kadar basit bir şey olabilir. Cinsiyet ve cinsellik açısından 
çeşitlilik gösteren Ötekiler için müzik eğitimi, şarkı 
söyleyen transseksüel öğrenciler için de koroya katılma 
fırsatları yaratmalı, bu çeşitliliği gözeten seyahat ve barınma 
politikaları geliştirmeli ve koro topluluğunun konser 
«kıyafeti» seçiminde cinsiyet beyanını da göz önünde 
bulundurmalıdır. ÖiE çerçevesinde toplumsal adaleti inşa 
etmek isteyen müzik öğretmenleri, sınıflarında transseksüel 
ya da cinsiyet bozucu [gender non-conforming] müzik 
öğrencileri olsun olmasın, “cinsiyet-cinsellik sağduyusu”na 
bu gibi yollardan itiraz edecektir.

Bununla birlikte, kimlik denen şey çok boyutlu ve konumlu 
olduğundan, güvenli ve olumlayıcı alanların yaratılması 
tek bir yaklaşımla ele alınamaz. Yalnızca ÖiE’nin cinsiyet 
çeşitliliği ve cinsel çeşitlilik temelli baskıya karşı getirdiği 
önerilere bağlı kalmak yeterli değildir. 



36 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Öteki Hakkında Eğitim

Öteki hakkında Eğitim (ÖhE), baskıcı varsayımlar, 
beklentiler ve etkileşimler üstüne yeniden düşünmeden 
ziyade, öğrencilerin dünya içinde var olmanın ve dünya 
tarafından “tamamen insan” olarak tanınmanın başka 
biçimlerine dair kavrayışlarını genişletmeyi merkeze koyar 
(Ayers, 2010, s. 792-793). ÖhE, basmakalıp fikirlere ve 
mitlere dayalı bastırma ve çarpıtmalar nedeniyle eksik kalan 
bilgi ve kavrayışları geliştirmeye çalışır.

Bu noktada, öğretmen hazırlık programları öğretmen 
adaylarına Öteki hakkında Eğitim ihtiyacını ve araçlarını 
belirleme konusunda yardımcı olabilir. Ancak cinsiyet 
çeşitliliği ve cinsel çeşitlilik söz konusu olduğunda, 
buna pek de fırsat verilmemektedir (Gorski, Davis ve 
Reiter, 2013; Szalacha, 2004). Bu çeşitlilik göz önünde 
bulundurulduğunda bile -kaldı ki genellikle toplumsal 
adaletin bir alt konusu olarak (Ferfolja 2004) ele alınır- çoğu 
zaman heteronormativiteyi olduğu gibi koruyacak kadar 
kendi bağlamından koparılmaktadır (Gorski vd., 2013).

Öteki hakkında Eğitimin vaatleri, hedefleri ve sınırlılıkları 
çokkültürlü eğitiminkilerle oldukça benzerdir. Bu iki çerçeve 
de, ana akımın dışında konumlandırılmış toplulukların 
kültürel varoluş biçimlerini temsil etme ve merkeze taşımanın 
bir yolu olarak müfredatın çeşitlendirilmesini sağlamaya 
çalışır. Aslında, bazı çokkültürlü kuramcılar cinsiyet çeşitliliği 
ve cinsel çeşitliliği çokkültürlü eğitim teorisi ve pratiklerine 
dahil eder (örneğin, Banks & Banks, 2001; Steinberg & 
Kincheloe, 2009), ama bunun ırk ve etnik kökeni ikame 
etmemesini salık vermekten de geri durmazlar (Gay, 2010).

LGBT ile ilgili meselelerin11 eğitim kurumlarında dile 
getirilememesinin nedenlerinden biri, cinsiyet ve cinsellik 
hakkında öğrenmenin eğitim uzmanları ve gençlerle çalışan 
diğer kişiler için gerekli olmadığına dair yaygın bir yanlış 
kanıdır (Meyer, 2010). Gelgelelim, birazdan bahsedeceğimiz 
araştırmanın da gösterdiği gibi, müzik/eğitimcilerinin ve 
müzik/öğretmeni eğitimcilerinin görüşü ve deneyimi bu 
yönde değildir.12

Szalacha (2004) yaptığı literatür taramasında LGBT ile 
ilgili meselelerin öğretmenlerin dikkatine hizmet öncesi 

çalışmalardan ziyade hizmet içi çalışmalarda sunulduğunu 
tespit etmiştir. New South Wales’in (Avustralya) çeşitli 
yerlerinde öğretmen yetiştiren eğitimcileri kapsayan birçok 
araştırma, bu eğitimcilerin, özellikle ikincil ortamlarda 
öğretmen adaylarına yönelik homofobi karşıtı eğitimi son 
derece önemli ve gerekli bulduklarını açıkça göstermektedir 
(Ferfolja, 2007; Ferfolja & Robinson, 2004; Robinson & 
Ferfolja, 2008). Üretilen başka yanıtlarda “feminist post-
yapısalcılığın teorik varlığı” güçlü bir şekilde hissedilse de, 
bunun arkasında daha ziyade öğretmenlerin olumlu rol 
modelleri olarak görülmesi ve liberal hoşgörü yaklaşımları 
yatmaktadır (Ferfolja & Robinson, 2004, s. 20). Daha küçük 
yaştaki öğrencileri eğitecek olan öğretmenler söz konusu 
olduğunda ve öğretmen eğitiminde ırk ve Yerlilik meselelerine 
eğilmenin zaruretiyle karşılaştırıldığında, homofobi karşıtı 
eğitimin daha az önemli olduğu düşünülmektedir (Robinson 
& Ferfolja, 2008). Ne olursa olsun, bu araştırmacılar 
toplumsal kapsayıcılığı olumlamak ve toplumun geneline 
yayılmış ve çocukluğun daha başında öğrenilen önemli 
önyargılara ve güç eşitsizliklerine karşı koymak için homofobi 
karşıtı eğitimin gerekli olduğunu savunmaktadır (örneğin, 
Blaise, 2005).

Müzik eğitiminde, cinsel yönelim konularının da öğretmen 
eğitimine dahil edilmesine ihtiyaç olduğu dile getirilmiş 
(örneğin, Garrett, 2012; Haywood, 2011; Sweet & Paparo, 
2011) ve nasıl dahil edileceğine dair önerilerde bulunulmuştur 
(Garrett, 2012). Spano’nun (2011) müzik eğitimi lisans 
programlarının koordinatörleriyle yaptığı bir ankete göre, 
müzik eğitimi programlarının yüzde 64’ünde cinsel yönelim 
konusu lisans derslerine dahil edilmiştir. Olasılık modeline 
dayanmayan bir örneklem oluşturan, müzik eğitimindeki 
lisans öğrencilerini odağına alan bir sonraki araştırmada ise 
(Spano, 2012), ankete katılanların yarısı, müzik eğitiminde 
çeşitliliğe dair ders müfredatında LGBT2Q13 konularına da 
yer verildiğini dile getirmiştir.14 

ÖhE Öteki için empati geliştirmeye yardımcı olsa da 
(Britzman, 1998), Ötekiyi “eşit ama farklı” görmeyi illa 
sağlamaz; normalin herhangi bir şekilde genişlemesini 
beraberinde getirmez. Son dönem müzik eğitimi araştırmaları 
ve uygulamalarına zor da olsa böyle bir yeni yönelim 
kazandırılmıştır.



37Louis S. Bergonzi

Müzik eğitiminde, yaşa bağlı ezilme, yani yaşçılıkla ilgili olarak, 
“normal” kabul edilenlerin zamanla yeniden tanımlandığı 
(ileride göreceğimiz gibi, Kumashiro’nun çerçevesinin 
sonraki unsuru bunun bir örneğidir) bir süreç yaşanmıştır. 
Modern müzik eğitimi tarihinin büyük bir kısmında, 
özellikle de öğretmen yetiştiren kolejler ve üniversitelerdeki 
müzik eğitiminde, yeni başlayanların okul çağında, yani 
genç oldukları farz ediliyordu. Yetişkin öğrenciler ve onların 
kaygıları müzik eğitimi araştırmaları ve uygulamalarında 
kendilerine pek az yer bulabiliyordu. Fakat 1991 yılında 
New Horizons Music Programs’in [Yeni Ufuklar Müzik 
Programları] (NHMP) ortaya çıkışıyla birlikte, yetenek sahibi 
yetişkin enstrümancılar da müzik yapan büyük topluluğa 
kabul edildiler. NHMP, gerek sahip olduğu profesyonel ağlar 
gerek müzikteki ve organizasyondaki liderliği sayesinde, o 
günden beri müzik eğitimi alanındaki lisansüstü öğrenciler 
ve öğretim üyeleri için bir araştırma konusu olmaya devam 
ediyor. Gerçekten de NHMP hareketinin toplumsal adalet 
eğitimini ilgilendiren birçok yönü bulunmaktadır.15

Ayrıcalıklı Kılmaya ve Ötekileştirmeye Karışı 
Eleştirel Eğitim

Ayrıcalıklı kılmaya ve Ötekileştirmeye karşı eleştirel Eğitim 
(AÖeE), Ötekiye yönelik önyargılı eğilimleri veya Öteki 
hakkındaki eksik bilgileri incelemenin ötesine geçer. AÖeE, 
ayrıcalık ve baskıyı sürdüren toplumsal yapıları ve kültürel 
ideolojileri tanımlama, sorunsallaştırma ve dönüştürmenin 
yanı sıra öğrencilerin bu yapıları ve ideolojilerin farkına 
varmalarına, bunları eleştirmelerine ve bunlara meydan 
okumalarına yardımcı olmayı gerektirir (Epstein vd., 2000; 
Kumashiro, 2004; Meyer, 2010).

Baskı karşıtı çalışmalar, baskıcı ideolojileri hem alımlayan 
hem de aktaran kurumlar olarak okullarda yürütüldükleri 
vakit daha büyük zorluklarla karşılaşır. AÖeE, okullara dair 
okullarda hâkim olan “sağduyu”yla, yani mevcut durumla, 
her şeyin nasıl olması gerektiğiyle ya da bugüne kadar 
olageldikleri halleriyle karşı karşıya gelir. “Sağduyu, daraltıcı 
bir bakış açısıyla, okullaşmanın amaçlarıyla tutarlı olduğu 
kabul edilen şeyleri tanımlar” (Kumashiro, 2008, s. 4).

Birçok eğitim alanında, uyumlu cinselliğe ve cinsiyete ilişkin 
sağduyu, heteroseksüelliğin ve cinsiyet uyumunun normal, 
doğal, ahlaki, çocuklar için daha iyi, hatta Tanrı’nın planı 
olduğu varsayımına dayanır. Heteroseksüel ayrıcalık olarak 
cinselliğin müzik eğitiminde bile her zaman mevcut olduğu 
gerçeğini görmeden ve kabul etmeden (Bergonzi, 2009) 
ve cinselliğin okullarda ne yeri ne de bir amacı olabileceği 
yönündeki sağduyuya karşı çıkmadan, cinsiyeti ve cinselliği 
çeşitlilik gösteren bireyler için toplumsal olarak adil bir 
eğitim mümkün değildir. Müzik eğitiminde cinsiyet uyumu 
ya da cinsel çeşitliliğe ilişkin normalleri ne tanıyan ne de 
sorunsallaştıran sağduyuya ilişkin iki örnek verebiliriz.

“Fazla gey!” sözünü düzeltmek. Müzik öğretmenleri bana 
müzik derslerinde “homoluk yok” ve “çok geysin” gibi 
ifadelerin kullanılmasına izin vermediklerini, bu tür 
yorumları duyduklarında anında ve net bir şekilde tavırlarını 
koyduklarını söylediler hep.16 Cinsiyeti ve cinselliği 
bakımından Öteki olanlara dönük bu mikro-saldırganlıklara 
(Pierce, Carew, Pierce-Gonzalez, & Wills, 1977) verdiklerini 
söyledikleri bu yanıtlar genellikle “benim sınıfımda kimseye 
isim takmak yok” demenin bir biçimi gibi görünüyor. 
Niyetleri gayet açık. Öğrencilerin davranışlarına, öğretmenin 
önünde, en azından o an için çeki düzen verdiklerine de 
şüphem yok. 

Fakat bunun gibi, özellikle de okulun “zorbalık karşıtı” 
programının gereği olarak verilen tepkiler, baskı karşıtı 
eylemler olmak şöyle dursun, sınıf yönetiminin gereği 
olarak sınıfta kullanılan söyleme “çeki düzen vermek”le 
yetinerek17 heteroseksüel ayrıcalığı sürdürmekten başka 
bir işe yaramamaktadır. Öğrencilerin cinsiyet ve cinsellik 
bakımından Öteki olanın dolaba kapatılmasından 
öğrendikleri tek şey, okulun okul içinde ve dışında var olan, 
“gey” veya “homo” gibi farklı inşalarla ilişki kurmalarının 
istenmeyeceği bir yer olduğudur. Okullar, cinsiyeti ve 
cinselliği çeşitlilik gösteren öğrencilerin yaşamak zorunda 
kaldığı adaletten ve güvenlikten yoksun alanlardan kopuk 
bir biçimde, geleneksel cinsiyet ve cinsellik normlarını 
ayrıcalıklı kılan sınırları gözetmekle kalmayacak, okuldaki 
herkesi cinsellikten arındırılmış, ikili cinsiyete dayalı bir 
gerçekliğin queerleştirilmesinden de koruyacaktır (Pınar, 
2004; Rodriguez & Pınar, 2007).



38 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Kayıp erkekler18 mi görünmez erkekler mi? Koro 
programlarındaki “kayıp erkekler”e ilişkin sağduyu, 
müzik eğitimi söyleminde neredeyse bir asırdır varlığını 
sürdürmektedir (Harrison, 2008; Koza, 1993). 
Araştırmacıları meşgul etmiş olan “kayıp erkekler” konusu, 
bugüne kadar toplumsal cinsiyet çalışmaları, eleştirel 
sosyoloji kuramı (Koza, 1993-1994), post-yapısal toplumsal 
cinsiyet teorisi (Koza, 1993), post-feminist teori (Harrison, 
2007) ve eleştirel teori (Abrahams, 2012) perspektiflerinden 
ele alınmıştır. Bu konu, erkek şarkıcıların kendi benliklerine 
dair bilişsel kavrayışlarının anlatılara dayanarak incelendiği 
bir çalışma olarak da ele alınmıştır (Freer, 2009).

Cinsiyet ve cinsellik konusundaki normativite ve bunun 
yarattığı ayrıcalık ve baskı biçimleri, koro öğretmenlerine verilen 
şu klişeleşmiş tavsiyede açıkça ya da örtük olarak bulunabilir: 
Öğretmenler, âdet olduğu üzere daha pes (bunu “erkek” diye 
okuyun) seslere ayrılmış kısımları seslendirmek üzere, erkek 
olarak tanımlanan daha fazla öğrenciyi koroya almak için, 
hem şarkı söyleme pratiğini hem de koro deneyimini çeşitli 
şekillerde “erkeksileştirmelidirler.” Bunun için yaygın olarak 
başvurulan iki stratejiden biri, sporcu öğrencileri koroya almak; 
diğeri, mevcut ve potansiyel öğrenciler için rol modeli olacak, 
yaşı daha büyük erkek şarkıcıları koroya katmaktır.19 Buradaki 
genel yaklaşım, şarkı söylemeyi kadınlıktan ve kadınsı olan, 
yani erkeksi olmayan şeylerden koparmaktır.20

Bu söylem, erkek-kadın ikiliğinin heteroseksüelliği nasıl da 
pekiştirdiğine itiraz etmek şöyle dursun, bunu sorgulamaz bile.21 
Kilit sorular kıyıya köşeye atılır: Hâlihazırda koroda bulunan 
erkekler zaten orada değiller midir, neden yok sayılmaktadırlar? 
Sahici anlamda erkek olarak görülmedikleri için mi -öteki (!), 
“güçlü kuvvetli, erkek gibi erkekler” (Koza, 1993-1994) kadar 
normal olmadıkları için mi? Sporcular ve diğer “gerçek” erkekler 
koroya (ya da diğer kadınsılaştırılmış alanlara) alındıklarında 
nasıl oluyor da kadınsılaşmaya ya da darlaştırılmış erkekliğe 
karşı bağışıklık kazanmış oluyorlar (Anderson, 2013; Connell, 
2008; Hall, 2008; Harrison, 2003)?

Öğrencileri Ve Toplumu Değiştiren Eğitim

Post-yapısalcı ve psikanalitik perspektiften bakıldığında, 
Kumashiro’nun çerçevesinin dördüncü unsuru, genel 

anlamda, eğitimi ve toplumsal adaleti queerleştirmeye 
yöneliktir. Bunu ise, bilginin sürekli sorunsallaştırılmasını ve 
baskıyla görünmez kılınan bireylerin, bilgilerin ve söylemle 
inşa edilen pedagojilerin en kenarlarının araştırılmasını 
vurgulayarak yapar (Pınar, 2003; Rodriguez & Pınar, 2007).22 
Bilginin kısmi, ayrıcalıklı doğası ve kimliğin karmaşıklığı 
nedeniyle bu oldukça çetrefilli ve zorlu bir arayıştır.23 
Kumashiro (2002) kimliğin karmaşıklığını ele almak için 
psikanalitik teoriden yararlanır. Müfredatta psikolojik 
anlamda bir işleme faaliyetinin yapılabileceği bir alan açmak 
için bir “kriz pedagojisi” yaklaşımını benimsemek gerektiğine 
işaret eder (Kumashiro, 2002, s. 53-62). 

(Şimdi) Görünür Müzik Öğrencileri ve Baskı

Queer eğitim teorisyeni Nelson Rodriguez (1998), queer 
gençliğin nasıl da gençlerin demokratik ve toplumsal adalete 
ilişkin daha geniş taleplere bağlanmasını sağlayabilecek 
politik ve pedagojik bir pratik sergilediğinin ortada olduğunu 
öne sürer:

Gençlerin sadece egemen kültürel pratiklere değil 
hâkim temsil ve ideolojilere de karşı çıkmak için 
bedenlerini, dillerini, kültürlerini ve birçok kamusal 
alanı politik olarak kullanma ve kendilerine mal etme 
biçimleri, bu gençlerin bizi bir altkültür grubunun 
belirli bir pratiği kendine (yeniden) mal edebileceği 
ve kendi özgün politik anlamlarına ve değerlerine 
uygun olarak “yeniden ifadeye kavuşturabileceği” 
[konusunda] eğitmeyi amaçlayan pedagojik bir 
çaba içinde olduğunu göstermektedir. (1998, s. 
147-148)

Açık kimlikli LGBTQ2 müzik okulu öğrencilerinin taşıdığı, 
cinsiyet-cinsellik uyumluluğunun başına “müzisyenlik” 
yoluyla bela olarak “öğrencileri ve toplumu değiştirme» 
potansiyelini bir düşünün. Okullarda kökleşmiş olan 
homofobi yüzünden, bu meydan okuma bazıları tarafından 
(yersiz bir biçimde) saldırganca algılanabilir. Ne olursa olsun 
bu duruş öyle etkilidir ki, bizi cinsiyet-cinsellik konusundaki 
normativiteyi ve bunun yarattığı baskı/ayrıcalık ilişkisini 
yeniden tarif ederek toplumsal adaleti nasıl da ileri taşıdığını 
dikkate almaya zorlar. Okullardaki müzik eğitiminde, 
gender-queer şarkıcılar ikili cinsiyetle belirlenmiş bir bağlam 



39Louis S. Bergonzi

içinde etkin olurlar, zira, Gould’un (2012) ifade ettiği gibi, 
bu şarkıcılar kadınsılaştırılmış bir toplumsal kurum içinde 
kadınsılaştırılmış bir özne üzerinde çalışmaktadırlar.24 
LGBTQ müzik okulu öğrencileri, ancak kendilerinin 
yapabileceği bir şekilde, zorunlu heteroseksüelliğe (Rich, 
1983) ve hegemonik erkekliğe karşı çıkarlar. Dahası, cinsiyet 
kimlikleri ve cinsel kimliklerin dar ve baskıcı kalıplarını 
oluşturmak ve denetlemekle görevli toplumsal kurumlar 
içinde bunu açıkça ifade etme cesaretini gösterirler. Son 
olarak, açık kimlikli LGBT2Q müzik okulu öğrencileri, str8 
kamuflajının25 sunduğu korumayı reddederek, on dokuzuncu 
yüzyılda patolojik sapkınlıklar ve duygusal/kadınsı 
dalgalanmalar etrafında örülen “queer-müzisyen” anlatısına 
açıkça yeniden atıfta bulunurlar (Brett & Wood, 2009). 
Hem öğrencileri hem de toplumu dönüştüren bir eğitimde, 
toplumsal adalet eğitimi de dahil tüm teori ve pratiklerin 
en nihayetinde bilinemez olduğunu da göz önüne alırsak, 
bu müzik öğrencilerinin günümüzde okullarda LGBT2Q 
öğrenciler etrafında örülen söylemlerde sıkça karşımıza 
çıkan “mağduriyet” anlatısını dahi nasıl sorgulanabilir hale 
getirebileceklerini görebiliriz.26

Kapanış: Bilginin Başına Bela Olmak Bela 
Bilgi Üretir

Müzikolog Nadine Hubbs aynı zamanda kadın ve toplumsal 
cinsiyet çalışmaları uzmanıdır. Eğitiminde müzik okulu 
geçmişi de vardır. 2010 yılında gerçekleştirilen “Kimlik 
Kurmak: LGBT Çalışmaları ve Müzik Eğitimi” başlıklı 
sempozyumda yaptığı açılış konuşmasında şu gözlem ve 
öngörüde bulunmuştur:

Amerika’daki okul hayatında “ibne [fag]” aşağılamasıyla en 
çok ilişkilendirilen alan, okul müziğidir. Özellikle de öğrenci 
topluluklarının üyeleri için böyle denir: Bando ibnelerini, 
koro ibnelerini, orkestra ibnelerini duymamış olanımız 
yoktur. Bu senaryo, müzik eğitiminin LGBT çalışmalarıyla 
ilgili olarak araştırma alanları ve diyalog kanalları açma 
konusunda birçok başka alana kıyasla daha teşvik edici 
olmasının bir sebebini de göstermektedir. Fakat aynı senaryo, 
kadınsılaştırıcı ve azınlıklaştırıcı cinsel kimlik etiketleriyle 
özdeşleşmeyen ve bunlarla anılmaktan rahatsız olan müzik 

eğitimi topluluğu üyeleri arasında savunmacı tepkilerin ve 
inkârın ortaya çıkabileceği öngörüsünü de barındırmaktadır. 
(Hubbs, 2010, s. 9)

Bu bölüm boyunca, cinsiyet çeşitliliği ve cinsel çeşitlilik 
bağlamında, müzik eğitimi ile toplumsal adalet arasındaki 
ilişkinin bir siluetini oluşturmaya çalıştım. Bu çeşitliliği 
tartışırken toplumsal adalet eğitimine, özellikle de 
Kumashiro’nun hem teoriyi hem de pratiği içeren baskı karşıtı 
eğitim anlayışına odaklandım. Umarım, toplumsal adaletin, 
amaçların kişisel farkındalığın ve kişisel olarak hazır olmanın 
önüne konmasını gerektirdiğini gösterebilmişimdir. Allsup 
ve Shieh’in (2012) dikkat çektiği gibi, “toplumsal adalet 
eğitimi, uygunsuzlukları ve adaletsizlikleri önce algılamaya, 
sonra da bunlara karşı harekete geçmeye yönelik bir tutumu 
benimsemekle başlar” (s. 47). Peki, bizler böylesi bir tutumu 
benimsemeye ne kadar istekliyiz?

İçinde bulunduğumuz bu zamanda ve mekânda, ırkçılık 
ve homofobi hayatımızın gerçek koşulları. Burada bulunan 
herkesi kendi içinde derinlerdeki bilgiye ulaşmaya ve orada 
yaşayan her tür farka yönelik dehşet ve tiksinme duygularına 
temas etmeye çağırıyorum. Bu duyguların kimin yüzünü 
takındığını görün. Politik olarak kişisel olan işte o zaman 
bütün seçimlerimizi aydınlatmaya başlayabilir. (Lorde, 1984, 
s. 110-114)27

Lorde bize ırkçılık ve homofobinin sadece birkaç kişinin 
suçu olmadığını, sadece bazılarımızın varoluşunu belirleyen 
bir şeyden ibaret olmadığını hatırlatır. Hepimiz başkalarının 
çokluğunu koşullandırıyoruz ve bu çokluk tarafından 
koşullandırılıyoruz. O halde soruyorum: Müzik eğitimi 
topluluğu, farklı cinsiyet kimlikleri ve cinsel kimlikler 
ile müzisyenlik arasındaki ilişkilerin doğasını tanımaya, 
cinselliğin ve cinsiyetin müzik eğitimi ve okul yaşamının 
içkin bir parçası olduğunu görmeye ne kadar hazır? Cinsiyet 
ve cinsel yönelimleri çeşitlilik gösteren müzik öğrencileri, 
öğretmenleri ve aileleri için toplumsal adalet taleplerinin 
karşılıksız kalmasına neden olan baskı yapılarına meydan 
okumaya ne kadar hazırız? Sonuçta, baskı karşıtı eğitim de 
dahil, toplumsal adalet eğitiminin dayanabileceği tek bir 
varsayım varsa, bu varsayım şu soruyu sormaya açık olmaktır: 
Ya sorun bizsek?



40 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Kaynakça

Abrahams, F. (2009). Hosanna, hanukah, and hegemony: Anti-semitism 
in the music classroom. E. Gould & J. Countryman (yay. haz.), 
Exploring social justice: How music education might matter (s. 325–
342). Toronto: Canadian Music Educators’ Association.

Abrahams, F. (2012). Changing voices—voices of change: Young men in 
middle school choirs. S. D. Harrison, G. F. Welch & A. Adler 
(yay. haz), Perspectives on males and singing (C. 10, s. 79–93). New 
York: Springer.

Ali, R. (2010). Dear colleague letter: Harassment and bullying. Washington, 
DC: http://www2.ed.gov/about/offices/list/ocr/letters/
colleague-201010.pdf.

Allsup, R. E., & Shieh, E. (2012). Social justice and music education: The 
call for a public pedagogy. Music Educators Journal, 98(4), 47–51.

Anderson, E. (2013). Sport, masculinities, sexualities. New York: Taylor & 
Francis.

Ayers, W. (2010). Social justice. Encyclopedia of curriculum studies (s. 792–
793). Thousand Oaks, CA: SAGE Publications. http://dx.doi.
org/10.4135/9781412958806.

Banks, J. A., & Banks, C. A. M. (2001). Handbook of research on 
multicultural education. San Francisco: Jossey-Bass.

Bell, L. A. (2007). Theoretical foundations for social justice education. M. 
Adams, L. A. Bell, & P. Griffin (yay. haz.), Teaching for diversity 
and social justice (2. baskı, s. 1–14). New York: Routledge.

Benedict, C., & Schmidt, P. (2007). From whence justice? Interrogating 
the improbable in music education. Action, Criticism, and Theory 
for Music Education, 6(4), 21–42.

Bergonzi, L. S. (2009). Sexual orientation and music education: 
Continuing a tradition. Music Educators Journal, 96(2), 21–25.

Bergonzi, L. S. (2013a). Instructional climate in secondary school music 
classrooms reported by engaged music students: A comparison of 
school and music camp settings. Research in Music Education 
sempozyumunda sunulan bildiri, Exeter, Birleşik Krallık.

Bergonzi, L. S. (2013b). “. . . not just for ‘the gays’ ”: LGBT and queer studies’ 
potential to inform music education practice and research. MayDay 
Group Colloquium 25, Music Education and Political Agency. 
Konferans bildirisi. University of British Columbia, Vancouver.

Biegel, S. (2010). The right to be out: Sexual orientation and gender identity 
in America’s public schools. Minneapolis: University of Minnesota 
Press.

Blaise, M. (2005). Playing it straight: Uncovering gender discourses in the 
early childhood classroom. New York: Routledge.

Brett, P., & Wood, E. (2009). Gay and lesbian music. Grove Music Online. 
Oxford Music Online. Oxford University Press. http://www.
oxfordmusiconline.com/subscriber/article/grove/music/42824.

Britzman, D. P. (1995). Is there a queer pedagogy? Or, stop reading 
straight. Educational Theory, 45(2), 151.

Britzman, D. P. (1997). What is this thing called love? New discourses for 
understanding gay and lesbian youth. S. De Castell & M. Bryson 
(yay. haz.), Radical interventions: Identity, politics, and difference/s in 
educational praxis (s. 183–208). Albany: State University of New 
York Press.

Britzman, D. P. (1998). Lost subjects, contested objects: Toward a psychoanalytic 
inquiry of learning. Albany: State University of New York Press.

Butler, J. (1993). Bodies that matter: On the discursive limits of “sex.” New 
York: Routledge.

Carlson, D. (1998). Who am I? Gay identity and a democratic politics of 
the self. In W. F. Pinar (Ed.), Queer theory in education (s. 107–119). 
Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates.

Connell, R. (2008). Masculinity construction and sports in boys’ education: 
A framework for thinking about the issue. Sport, Education & 
Society, 13(2), 131–145.

Daniels, J. R., & Geiger, T. J. (2010). Universal design and LGBTQ (lesbian, 
gay, transgender, bisexual, and queer) issues: Creating equal access and 
opportunities for success. Annual Meeting of the Association for the 
Study of Higher Education’da sunulan bilditi, Indianapolis, IN. 
http://files.eric.ed.gov/fulltext/ED530463.pdf.

Elpus, K., & Carter, B. (yayın öncesi incelemede). Bullying victimization 
among music ensemble and theater students in the United States.

Epstein, D., O’Flynn, S., & Telford, D. (2000). “Othering” education: 
Sexualities, silences, and schooling. Review of Research in Education, 
25, 127–179.

Epstein, D., O’Flynn, S., & Telford, D. (2003). Silenced sexualities in schools 
and universities. Stoke-on-Trent, Staffordshire, Birleşik Krallık: 
Trentham Books.

Ferfolja, T. (2007). Teacher negotiations of sexual subjectivities. Gender and 
Education, 19(5), 569–586.

Ferfolja, T., & Robinson, K. H. (2004). Why anti-homophobia education in 
teacher education? Perspectives from Australian teacher educators. 
Teaching Education, 15(1), 9–25.

Fitzpatrick, K. R., & Hansen, E. (2010). Off the radar: Reflections of lesbian 
and gay undergraduates on their experiences within high school 
music programs. Establishing Identity: LGBT Studies & Music 
Education’da sunulan bildiri, Urbana, IL.

Freer, P. K. (2007). Between research and practice: How choral music loses 
boys in the “middle”: We can use research-based knowledge and 
instruction to attract and keep boys in middle school choir. Music 
Educators Journal, 94(2), 28(27).

Freer, P. K. (2009). ‘I’ll sing with my buddies’—fostering the possible selves 
of male choral singers. International Journal of Music Education, 
27(4), 341–355.

Freer, P. K. (2010). Two decades of research on possible selves and the 
‘missing males’ problem in choral music. International Journal of 
Music Education, 28(1), 17–30.

Freer, P. K. (2012). From boys to men: Male choral singing in the United 
States. S. D. Harrison, G. F. Welch, & A. Adler (yay. haz.), Perspectives 
on males and singing (C. 10, s. 13–25). New York: Springer.



41Louis S. Bergonzi

Garrett, M. L. (2012). The LGBTQ component of 21st-century music 
teacher training: Strategies for inclusion from the research 
literature. Update: Applications of Research in Music Education, 
31(1), 55–62.

Gay, G. (2010). Multicultural curriculum. C. Kridel (yay. haz.), 
Encyclopedia of curriculum studies (s. 587–591). Thousand Oaks, 
CA: SAGE Publications. http://dx.doi.org. proxy2.library.illinois.
edu/10.4135/9781412958806.n316.

Gereluk, D. (2009). Education for social justice. E. F. Provenzo, Jr., J. 
Renaud, & A. B. Provenzo (yay. haz.), Encyclopedia of the social 
and cultural foundations of education (s. 729–733). Thousand 
Oaks, CA: SAGE Publications.

Goodenow, C., Szalacha, L., & Westheimer, K. (2006). School support 
groups, other school factors, and the safety of sexual minority 
adolescents. Psychology in the Schools, 43(5), 573–589.

Gorski, P. C., Davis, S. N., & Reiter, A. (2013). An examination of the (in)
visibility of sexual orientation, heterosexism, homophobia, and 
other LGBTQ concerns in U.S. multicultural teacher education 
coursework. Journal of LGBT Youth, 10(3), 224–248.

Gould, E. (2012). Homosexual subject(ivitie)s in music (education): 
Deconstructions of the disappeared. Philosophy of Music Education 
Review, 20(1), 45–62.

Green, B. I. (2004). Discussion and expression of gender and sexuality in 
schools. Georgetown Journal of Gender & the Law, 5(1), 329–341.

Hall, M. A. (2008). Sport, sexualities, and queer/theory. Sociology of Sport 
Journal, 25(2), 281–283.

Hardiman, R., & Jacob, B. A. (2007). Conceptual foundations for social 
justice education: Conceptual overview. M. Adams, L. A. Bell, & 
P. Griffin (yay. haz.), Teaching for diversity and social justice (2nd 
ed., pp. 471). New York: Routledge.

Harrison, S. D. (2003). Music versus sport: What’s the score? Australian 
Journal of Music Education, 1, 10–15.

Harrison, S. D. (2007). A perennial problem in gendered participation 
in music: What’s happening to the boys? British Journal of Music 
Education, 24(03), 267–280.

Harrison, S. D. (2008). Masculinities and music: Engaging men and boys 
in making music. Newcastle, Birleşik Krallık: Cambridge Scholars 
Publishing.

Haywood, J. (2011). LGBT self-identity and implications in the emerging 
music education dialogue. Establishing Identity: LGBT Studies & 
Music Education’da sunulan bildiri, Urbana, IL.

Hubbs, N. (2010). Visibility and ambivalence: Thoughts on queer 
institutionalization. Establishing Identity: LGBT Studies and 
Music Education’da sunulan bildiri, Urbana, IL. http://bcrme.
press.illinois.edu/proceedings/Establishing_Identity/16_Hubbs.
pdf.

Interactive, H., & GLSEN. (2005). From teasing to torment: School climate 
in America. New York: Gay, Lesbian, and Straight Education 
Network.

Kosciw, J. G., Greytak, E. A., Bartkiewicz, M. J., Boesen, M. J., Palmer, N. 
A., Gay, L., vd. (2012). The 2011 National School Climate Survey: 
The experiences of lesbian, gay, bisexual and transgender youth in our 
nation’s schools. New York: Gay, Lesbian and Straight Education 
Network (GLSEN).

Kosciw, J. G., Greytak, E. A., Palmer, N. A., & Boesen, M. J. (2014). The 
2013 National School Climate Survey: The experiences of lesbian, gay, 
bisexual and transgender youth in our nation’s schools. New York: Gay, 
Lesbian & Straight Education Network (GLESN).

Koza, J. E. (1993). The so-called missing-males and other gender issues in 
music-education: Evidence from the music-supervisors-journal, 
1914–1924. Journal of Research in Music Education, 41(3), 212–232.

Koza, J. E. (1993–1994). Big boys don’t cry (or sing): Gender, misogyny, and 
homophobia in college choral methods texts. The Quarterly: Journal 
of Music Teaching and Learning, 4–5, 48–64. http://www-usr.rider.
edu/~vrme/.

Kumashiro, K. (1999). Supplementing normalcy and otherness: Queer 
Asian American men reflect on stereotypes, identity, and oppression. 
International Journal of Qualitative Studies in Education, 12(5), 491–
508. doi: 10.1080/095183999235917.

Kumashiro, K. (2000). Toward a theory of anti-oppressive education. Review 
of Educational Research, 70(1), 25–53.

Kumashiro, K. (2002). Troubling education: Queer activism and antioppressive 
education. New York: RoutledgeFalmer.

Kumashiro, K. (2004). Against common sense: Teaching and learning toward 
social justice. New York: RoutledgeFalmer.

Kumashiro, K. (2008). The seduction of common sense: How the right has 
framed the debate on America’s schools. Teaching for social justice. New 
York: Teachers College Press.

Kumashiro, K. (2009). Against common sense: Teaching and learning toward 
social justice (2. Baskı) New York: Routledge.

Ladson-Billings, G. (1994). The dreamkeepers: Successful teachers of African 
American children (Vol. 1). San Francisco: Jossey-Bass Publishers.

Lamb, R. (2010). Music as sociocultural phenomenon: Interactions with 
music education. H. F. Abeles & L. A. Custodero (yay. haz.), Critical 
issues in music education: Contemporary theory and practice (s. 23–38). 
New York: Oxford University Press.

Lipkin, A. (1999). Understanding homosexuality, changing schools: A text for 
teachers, counselors, and administrators. Boulder, CO: Westview Press.

Luhmann, S. (1998). Queering/querying pedagogy? Or, pedagogy is a pretty 
queer thing. W. Pinar (yay. hazç), Queer theory in education. Studies 
in Curriculum Theory Series (s. 141–155). Mahwah, NJ: Lawrence 
Erlbaum Associates.

Macgillivray, I. K. (2004). Sexual orientation and school policy: A practical 
guide for teachers, administrators, and community activists. Lanham, 
MD: Rowman & Littlefield.

Mayo, C. (2004). Queering school communities: Ethical curiosity and gay-
straight alliances. Journal of Gay & Lesbian Issues in Education, 1(3), 
23–36.

http://dx.doi.org


42 KaosQueer+ Sayı 14  2025

McIntosh, P. (1988). White privilege and male privilege: A personal account 
of coming to see correspondences through work in women’s studies (C. 
189). Wellesley, MA: Wellesley College, Center for Research on 
Women.

Meyer, E. J. (2010). Gender and sexual diversity in schools: An introduction 
(C. 10). Dordrecht: Springer.

Patterson, C. J. (2013). Schooling, sexual orientation, law, and policy: 
Making schools safe for all students. Theory into Practice, 52(3), 
190–195.

Pierce, C. M., Carew, J. V., Pierce-Gonzalez, D., & Wills, D. (1977). 
An experiment in racism: TV commercials. Education and Urban 
Society, 10(1), 61–87.

Pinar, W. F. (1998). Queer theory in education. Mahwah, NJ: Lawrence 
Erlbaum Associates.

Pinar, W. F. (2003). Queer theory in education. Journal of Homosexuality, 
45(2), 357–400.

Pinar, W. F. (2004). What is curriculum theory? Mahwah, NJ: Lawrence 
Erlbaum Associates.

Rich, A. (1983). Compulsory heterosexuality and lesbian existence. E. 
Abel & E. K. Abel (yay. haz.), The Signs Reader: Women, Gender 
and Scholarship (s. 139–168)

Robinson, K. H., & Ferfolja, T. (2008). Playing it up, playing it down, 
playing it safe: Queering teacher education. Teaching and Teacher 
Education, 24(4), 846–858.

Rodriguez, N. M. (1998). (Queer) youth as political and pedagogical. 
W. F. Pinar (yay. haz.), Queer theory in education (s. 173–185). 
Mahwah, NJ: Lawrence Erlbaum Associates.

Rodriguez, N. M., & Pinar, W. F. (2007). Queering straight teachers: 
Discourse and identity in education (Vol. 22). New York: Peter 
Lang.

Sadurski, W. (1984). Social justice and legal justice. Law and Philosophy, 
3(3), 329–354.

Spano, F. P. (2011). The inclusion of sexuality topics in undergraduate 
music teacher preparation programs. Bulletin of the Council for 
Research in Music Education. Special issue: Conference Proceedings: 
Establishing Identity: LGBT Studies & Music Education, 189, 45–
50.

Spano, F. P. (2012). Preservice music teachers’ perceptions of LGBTQ topics. 
National Association for Music Education 2012 konferansında 
sunulan bildiri , St. Louis, MO.

Steinberg, S. R., & Kincheloe, J. (2009). More than one way to be diverse 
and multicultural Diversity and multiculturalism: A reader. New 
York: Peter Lang.

Swearer, S. M., Turner, R. K., Givens, J. E., & Pollack, W. S. (2008). 
“You’re so gay!’’: Do different forms of bullying matter for 
adolescent males? School Psychology Review, 37(2), 160.

Sweet, B., & Paparo, S. A. (2011). Starting the conversation in music teacher 
education programs. Establishing Identity: LGBT studies and 
music education’da sunulan bildiri, Urbana, IL.

Szalacha, L. A. (2004). Educating teachers on LGBTQ issues: A review of 
research and program evaluations. Journal of Gay & Lesbian Issues 
in Education, 1(4), 67–79.

Tierney, W. G., & Dilley, P. (1998). Constructing knowledge: Educational 
research and gay and lesbian studies. W. F. Pinar (yay. haz.), Queer 
theory in education (s. 1190–1812). Mahwah, NJ: Lawrence 
Erlbaum Associates.

Wickens, C. M., & Sandlin, J. A. (2010). Homophobia and heterosexism 
in a college of education: A culture of fear, a culture of silence. 
International Journal of Qualitative Studies in Education, 23(6), 
651–670.

Young, I. M. (1990). Five faces of oppression Justice and politics of difference 
(s. 39–45). Princeton, NJ: Princeton University Press.



43Louis S. Bergonzi

Notlar

1	 [ed.n.] Metinde geçen ‘bu bölüm’ ifadeleri, Louis S. Bergonzi’nin 
The Oxford Handbook of Social Justice in Music Education kitabı 
içindeki özgün kitap bölümüne yapılan göndermelerdir. Bu çeviri 
tek başına yayımlandığından, söz konusu göndermeler kitabın 
ilgili bölümünü işaret eder.

2	 Toplumsal adalet hukukta adaletle sağlanamayacak olsa bile (bkz. 
Sadurski, 1984).

3	 Bu bölümdeki “Öteki” fikri ayrıcalık kavramına bağlanmıştır 
(McIntosh, 1988). “Öteki”, beyaz olmayan, yoksul veya işsiz 
ailelerden gelen öğrenciler de dahil, toplumda geleneksel olarak 
majinalleştirilen, aşağılanan veya şiddete maruz bırakılan 
(yani Ötekileştirilen) bütün gruplara atıfta bulunmak için 
kullanılacaktır. Cinsiyet ve cinsellik bakımından Ötekiler ise, 
kadınlar ya da erillik kalıbına uymayan erkekler, queer olan ya 
da queer olarak algılanan öğrencilerdir. Bu öğrenciler, genellikle 
toplumda geleneksel olarak onaylanan, normalleştirilen veya 
ayrıcalık tanınan grupların karşıtı olarak, dolayısıyla da idealize 
edilmiş normdan farklı olanlar olarak tanımlanırlar (Kumashiro, 
2002, s. 32).

4	 Young (1990) beş farklı baskı türü tanımlar: güçsüzlük, sömürü, 
marjinalleştirme, kültürel emperyalizm ve şiddet. Müzik 
eğitiminde bu kategoriler Elliot (2007) ve Abrahams (2009) 
tarafından toplumsal adalet incelemelerinde kullanılmıştır.

5	 Cinsiyet ve cinsellik açısından çeşitlilik gösteren bireyleri ve 
toplulukları tanımlamak için, popüler kültürde, mesleki ve 
kuramsal literatürde farklı kısaltmalar ve terimler kullanılmaktadır. 
Bu bölümde kullandığım kısaltmalar ve terimlerin birçoğu, atıfta 
bulunduğum yazarların kendi çalışmalarında kullanmayı tercih 
ettikleri kısaltmalar ve terimlerdir. Ancak bazı durumlarda, 
kavramsal bütünlüğü sağlamak adına, çalışmanın kuramsal 
temeline uygun olacak bir tercih yaptım. Özellikle, çalışmanın 
LGBT Çalışmaları ya da Queer Kuramı çerçevesinde mi yapıldığına 
bakıp, “queer” terimini yalnızca ikinci gruptaki çalışmalar için 
kullanmayı tercih ettim.

6	 Başka araştırmacılar da Beyaz, LGBT ve daha yüksek 
sosyoekonomik profile sahip öğrencilerin bu yorumları bu alt 
grupların her birindeki mukabillerine kıyasla daha sık duyduğunu 
ortaya koymuştur (Interactive & GLSEN, 2005, s. 19).

7	 “Queer” kelimesi aşağılayıcı bir terim olarak uzun bir geçmişe sahip 
olduğundan (Jagose, 1996; Meyer, 2007), bazı araştırmacılar ve 
eğitimciler bu kelimeyi kullanmaktan kaçınmaktadır. Aralarında 
LGBTQ topluluğu üyelerinin de olduğu başka bazılarına göre ise, bu 
kelimeyi kullanmak, onu kendini olumlama ve güçlendirme edimi 
olarak yeniden sahiplenmek anlamına gelir (Butler, 1993; Carlson, 
1998; Kumashiro, 2002; Pinar, 1998; Tierney & Dilley, 1998).

8	 Bu yaklaşımların altında yatan teorik ve pratik araştırmayı tek 
tek açıklamayacağım, çünkü birçok okuyucu bu bağlantıları 
yürüttüğüm tartışmanın içinden kolayca yakalayabilecektir; 
burada benim odak noktam müzik eğitimi ile cinsiyet çeşitliliği ve 
cinsel çeşitliliktir. Kaldı ki, bu metnin sınırları da bunu yapmama 
müsaade etmiyor.

9	 Müzik eğitiminde toplumsal adalete yönelik kapsayıcı ve baskı 
karşıtı bir yaklaşımı benimseyen Jorgensen’in (2007) tanımladığı, 
müzik eğitimi önündeki engeller arasında hegemonik erkeklik yer 
almamaktadır.

10	 GHD’ler, cinsiyet ve cinsellik bakımından çeşitlilik gösteren 
gruplar için olumlayıcı ve güvenli alanlardır. Bir okulda GHD’nin 
olması, cinsel azınlık öğrencilerinin okul deneyimlerini ve 
esenliklerini olumlu yönde etkilemektedir (Goodenow, Szalacha 
ve Westheimer, 2006; Kosciw vd., 2012). Bu bakımdan, bu 
gruplar Öteki için Eğitim’in baskı karşıtı bir mekanizması olarak 
görülebilir.

11	 LGBTQ ile ilgili meseleler derken, LGBT2Q bireylerin ve 
kendini heteroseksizmi ortadan kaldırmaya adamış olanların 
benimsedikleri kimlikleri, maruz kaldıkları baskı biçimlerini ve 
ortaya koydukları direnişleri kastediyoruz (Gorski vd., 2013, s. 
226).

12	 Müzik eğitimi alanında yapılan bu araştırmanın LGB (natrans) 
bireylerle sınırlı olduğunu lütfen unutmayın.

13	 LGBT2Q = lezbiyen, gey, biseksüel, transseksüel, queer/questioning 
(queer/sorgulayan).

14	 Spano, bu çalışmada kullanılan örneklemin sorunlu olduğunu 
kabul etmektedir.

15	 Ne yazık ki, LGBTQ’lara ilişkin meseleler söz konusu olduğunda 
çember bu kadar genişletilmemiştir (Bergonzi, 2013b; Lamb, 
2010). Gala Choruses Inc. ve Lezbiyen ve Gey Bandosu Derneği 
NHMP’den dokuz yıl önce başlatılmış olsa da, bu müzik eğitimi 
projelerinde gerçekleştiği varsayılabilecek müzik öğretimi/
öğrenimi ve topluluk inşası, müzik eğitimi çalışmaları ve 
araştırmalarında NHMP’de olduğu kadar kısa sürede ve kapsamlı 
bir şekilde dikkate alınmamıştır.

16	 Bu kitabın yayımlandığı sıralarda, müzik eğitimcilerinin müzik 
sınıflarında ya da dışında cinsel yönelim veya cinsiyet ifadesi 
temelli sözlü tacizlere verdikleri tepkiler konusunda ampirik bir 
araştırmaya hâlâ rastlamamıştım.

17	 Çeki düzen verme: “Eşcinsel veya biseksüel bir kişinin, ‘eşcinsel’ 
olarak yorumlanabilecek herhangi bir nesneyi ortadan kaldırmak 
için evinin görünümünü değiştirmesi. Bu iş, söz konusu kişinin 
cinsel yönelimini bilmeyen veya bundan rahatsızlık duyanların eve 
misafir geleceği zaman yapılır” (urbandictionary.com adresindeki 
“straighten up” maddesine bakınız).

18	 [ed.n.] Buradaki “kayıp erkekler” ifadesi, müzik eğitimi yazınında 
erkek öğrencilerin koro programlarındaki düşük temsiline işaret 
eden İng. “missing males” teriminin karşılığıdır.

19	 Freer (2010)’daki özete bakınız.

20	 Bunun bir istisnası Freer’in çalışmasıdır; bu çalışmada toplumsal 
cinsiyet veya cinsellik çalışmalarının yapı ve ifadelerine, 
ergenlerin psiko-sosyal öğrenme ve gelişim ihtiyaçları, özellikle de 
eğitimcilerin kontrol edebildiği ve erkek çocukların anlatılar yoluyla 
kavranmasını sağladığı ihtiyaçlar kadar önem verilmemektedir 
(Freer, 2007, 2012).



44 KaosQueer+ Sayı 14  2025

21	 Sadece Koza (1993-1994), cinsiyet-toplumsal cinsiyet normlarının 
kadın ve eşcinsel öğrenciler üzerindeki baskıcı işlevini açıkça ortaya 
koyar ve bizi “normalliğin” kadınlığı, kadınları ve eşcinselliği nasıl 
da yirminci yüzyılın başlarında (ve belki bundan bile önce) müzik 
eğitiminin fiili hedefine, yani erkeklerin ihtiyaç ve çıkarlarının 
gözetilmesi hedefine zarar veren şeyler gibi tanımladığını 
incelemeye çağırır. Feminist bir bakış açısından, şu soru 
sorulmaktadır: Mesleki söylem dişileri ve kadınları mütemadiyen 
görmezden geliyorsa ya da onları bastırıyorsa, erkekleri nasıl oluyor 
da ‘eksik’lermiş gibi görebiliyoruz? (s. 227)

22	 Eğitimi queerleştirmek, bilginin ve pedagojinin doğasını 
sorgulamak anlamına gelir (Britzman, 1995). Queer teori, bilgi ile 
psikoloji arasındaki gerilimin, bu ikisini aralarındaki sınırı tümden 
ortadan kaldıracak kadar yaklaştırma çabasının bir parçası olarak, 
sürekli yeniden yönlendirilmesini gerektirmese bile bunu bizzat 
sağlar. 

23	 Meseleyi toplumsal adalet bilgisinin “çözülemez bir soru” 
(Luhmann, 1998) olarak ele alınması ve müzik eğitimiyle ilişkisi 
bakımından aktaran ve tartışan bir çalışma için bkz. Benedict ve 
Schmidt (2007).

24	 Böylece yalnızca okul repertuarına bağlı kalırlar ve toplumsal 
cinsiyet ya da erkeklik açısından farklı bir yere konumlandırılan 
rock ve pop müzikten uzaklaşırlar (bir özet için bkz. Harrison, 
2008, Bölüm 5, «Müzik Eğitiminde Toplumsal Cinsiyet»).

25	 Heteroseksüelmiş gibi davranmak - ç.n.

26	 Bu, LGBT2Q bireylerin mağdur edilmediği anlamına kesinlikle 
gelmez.

27	 Türkçe çeviri Alâra Kuset’e aittir: Audre Lorde, Bahisdışı Kız 
Kardeş, çev. Gülkan ‘Noir’ ve Yusuf Demirörs, Otonom Yayıncılık, 
2022, s. 145-46.



45Kazım Tolga Gürel

Türkiye Ana Akım Medyasının “Ölü İsim” 
Problemi ve Trans İsim Stratejileri

Kazım Tolga Gürel

Özet

Türkiye ana akım medyası, özellikle söz konusu 
“ötekileştirilen kesimler” olduğunda oldukça problemli ve 
çoğu zaman insan haklarına aykırı haberler üretmektedir. 
LGBTİ+’larla ilgili genellikle homofobik yargılarda 
bulunan ve sıfatlar kullanan haber üreticileri, kitlelerin 
“ortak zemin” olarak ürettikleri mana bloklarına uygun 
bir biçimde, onların klişeleşmiş yargılarını besleyerek 
ve homofobik basmakalıp fikirler üzerinden haber 
yazmaktadırlar. Özellikle translarla ilgili haberlerde 
kullanılan sıfatlar, ölü isimler ya da “travesti” gibi olumsuz 
cinsel kimliklerle çağrılmalar çok yaygındır. Transların 
kendi özgür iradeleriyle değiştirdikleri isimler, “takma 
ad” ya da “lakap” sıfatlarıyla ötekileştirilmekte ve yeni 
kimliklerine saygı duyulmaması, haber üretim pratiğinde 
onları özneleştiren söylemlerde ortaya çıkmaktadır.

Bu çalışma, ana akım gazetelerdeki haber üretimi sırasında 
translara yönelik isim stratejilerini gösterecek ve ölü isim 
olgusunu anlatacaktır. Translarla ilgili özellikle polis-adliye 
haberlerinde oldukça fazla kullanılan ölü isim, bir insanın 
hakkını gasp etme stratejilerinden biridir. Bu bağlamda, 
2018-2020 yılları arasında ana akım gazetelerde yayımlanmış 
haberlerde trans kimlikli kişiler için ölü isim kullanımına ilişkin 
bulguları saptamayı amaçlamaktadır. Bu amaç doğrultusunda 
Google arama motoruna “2018 Travesti haber”, “2018 Trans 
haber”, “2019 Travesti haber” ve “2019 Trans haber” yazılmış 
ve arama motorundan “rastgele örneklem” şeklinde çekilen 
polis-adliye haberleri incelenmiştir. Bu haberlerin başlıkları ve 
spotlarında kullanılan ve haberin öznesi transları niteleyen sıfat 
ve isimler gösterilmiş ve isimlendirme şekli yorumlanmıştır.

Anahtar Kelimeler: Ölü İsim, Trans, Özneleşme, 
Hegemonya, İdeoloji, Strateji



46 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Özneleşme ve Ölü İsim

İnsan isimleri zaman içerisinde değişir ve belli isimler değer 
kaybederek tarihe karışırlar. Örneğin Eski Türk kültüründe 
köpek kültünün varlığından söz edilmekte ve insanların 
“köpek” olarak adlandırılmalarına rastlanmaktadır (İnayet, 
2013). Oysa bugün “köpek” kelimesi Türkiye kültüründe 
bir hakaret olarak anlaşılabilir. Halkların hafızasında yer 
eden siyasî, kültürel, ekonomik, sosyolojik dönüşümler veya 
dinamikler, destanlara, atasözlerine, deyimlere aksederler. 
Ayrıca bu değişimler ve toplumun anlam blokları bütün bir 
söz varlığına ve kişi adlarına da yansır (Yılmaz, 2020). Her 
toplumun kendi folklorundan beslenen bir ad verme olgusu, 
evrensel bir olgudur. Bir nevi zorunluluk olan ad verme 
olgusundan yoksun herhangi bir toplum yoktur. Verilen 
adın anlamının çocuğa geçeceği inancı; adın seçimini, veriliş 
şeklini, adı veren kişiyi etkiler ve ad vermeyi gelişigüzel bir 
davranış olmaktan çıkartır (Altun, 2004: 171).

Dil, yalnızca dış dünyanın algılanması için değil aynı zamanda 
insanın iç dünyasının anlaşılması için de birtakım işlevlere 
sahiptir. Kendi dışındaki varlıklara kelimeler atfederek 
onu anlamlandıran ve zihninde somutlaştıran insan, iç 
dünyasının ögelerini de kelimeler aracılığı ile anlamlandırır. 
Bu gereksinimin temelinde dil ve düşünce arasındaki ilişki 
bulunmaktadır (Hirik, 2021).

İnsan isimleri kültürün olumlu bulduğu, toplumsalın 
evriminde güç, güzellik, naiflik vb. gibi niteliklerle donatılmış 
ve toplumun inançlarıyla bağlantılı kelimelerden oluşur. 
Türkiye, iki kıta arasında bir köprü olan coğrafyadır. Çeşitli 
kültürleri birleştirir ve çok fazla halktan oluşur. Kültürün 
tarih boyunca çok hızlı evrildiği coğrafyalardaki isim 
çeşitliliği, coğrafyanın bir köprü ve ticari anlamda her dönem 
önemli bir nokta olmasından dolayı pek çok kültürün iç içe 
girmesi ile bağlantılıdır. Türkiye’de Türk, Arap, Kürt, Çerkez, 
Arnavut ve burada sayamayacağımız kadar halkın dillerinin 
etkisi vardır. Pek çok mezhebin inançları ve halkların çeşitliliği 
dolayısıyla isim çeşitliliği gelenekten günümüze kadar sürer. 
Ancak geleneğin ötesinde küreselleşen kültür ve görsel 
kültürün teknoloji aracılığıyla coğrafyalardaki egemenliği 
sayesinde yeni isimlerle hızlı buluşmak mümkündür. Sürekli 
olarak değişen akımlar ve moda olan dalgaların etkisi bu isim 
çeşitliliğini kat be kat artırmıştır. Tüm bunlara ek olarak 

bireyselleşme sonucu bazı insanların ailenin ve geleneğin 
onlara yüklediği isimleri reddettiği de görülmektedir. 
Egemen paradigmaya isyan eden bazı insanların isimlerini 
değiştirmesi ve cinsiyet ya da din değiştirerek yeni isimlerle 
buluşması sıkça görülebilen durumlardır. Muhafazakâr ve 
faşist kesimler bu durumdan rahatsız olsa da değişim yaşamın 
temelidir ve çok kültürlülüğün güzellikleri kabul edilmelidir. 
Tüm bunlar coğrafyayı, bir isim cennetine dönüştürerek 
kültürel çeşitliliği ve bu çeşitliliğin getirdiği zenginlikleri 
arttırmaktadır. 

İsimler, zaman içinde yapısal değişimler sonucunda 
değişirler. Bir dönem moda olan isimler, zaman içerisinde 
eskirler ve sönükleşirler. Ayrıca isim, iktidarın çehrelerine 
tabidir ve iktidarın çehrelerini insanın benliğine taşır. 
Bunu taşımakla kalmayarak iktidarın ürettiği kimlikleri, 
bilince sabitler. Örneğin “erkek” ve “kadın” isimleri cinsiyet 
kimliğinin sabitlenmesinde önemlidir. Cinsiyetlendirilmiş 
isim, bir geminin denize demir atmasında olduğu gibi 
bedene cinsiyetini sürekli anımsatarak onu sabitler. Tıpkı 
cinsiyet gibi pek çok kimlik de isimle sabitlenir. Örneğin 
henüz görülmemiş ama ismi duyulmuş “Deniz”in (Türkçe’de 
unisex bir kişi adı) cinsiyetinin muğlaklığı sürer. Ahmet’in 
(Türkçe’de erkek ismi) ise erkek olduğuna dair yanılsama, 
sorgulamadan devam eder.

Ölü İsim, Kaos GL’nin “LGBTİ+ Hakları Alanında Çeviri 
Sözlüğü” adlı çalışmasında “Dead Name/Ölü isim”, kişilere 
doğduklarında verilmiş olan ve artık kullanmadıkları isim 
olarak tanımlanmaktadır. Uyum süreci sıklıkla yeni bir isim 
almayı da içerdiğinden daha çok trans insanlarla bağdaştırılan 
bir terimdir. Doğumda verilmiş bu isimlerin (atanmış isim) 
artık kullanılmaması gerektiğine işaret etmek için “ölü” 
denilmektedir. Devlet kurumları tarafından kayda geçirilmiş 
olsun veya olmasın, kişilere kendi seçtikleri isimler ile hitap 
edilmelidir (Kaos GL, 2020).

Özneleşme

Özneleşme, atmosfer gibi insanı saran bir kültürün onu, içsel 
ve biyolojik getirileriyle harmanlanarak biçimlendirmesidir. 
Biyolojik getirilerin hiçbirinin toplumsal kodlama dışında 
bir anlamı yoktur. Toplumdan bağımsız bir biyoloji yoktur. 



47Kazım Tolga Gürel

İnsan, çoğunlukla “seçmeden maruz kaldığı” koşullar ve 
sonrasında kendi seçimleri sayesinde değişir ve gelişir. Ancak 
bu değişim sürekli bir akış halinde olduğu için, bunların 
sürekli olarak yeniden üretimine karşı sabitlenmeye/
sabitlemeye ihtiyaç duyar. Benlik bir ben sanrısına sahiptir. 
Lacan’a göre, benlik, dil yoluyla oluşan bir serap gibidir 
(Lacan, 2013). Özne, akışın hızına kapılmamak adına pek 
çok konuda bilincini sabitleyerek var olma çabasına girişir. 
Değişime karşı olguları muhafaza etme ihtiyacı, belirsizliğe 
ve sürekli akışa karşı duyulan korkudan kaynaklanır. Aidiyet, 
kategorizasyon, sınıflandırma ve isimlendirme bir anlamda 
bu değişimin karşısında konumlanan biçare muhafazakâr 
duruşlardır. Muhafazakârlık, bir zamana dahil olurken onu 
dondurma ve durdurma sanrısı geliştirebilme mücadelesine 
dönüşmeye mahkûm bir ideolojidir. Yaşamı dondurarak ya 
da yavaşlatarak içine dahil olabilmek ya da akışı bilincin 
hızına paralelleştirerek güvende kalabilmek çabalarıdır. Sabit 
bir isim ve sabit bir kimlik, sabit olan her şey gibi bir sanrıdır.

İnsanın ismi, özneleştirilişin sürekliliğine karşı bir tür sabitlik 
sanrısı üreten bir tür çapa gibidir. Huffer’in bir çeşit çoğulluk 
olarak tarif ettiği (Huffer, 2009) ve herhangi bir sabit tözden 
söz edilemeyecek olan özneleşme süreci; sabit bir ruh, bir 
an ya da bir varoluş biçimi değildir. Özneleşme dışında 
sabit bir “insan formu” yoktur ve insan olmak, doğumdan 
ölüme kadar özneleşmek demektir. Mezarın, ölümle ilgili 
bilinmezliği ve sonsuzluğu bir sabitliğe dönüştürmesinde 
olduğu gibi isim de akışı ve sürekli özneleştirmeyi durdurma 
çabasına girişmektir. İsim, sürekli devinimi sabitleyen 
unsurlardan biri, belki de en önemlisidir. Her kimlik gibi, 
akışı, belirsizliği ve sürekliliği sabitleme çabası olan isim; bir 
tikel kimliktir.

Tikel kimlik olarak isim, Foucaultyen anlamda bir 
dispozitiftir; ki Deleuze de buna vurgu yapar. “Dispositif ” 
kelimesi, Türkçe’de düzenek, tertip veya mekanizma gibi 
anlamlara gelir ve Fransız filozof Michel Foucault’nun 
çalışmalarında bilgi, iktidar ve pratikleri bir araya getiren 
iktidara entegre edici bir yapıyı ifade etmek için kullanılır.  
İnanç, taklit ve arzu üzerinden süren sonsuz akış (Deleuze, 
2023, s. 64), bilinçte bir sabitlenmeye ve özneleşmeyi “insan” 
olabilmek için yavaşlatmaya ve durdurmaya ihtiyaç duyar. 
Aksi halde özne, oluşamayacak ya da oluşsa bile sembollerde 
buluşamayacak ve “psikotik” olarak damgalanacaktır. İsim 

dispozitifi, Deleuze’ün bahsettiği panoptik bir dispozitifin, 
bakışın iktidarının nesneleri sabitlemesindeki gibi özneyi 
bilişsel bir konumda tutmaktadır. Deleuze, panoptik 
dispozitifin her şeyi gören iktidar problemine karşı, kuvvetin 
deviniminin durdurulmasını gözetleyen bakışın, iktidar 
probleminden doğan teknolojik bir yanıt olduğunu vurgular 
(Deleuze, 2023, s. 65). İsim de bir tür içsel panoptik bakış 
sağlar. Öznenin kendi varlığıyla muğlak ve çok da sabit 
olmayan ilişkisine bir çapa ve sabitleme görevi görür.

Tüm bu içsel bakış, sadece ve sadece özneyle ya da toplumun 
zamansal bir kesitiyle ilgili değildir. O kültürün tarihiyle de 
ilgilidir. Kapital’in 1. cildinde Karl Marx, “ölü diriyi yakalar” 
demektedir (Marx, 2011, s.17). Bu, tarihselliğin o ana 
yüklediği kaotik güçlerin insana yüklenmesi ve insanda yeni 
olan ne varsa bununla çatışması anlamına gelir. Değişim ve 
akışın kuvveti ile tarihsel yükün kuvveti arasındaki ilişkide 
sıkışmış olan insan, özneleşme sürecinde bir anlamda 
“icat” haline gelir. Deleuze’e göre icat, tekil kuvvetlerin 
buluşmasıdır. Birbirlerine çeşitli stratejilerle eklemlenmeleri 
ve birbirlerini dışarıda bırakmaları ile şekillenen bir iktidar 
stratejisidir (Deleuze, 2023, s.43). Her insanın birbirinden 
farklı olması, özneleşmenin bu iki büyük kuvvet arasında 
gerçekleşmesi ile mümkün olmaktadır. Diriyi yakalayan 
“ölü” ile diriyi özneleştiren çaprazlama kuvvetlerin anda ve 
bilinçte vücut bulabilmesini sağlayan temel araç ise dildir.

Belli bir tarihsel ve sosyal sistemin anlam yapısının 
içselleştirilmesi dile yansımaktadır ve dünya görüşünün 
toplumsal olarak nesnelleşmesinin, bir anlamda 
maddileşmesinin yolu dildir (Luckmann, Berger, 1967 s. 91). 
Sosyal sistemin insan üzerinde cisimleşen hallerinden birinin 
de isim olduğu iddia edilebilir. Çelik’e göre, sosyolinguistik 
bir fenomen olan isimler, toplumun kolektif hafızasında yer 
alan dönüşüm ve kırılma evrelerini dile yansıtan sembollerdir 
(Çelik, 2006). Kırılma evrelerinin isim üzerindeki etkisi 
özellikle medyanın toplum üzerindeki etkisinin arttığı 
1980 sonrası süreçte değiştiği söylenebilir. Özellikle 1980 
sonrası isimlendirmeler toplumsal kırılmalardan öte popüler 
kültürün etkisinde gerçekleşmektedir. Popüler kültür 
insanların özneleşme sürecinde her noktada etkilidir ve 
bu isimlendirme pratiklerine de yansımaktadır. Yegin’in 
“Popüler Kültürün İsim Belirlemeye Etkisi” adlı çalışması 
bu savı güçlendirmektedir. Çalışmada Türkiye’de 1960-



48 KaosQueer+ Sayı 14  2025

2018 yılları arasında yaşanan siyasal ve toplumsal olayların 
sonuçları dikkate alınarak veriler yorumlanmıştır. İncelenen 
yıllar arasında, Türkiye’de popüler kültürün etkisinin sonucu 
olarak futbolcuların, sanatçıların ve dizi-film karakterlerinin 
ailelerin isim belirlemesinde ilham verici olduğu ortaya 
konmuştur (Yegin, 2020). 

İnsanlaşma sürecinde isim, bir dilde benliğe en fazla yapışan 
kelimedir. İsim, bilince yapışır ve onunla ayrılmaz bir bütün 
olur. Goethe “Dichtung und Wahrheit” eserinde şöyle söyler: 
“Bir insanın özel ismi, sadece o insanın etrafını çevirmiş ve 
gerektiğinde çekilip çıkarılabilecek bir örtü gibi değildir. İsim 
insana kök salmış, onu yaralamadan ondan sıyrılamayan 
ve kazınamayan deri gibidir (2015, s.433).”  Goethe’nin 
“kazınamayan deri” diyerek metaforlaştırdığı isim, bazı 
durumlarda sosyalizasyonu kazımak istercesine bir tepkiye 
maruz kalarak yırtılıp atılabilir ya da eğilip bükülebilir. 

İnsanın isimle ilişkisi her zaman uyum içerisinde değildir. 
Özneleşmenin en temel belirleyicilerinden biri olan isim, 
insanın içsel iletişiminin en etkileyici unsurlarından 
biridir. Toplumsal sınırlarla uyumlu olmak, insan isminin 
niteliklerindendir. Foucault’nun “sınır-tutum” dediği 
kavramsallaştırma burada devreye girmektedir. Foucault’ya 
göre, belli bir zamana bağlı olan çevre, öznenin konumunu ve 
özneleşmesini belirler. Tarihsel normatif sınırlar deneyimlere 
ve nesnelere yansır. Ancak aynı zamanda özdeşleşimle birlikte 
bu sınırlara yönelik eleştirel bir tutum da belirir. Foucault’nun 
(2011) “sınır-tutum” olarak kavramsallaştırdığı bu eleştirel 
tutum, kişinin ismiyle uyumsuzluğunu beraberinde 
getirebilir bir öznelliğin üretimiyle ilişkilendirilir ve “karşı-
özneleşme” biçiminde karakterize edilebilir.

Öte yandan özneleştirme, ilgili kişinin öznelliğinin 
-davranışının, kimliğinin ve benlik duygusunun- merkeze 
alındığı bir iktidar yöntemidir. Foucault’ya göre hapishane 
teknolojisi, kişinin kim olduğunu değiştirmeyi amaçlar 
(Foucault, 2016, s.128). Bu, toplum denilen soyut olgunun 
öznelerde yaratmak istediği etkinin aynısıdır. Marşlar, dualar, 
semboller, mana blokları ve tüm bu sistem sanrısının temel 
hedefi, Foucault’nun hapishane stratejilerini özetlediği 
“kişinin kim olduğu gerçeğini unutturmak” üzerine 
şekillenmektedir ve “özneleştirme” kelimesi bunu karşılar.  

Foucault’ya göre modern özneleştirme üç izleği takip eder: 
Söylem kurulumları içerisinde inşa edilen bilgi öznesi, 
dispozitifler içerisinde uyumluluğu takip eden iktidar öznesi, 
eylemlerinin sorumluluğunda olan etik özne. Bilgi öznesi 
ve iktidar öznesi, etik özneye nazaran dışsal ve önceden 
belirlenmiş stratejilerden oluşur (Foucault, 2011, s.58). Etik 
özne, kendiliğin dışsal belirleniminin ontolojik eleştirisini 
içerir (Foucault, 2015, s.9-10). Özneleştirici stratejilerin 
bilgi ve iktidar kiplerinin en üst düzey temsilcisi olan 
isimdir. “Kazınamayan deri” olarak metaforlaştırılmasının 
nedeni işte bu varoluşu etkileyen gücüdür. Ancak etik özne, 
karşı-özneleşmenin bir direniş stratejisi olarak bu deriyi 
kazıyacak güce de sahiptir. Etik özne, benliğin tüm varlığını 
dönüştürebilecek güçtedir.

Özneleştirme, baskı araçları ve korkutmayla disipline etme 
değildir; benliği sorgulama sınırlarının içselleştirilmesidir. 
Özneleştirme araçlarına tabi olma durumunda özne seçim 
yapmaz, öğrenileni geliştirir ve öğrenilenle sosyalleşir. Bu 
sosyalleşmenin sınırları içerisinde kalır.  Karşı-özneleştirme 
sırasında özne, seçim yapar ve seçimi dahilinde sınır-tutum 
baskılarla mücadele eder ve kimi zaman ona yüklenen mana 
bloklarını da kırar. Cinsiyet, inanç ve çeşitli dogmaları 
sorgulayarak ya da sorgulamadan terk eder. Gortler’e 
(2020) göre, karşı-özneleştirme, kişinin sorumlu tutulduğu 
süreçleri tanımlamasını sağlayan iktidar ilişkilerini yeniden 
ele almaya yönelik dönüştürücü, yaratıcı ve yenilikçi bir 
girişimdir. Karşı-özneleşmenin öz-dönüşüm pratiklerinden 
en köklülerinden birisi de isim değiştirmektir.

Butler’a göre yaralayıcı ifadeler özellikle adlandırılmayla 
ilişkilidir. Butler, bir adla çağrılmanın bir toplumsal varoluş 
imkânı ve kişiye bir alan açtığını söyler. Yaralayıcı bir dille 
çağrılmak ise bu alanı kapatma çabasıdır. Ancak Butler, 
buradaki sürecin ikiliğine de gönderme yapmaktadır. 
Yaralayıcı bir dille ve adlandırılmayla çağrılmak, kişiyi 
felç eden bir etkiye sahip olduğu gibi onda direnişe 
de neden olabilir (Butler, 2019). Yaralanabilirlik; bir 
kümelenmeye, öfkeye, gruplaşmaya ve direnişe neden 
olabilir. Gerçekten de yaralanabilirlik toplumsal ilişkileri 
değiştirir ve koşullandırır. Butler’a göre yaralanabilirlik, 
sadece edilgen bir tavır değildir. Bu, direniş pratikleri 
dahil, şekillendirilmiş toplumsal ilişkiler kümesi dikkate 
alındığında görülür. Yaralanabilirliği şekillendirilmiş 



49Kazım Tolga Gürel

toplumsal ilişkiler ve eylemler olarak görmek, direniş 
biçimlerinin neden oldukları biçimde ortaya çıktıklarının 
anlaşılmasında yardımcı olabilir. Tahakkümü her zaman 
direniş takip etmese de eğer gücü çerçevelendirme 
biçimleri yaralanabilirlik ve direnişin ortak işleyebilmesini 
kavrayamazsa yaralanabilirlikle açılan bu direniş alanları 
doğru tanımlanamayabilir (Butler, 2020). Butler’dan yola 
çıkarak şu ihtimal iddia edilebilir: Yaralayıcı dil ve ölü 
isimle adlandırmalar, karşı-özneleşmeyi sağlamlaştırmakta 
ve ona yapıyı kıracak bir atılım gücü verebilmektedir. 

Ölü İsim

İnsan, erekselleştirilmiş, arzu ve duygulanımlarla donatılmış 
bir formdur (Deleuze, 2023). Trans, bedensel göstergelerini 
değiştirmektedir. Ancak bu basit bir eylem değildir. Bir 
göstergeler bütününden farklı bir dizgeye doğru evrilmek, 
tüm bilinci ve insan denilen formu biçimlendiren katmanlı 
bilgiler bütününü de etkiler. Bu, köklü bir paradigma 
değişimidir. Deleuze’e göre değişen göstergelerle birlikte, 
katmanlı bilgiler ve onların bağlı olduğu fonksiyonlar da 
değişir. Ereksellikler, formdan forma geçiş yapar (Deleuze, 
2019).  Cinsiyet dönüşümü; tekillikler arası geçiş, kuvvetler 
arası ilişkilerde farklı bir noktada konumlanmaktır. Bu, iktidar 
ağında ve akışındaki bir formun, bir göstergeler bütününün 
değişimidir. Cinselliğin sonsuz çeşitliliği içerisinde bir yer 
bulma ve sabit kalma ihtiyacıdır. İsim, akışa karşı bedene ve 
bilince atılan bir çapa görevi görmektedir.

Ölü isim; istenmeyen bir bilişsel durumun, bir yaşam 
dizgesinin, bir tutsaklığın simgesidir ve bu anlamda metaforik 
olarak alınmış kötücül bir urdur. Kapatılmak istenen pek 
çok yaşanmışlığı simgeler. Bu anlamda kişiye hatırlanması ve 
özellikle topluluk içerisinde bu isimle duyurulması gerginlik 
ve anksiyete kaynağı olabilir. Goffman’ın “toplumsal 
bağlamlarda üretilen ve karşılaşılması muhtemel kategorilerin 
simgesi” (Goffman, 2014, s.30) olarak işlev gören ölü isim, 
kişiye uyum öncesi damgalamaların hatırlatılmasını da 
beraberinde getirebilir.

Bu anlamda ölü isim kullanımı bir sembolik şiddet ve mikro-
faşizmdir. Mikro-faşizm, mikro-agresyonların birleşmesi 
üzerinden kurulan ilişkiselliklerin kişinin benlik kurgusuna 

verdiği zarardır. Estetik kaygılardan türeyen “olumlu 
beden” ölçütlerine uymamaktan sağlamcılık (ableism) 
ideolojisinin beden üzerindeki hakimiyetine kadar pek çok 
noktaya varabilecek gündelik ilişkilerdeki olumsuz, alaycı, 
küçümseyici ifadelere kadar pek çok şeyi kapsayan olgular 
mikro-faşizmin çerçevesindedir. Mikro-faşizmin çerçevesi 
içerisindeki mikro-agresyonlar, yabancılaşmış bireylerin 
maddi yaşamdan aldıkları darbelerin telafisine yönelik 
hareketler ve bir çeşit öteki üzerinden “kendini tamamlama 
ve ‘tam’ hissetme çabası” olarak tanımlanabilir.

Arijs ve diğer araştırmacıların Belçika’da on LGBTİ+ gençle 
yaptıkları çalışmada bu gençlerin mikro-agresyonlardan 
nasıl zarar gördüklerini ortaya koymuşlardır. Yalnızlık ve 
sadece aynı kimlikteki insanlarla iletişimde kendilerini rahat 
hissetme, toplumsal ilişkilerde gerginlik vb. gibi semptomların 
nedeninin bu agresyonlar olduğu söylenmektedir. 
Çalışmada mikro-agresyonları yanlış cinsiyetlendirme, ölü 
isimle çağrılma, varlıklarının inkârı, kişinin kendisinden 
utanmasına veya kötü hissetmesine neden olma ve uygunsuz 
sözler veya şakalar gibi (ancak bunlarla sınırlı olmamak 
üzere) ilişki biçimleri içerisinde olduklarını göstermişlerdir. 
Daha ince ve günlük şiddet deneyimleri olarak ortaya çıkan 
psikolojik ve sözlü şiddet biçimleri olarak tanımlamışlardır 
(Arijs, Burgwal, vd., 2023).

Butler ve Athanasiou’nun “mülksüzleşme” olgusu, “yeri 
olmama”, “gözden çıkarılabilir olma”, “yarı-yurttaşlık 
statüsüne indirilme” ve “normatif sınırların dışına itilme” 
ile gerçekleşmektedir. LGBTİ+’lardan “tiksinti duymak”, 
onların varlıklarını reddetmek ve kendi isimlendirmelerine 
karşı her türlü hareket aslında bir “mülksüzleştirme”dir. 
Butler ve Athanasiou; mülke sahip olanların, haklara 
ya da ekonomik işlevselliklerde daha avantajlı olma 
durumlarına dikkat çekmişlerdir. Bu avantajlı durumların 
özneleşmenin bir parçası olduğunu ama bunun aynı 
zamanda, bir dezavantaj olarak özneleri “normal” içerisinde 
sınırlandırdığını söylemektedirler. Mülkün ve avantajlı 
durumların, öznelerin bilinçlerini normatif bir kalıplara 
sıkıştırıldığını savunurlar. Deleuze’ün (2023) normali bir 
şiddet üzerinden tanımlamasıyla aynı perspektiften bakarak 
özneleştirmeyi de bir çeşit şiddet üzerinden okumaktadırlar 
(Butler, Athanasiou, 2016, s.46-55).



50 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Belki de bu normalleştirmelerin bu şiddeti, öznelerin 
ötekiye karşı mikro-agresyonlarını tetikleyen bir dürtüye 
neden olmaktadır. Öznelerin mikro-faşist davranışlarının 
ötekiye yönelme nedeni ile ötekinin mülksüzlükten (yersiz-
yurtsuzluktan) kaynaklı özgür alanlarının görülmesi ve 
bunun “norm”a karşı tehdidi olabilir. Ölü isim, atanmış 
bir isim olarak mülkün temeliyken; yeni seçilen isim, bir 
mülksüzlük belirleyicisi ve özgürlük alanı olarak görülebilir.

İsim, bir kişinin kimliğinin ve bireyselliğinin temel bir 
parçasıdır. İsmin gerçekten de bilinçte somut etkileri vardır. Bir 
kişinin adının doğru kullanımı, o kişinin saygı gördüğünü ve 
varlığının görüldüğünü hissetmesine yardımcı olabilir. Yanlış 
kullanım ise kişinin moralinin bozulmasına, dışlanmasına 
ve hatta tehdit altında hissetmesine neden olabilir. Bununla 
birlikte, yanlış isimlendirme yaygın bir durumdur. Tanıdık ve 
bilinir olmayan isimlerle karşılaşıldığında, konuşurken ismi 
yanlış telaffuz etme ve yazarken yanlış yazma eğilimi vardır. 
Diğerleri, ismini yanlış telaffuz etme korkusuyla bir kişiyle 
konuşmaktan kaçınabilir ve bu da izolasyona yol açabilir. 
Bir başka yaygın ihlal de bir kişiye artık kullanmadığı ve 
mevcut kimliğini yansıtmayan bir isimle hitap etmektir. Bu 
durum, ölü isimle temsil edilen travmaları yeniden ortaya 
çıkarabileceği için trans topluluğu açısından önemlidir 
(Roberst, Takir, vd. 2022).

Transların önceki isimleriyle ilişkilerini tanımlamak için 
kullanılan birkaç farklı terim vardır: ölü isim, verilen isim, 
atanmış isim, doğum ismi, yasal isim ve eski isim (Sinclair-
Palm & Chokly, 2023).  Bu kelimelerin çeşitliliği, isim ile 
insan arasında kurulan bağların yapaylığını gösterir gibidir. 
Ancak her ne kadar yapay ve toplumsal simgeler de olsalar 
isimler, özbenliğe yapışırlar. Trans topluluklarında artık 
oldukça yaygın olmasına rağmen, “ölü isim” terimi, diğer 
terimlere göre nispeten yenidir ve kavramın geçmişinin izini 
sürmek zordur.

Bu çerçevede Bradley’nin Birleşik Krallık’ta Galop 
adına hazırladığı Transphobic Hate Crime Report 2020 
araştırmasında katılımcıların en sık aktardığı deneyimler 
istilacı sorular sorulması ve sözlü tacizdir. Araştırmada 
katılımcıların %81’i transfobik nefret suçunun bir türüne 
maruz kaldığını bildirmiştir. Galop’un bu araştırmasında 
“istilacı sorular”dan hemen sonra en yüksek oranda bildirilen 

transfobik eylemin kişinin ölü isminin hatırlatılması olduğu 
görülmektedir. Cinsel kimlik nedeniyle sürekli olarak 
tacize uğramak veya başkalarının kişinin varlığını kabul 
reddetmesini tekrar tekrar deneyimlemek, kişinin kim 
olduğunu ve varlığını kabullenmesini ve özgürce yaşamasını 
zorlaştırmaktadır (Bradley, 2020).

Bir trans bireyin seçtiği isme saygı duymak bir haysiyet ve 
güvenlik meselesidir. Başkalarının onları, kendi seçtikleri 
isim ve zamirlerle çağırdığını duymak önemli bir onay ve 
saygı biçimidir; bu onay olumsuz ruh sağlığı sonuçlarını 
büyük ölçüde azaltabilir. İsmini değiştiren insanlar, 
doğumda verilen ve ölü isim olarak bilinen eski isimleri; 
taciz, şiddet, istismar, fiziksel ve cinsel saldırı ve kendilerini 
tanımlamadıkları bir cinsiyet de dahil olmak üzere çeşitli 
travmalarla ilişkilendiriyor olabilir. Ölü bir isme veya 
yanlış cinsiyetlendirmeye sürekli atıfta bulunulması, geçmiş 
travmayı yeniden canlandırabilecek ve trans bireylere 
psikolojik olarak zarar verecek bir aşağılamadır (Gaskins, 
McClain; 2021).

Translar, yaşamlarının pek çok noktasında ölü isimle 
ilgili sorunlar yaşamaktadırlar. Şimşek’in hastanedeki 
seks işçilerinin yaşadığı hak ihlalleriyle ilgili çalışmasında 
transfobinin iletişime yansıdığını göstermektedir. Bu durum, 
genelde kişilere ölü isimleri ile hitap edilmesi, alaycı bakışlar, 
kişinin atanmış cinsiyetine göre servise yatırılması şeklinde 
gerçekleşmektedir. Damgalama ise seks işçiliğinin başta 
HIV/AIDS olmak üzere çeşitli hastalıklarla ilişkilendirilmesi 
biçiminde görülmektedir. Görüşülen seks işçileri, sağlık 
personelinin kendilerine kimliklerinde yazan atanmış isimle 
(ölü isimleri ile) hitap etmelerinin kendilerini incittiğini 
söylemişlerdir. Bu durumun Türkiye’deki sağlık kurumlarında 
sıklıkla yaşandığını dile getirmektedirler (Şimşek, Özgülnar 
2022, s.63). 

Taylor’ın yapmış olduğu bir diğer çalışma, yanlış 
cinsiyetlendirme ve ölü isim kullanmanın LGBTİ+’ların 
psikiyatristlere karşı güvenlerini sarstığını göstermektedir. 
Ölü ismi kullanma, bir kişinin cinsiyet kimliğini geçersiz 
kılan mikro-agresyondur. Transların kimlikleri için seçtikleri 
isimler, bir mücadelenin sonucunun simgesidir ve yeni 
bir yaşamın kucaklanmasını simgeler. Eski bir kimliğin 
ölümüyle birlikte o kimlikte yaşanan travmaların da sonunu 



51Kazım Tolga Gürel

ve yeni bir başlangıcı temsil eder. Cinsiyet kimliğine uyan 
bir isim son derece onaylayıcıdır. Ancak birinin ölü adının 
kullanılması ve hatırlatılması, yüksek duygusal ve zihinsel 
kargaşayı beraberinde getirir (Taylor, 2022). 

Ölü isim kullanma, ismini değiştirmiş kişiye saygısızlıktır. 
Pek çok kurum, transları sistematik olarak pek çok konuda 
dışarda bıraktığı gibi akademik disiplinlerin de dışına iter 
(Whitley ve diğerleri; 2022). Ayrıca bu durumun gençlerde 
çok daha büyük sorunlara yol açtığı bilinmektedir. Gençlerde 
daha yüksek intihar oranlarına kadar kalıcı olumsuz sonuçları 
olabilir (Project, 2020). Lourenco (2016) Amerika Birleşik 
Devletleri’nde bazı psikologların bu noktada bilinçli bir 
biçimde transfobik tavır takındıklarını söylemektedir. Ölü 
isim kullanımında saygısızlığa varacak kadar ileri gittiklerini 
tespit etmiştir. Ancak bu hekimler şikayet edildiklerinde 
gereken hukuki işlemler yapılmıştır. Hukuki işlemleri yapan 
bir devlet, hukuki korumayı sağlayan bir sistem, bu konudaki 
olumlu gelişmelerin önemli bir başlangıcıdır.

Natranslar genellikle cinsiyetlerini kamusal alanda 
onaylatırken, translar kamuya açık alanlarda her zaman 
uyumlu bir onaylama deneyimleyememektedirler. Örneğin, 
trans topluluklarında “ölü isim” olarak adlandırılan 
problemli deneyim, toplumsal cinsiyet kimliği ile çelişen 
terk edilmiş bir ismin yeniden ortaya çıkarılması; öznenin 
sosyo-sembolik varlığının merkezinde yer alan bazı noktaları 
harekete geçirebilir. Tıp doktorları ve psikiyatristler 
tarafından histeriklerin gerçek psikosomatik semptomlarının 
göz ardı edilmesinden farklı olarak, ölü isimle çağrılma 
eyleminde, kendini özgürce temsil edebilmekten yoksun 
bir trans deneyiminin inkârı söz konusudur (Cavanagh, 
2019). Konu hakkında yeterince çalışma olmasa da kabul 
görme deneyiminin transların yaşamları üzerinde olumlu bir 
etkiye sahip olduğu iddia edilebilir. Cinsiyetlerinin başkaları 
tarafından onaylanması gibi, toplumdan edinilen olumlu 
deneyimler, transların kendilerine daha fazla güvenmelerini 
sağlayabilir ve ruh sağlıklarını iyileştirebilir (Cartwright, 
2017, s. 51).

Bunun farkında olan bazı şirketler ve devletler çeşitli 
pratiklerinde LGBTİ+’ları korumaya yönelik tavırlar almaya 
başlamıştır. Şubat 2022’de sosyal medya uygulaması TikTok, 
topluluk kurallarında değişikliğe gitmiştir. Kullanıcıların, 

yanlış cinsiyetlendirme veya ölü adlandırma yoluyla transları 
hedef alan içerikler yayınlamasını ve paylaşmasını yasaklayan 
bir hükmü kabul etmiştir. Bundan sadece iki ay sonra Amerika 
Birleşik Devletleri’nde Tennessee Temsilciler Meclisi, 
öğretmenlerin ve diğer devlet okulu çalışanlarının trans 
öğrencileri marjinalleştiren sıfat ya da ölü isim kullanımını 
yasaklamıştır. Ölü isim ya da aşağılayıcı sıfat kullanan 
okul memurlarına ceza uygulamalarını karara bağlamıştır. 
Öğretmenler, öğrenciye atıfta bulunurken öğrencinin tercih 
ettiği zamiri kullanmak zorundadırlar. Ohio’daki Shawnee 
Eyalet Üniversitesi’nde profesör olan Nicholas Meriwether, 
öğrencilerinden birinin tercih ettiği zamirleri kullanmayı 
reddettiği için 400.000 dolar tazminat ödemiştir (Kirk-
Giannini & Glanzberg, 2022).

Türkiye Ana Akım Gazetelerinde Ölü İsim Kullanımı

Türkiye ana akım gazeteleri homofobinin inşasında ve 
heteronormativitenin kurulumunda pay sahibidir (Gürel, 
2023; Aşçı, 2013; Yegen, 2014; Kılıç, 2011; Vardal, 2015). 
Kaos GL’nin 2021 yılındaki Medya İzleme Raporu’nda bir 
yıl boyunca LGBTİ+’ları konu edinen haber, söyleşi ve 
köşe yazıları incelenmiştir. Metinlerin yüzde 43’ü (1707 
haber) hak haberciliği kapsamında değerlendirilmiştir. 
Bütün metinlerin yarısından fazlasını (yüzde 57) 
oluşturan 2273 haber metni, hak haberciliğine aykırı ve 
cinsiyetçi bulunmuştur. Bu metinlerde LGBTİ+’ların 
temel haklarının ihlal edildiği, nefret söylemi üretildiği, 
haberlerin ayrımcı dil içerdiği ve metinlerin LGBTİ+’lara 
ilişkin önyargıları beslediği tespit edilmiştir (Kaos GL, 
2021).

Translar adliye-polis haberlerinde diğer bireylere göre daha sık 
yer almıştır. Transların fark edilebilecek düzeyde yer tuttuğu 
bu haberlerde onların görüşlerine yer verilmemektedir ve 
sesleri duyulmamaktadır. Transların en sık yer aldığı haberler, 
polis-adliye haberleridir. Bu haberlerde daha çok erkeklerin 
ve devlet görevlilerinin görüşlerine yer verilmektedir. Bu 
insanlar, bu şekilde sunulmaları nedeniyle toplum bilincinde 
daha fazla suçla özdeşleştirilmektedir. Transların kendileriyle 
ilgili görüş bildirebildikleri ve seslerini duyurabildikleri 
tek nokta sokak eylemleridir. Sokak eylemleri haberlerinde 
görüşlerini duyurabilmektedirler (Gürel, 2023). Ölü ismin 



52 KaosQueer+ Sayı 14  2025

kullanıldığı haberler genellikle cinayetlerdir. Transların 
mağdur ya da fail olduğu adliye haberlerinde, özneler 
ölü isimleriyle anılmaktadır ve doğrudan cinsiyetleriyle 
öne çıkartılmaktadırlar. Bu haberlerde transların 
nesneleştirildikleri ve saygın bir kimlikten çıkartıldıkları 
görülmektedir. “Homo”, “travesti” gibi aşağılayıcı bir dille 
haberleştirilmektedirler.

Bir insanı ölü ismiyle haber yapmanın nedeni hukuki 
bir zorunluluk olabilir; ancak alternatif olarak “şu anda 
bilinen” ya da “eski adıyla” gibi sıfatlar da kullanılabilir. 
Kişinin yeni ismi, bu sıfatlarla gösterilebilir. Toplumdaki 
insanların, özellikle de saldırıdan kurtulanların ve cinayete 
kurban gidenlerin isimlerini veren gazeteciler, farkında 
olmadan bir grubu ötekileştirmektedir (Clements, 2017). 
Bu haberler sayesinde transların aldatıcı olduğu klişesi 
de bir yandan sürer. İsimlerinin bile “sahte” olduğu, 
güvenilmez oldukları vurgulanır. Hikâyenin öznesi olan 
transın yakınlarına sembolik şiddet uygulayan bu haberler, 
gerçekte oldukları kişinin atanmış cinsiyetini öne çıkartırlar. 
Böylelikle atanmış cinsiyetleri kutsayan stereotipleri devam 
ettirilmektedir.

Haberlerde ölü isim kullanımı, transların gerçekliklerini 
ve varlıklarını reddetmenin en belirgin yollarından biridir: 
“Gerçek” olan atanmış cinsiyetleridir.  Translık, bu haberlere 
göre “kurgu”dur, ciddiye alınmasına gerek yoktur ve sahtedir. 
Hukuk önünde varlıkları yoktur ya da yarı-vatandaşlık 
statüsündedirler. Türkiye’de LGBTİ+ topluluğu örgütlü olsa 
da yazılı hukuktaki haklardan her zaman yararlanamayan bu 
kişiler “yarı vatandaş” statüsünde yaşamaktadır1. Özellikle 
translar söz konusu olduğunda bu olumsuzluklar daha 
da öne çıkartılır. Gazetelerdeki tanıtımları da son derece 
transfobik yargılar içermektedir. Türkiye basını onlardan 
sıklıkla “travesti” olarak söz etmektedir.

Bir anlamda Agamben’in sözünü ettiği “Homo Sacer” olurlar. 
Agamben, Eski Roma’dan örnek verir. Eski Roma’da tanrı 
Jüpiter’e inanmayanlar “Homo Sacer” olarak damgalanır. 
Bu insanlar tüm hukuki haklardan yoksundurlar. Dayak 
yiyebilir, linç edilebilir ve aşağılanabilir bir konuma düşerler. 
“Homo Sacer” bir anlamda bir günah keçisidir. Toplumun 
bütün suçlarının nedeni ve bir lanetli varlıktır (Agamben, 
2020).  

Yaşarken süren bu “yurttaş olmama” statüsü, ölümle birlikte 
bir yarı-vatandaşlık statüsüne yükseltilir. “İsim” hatırlanır; bu, 
resmi belgelerde geçen atanmış cinsel kimliğinin ismidir. Ölü 
isim kullanarak insanın kendi gerçekliği, yaşarken olduğu gibi 
ölümünde de reddedilmiştir. Devletin özneleştirdiği ve atanmış 
cinsiyetinin ismiyle özdeşleştirdiği ölü benlik gazete haberinde 
yeniden canlandırılmıştır.

Bulgular ve Yorumlar

Transların ana akım gazetelerdeki temsilini ve ölü isim 
olgusunu konu edinen bu makalede araştırma örnekleminden 
bazı haberler daha derinlikli bir analiz için seçilmiştir. Ana akım 
gazetelerde 2018-2020 yılları arasında yayınlanmış haberlerde 
ölü isim kullanımıyla ilgili bulguları saptamayı amaçlamaktadır. 
Bu amaç doğrultusunda Google arama motoruna “2018 
Travesti haber”, “2018 Trans haber”, “2019 Travesti haber” ve 
“2019 Trans haber” yazılmış ve arama motorundan çekilen 25 
polis-adliye haberi incelenmiştir. Gazetelerde iki yıl süresince 
translarla ilgili yayınlanan yirmi beş haber incelenerek aşağıda 
belirtilen nitel alt araştırma sorularına yanıt aranmıştır. Her 
araştırma sorusuyla haberler incelendiğinde ulaşılmış olan 
bulgular yorumlanmıştır. Çalışmanın teorik kısmındaki yön, 
incelenen 25 haberin vermiş olduğu bulgular doğrultusunda 
seçilmiştir.

1.	 Translar gazetelerde hangi tür haberlerde ölü isimleriyle 
anılmaktadırlar?

2.	 Haber öznelerinin ölü isimleri dışında kendi seçtikleri 
isimler belirtilmekte midir?

3.	 Ölü isim kullanımıyla ilgili gazeteler arasında farklar var 
mıdır?

2018-2020 yılları arasında yayınlanmış ve ölü isim kullanımı 
nedeniyle seçilmiş 25 haberin tamamı adli haberlerdir. Bu 
haberlerde translar suç faili ya da mağdurlardır. Onun dışındaki 
konularda haberleştirilirken herhangi bir isimle sunulmamakta 
ve “travestiler” gibi genel geçer ifadelerle temsil edilmektedirler. 
Polis-adliye haberleri dışında transların isimleri anılmamakta 
ve genellemelerle belirtilmektedirler. Bu durum transların 
suç, polis ve adliye ile ilişkili konularda damgalanmalarını da 
beraberinde getirmektedir ve “Tüm translar suçludur ya da 
suça meyillidir” transfobik yargısını beslemektedir. Taraflardan 



53Kazım Tolga Gürel

birinin trans olduğu haberlerde “gazetecilik etik ilkeleri ve 
masumiyet karinesi” hiçe sayılmaktadır. Haberde anlatılan olayın 
yargıya taşınıp taşınmaması ve kesinliği düşünülmemektedir. 
Gazete, tıpkı bir hâkim gibi mahkeme kararlarından ya da 
sürecinden bağımsız olarak insanları yargılamaktadır. Yine bu 
haberlerde dikkati çeken bir diğer nokta ise hiçbir haberde 
transların ifadelerine yer verilmemesidir. Transların yerine 
haberin anlatıcısı ya da atanmış cinsiyetteki haber failleri 
konuşmaktadırlar. 

Spivak, “madun konuşmaz” derken fiziki bir konuşamamaktan 
değil; madunun sesinin duyulamamasından bahseder. Madun 
konuşsa bile onu anlayacak kulaklar yoktur. O başka bir 
dilden ve başka bir dünyadan seslenmektedir (Spivak, 2023). 
Oysa Türkiye’deki homofobik gazetelerde madun fiziki 
olarak yoktur. Haber transları öyle bir inşa eder ki doğrudan 
onları yok eder. Sesleri duyulmaz, olaylarda ikincil bir alana 
itilir, öne çıktıklarında da varlıkları manipüle edilir. Örneğin, 
Hürriyet Gazetesi haberinde haberin öznesinin “travesti” 
olarak kodlandığı ve isimlendirilmediği gözlenmektedir. Teorik 
çerçevede belirtildiği üzere Foucault’ya göre özneleştirme, ilgili 
kişinin kimliğinin ve benlik duygusunun merkeze alındığı 
bir iktidar yöntemidir. Kişinin kim olduğunu değiştirmek, 
belirlemek ya da kısıtlamak bir hapishane stratejisidir (Foucault, 
2016, s.128). Tıpkı bu hapishane stratejisinde olduğu gibi 
haberin öznesinin varlığı manipüle edilmektedir.

Hürriyet, 18.08.2018

Antalya’da bir gencin camdan atladığı evdeki travesti yakalandı.

Antalya’da bir gencin, fuhuş pazarlığı yaptığı iddia edilen bir 
travestinin evinin ikinci katından düşmesi olayıyla ilgili gözaltına 
alınan travesti tutuklandı.

Hürriyet gazetesinin haberinde bir intihar olayının anlatılış 
şekli, trans özneyi “katil” şüphesiyle sunmaktadır. Oysaki 
olayın mahkeme süreci hakkında hiçbir bilgi verilmemektedir. 
Bir genç camdan düşmüştür ve evin içinde bir trans vardır. 
Ancak olayın haberleştirme formu, doğrudan doğruya transı 
“suçlu” ilan etmektedir. 

Posta Gazetesi’ndeki örnekte olduğu gibi haber metinlerinde 
seçtikleri isimlerin “takma ad” olarak nitelendirilmesi ya da 
“adını kullanan travesti” gibi sıfatlandırmalar, kendi seçtiği 

ismin reddedilmesi ile, kişinin öznelliğinin kapatılması olarak 
kabul edilebilir. Nergis’in seçtiği isim, “takma ad” olarak 
sıfatlandırılmıştır. Ölü ismi “travesti” sıfatı ile verilmiştir.

Posta Gazetesi, 23.04.2018

Villada Travesti Cinayeti

Aydın’ın Kuşadası ilçesinde, 26 yaşındaki travesti K. K2., 
bıçaklanarak öldürüldü.

Kadınlar Denizi Mahallesi, Andıç Sitesi’nde dün saat 22.00 
sıralarında meydana gelen olayda, ’Nergis’ takma adı ile tanınan 
travesti K. K., bir süre önce kiraladığı villada, ev arkadaşı 
tarafından ölü bulundu.

Görüldüğü üzere haberde isim, ölü isim olarak verilmekte 
ve takma adı tırnak işareti içerisinde kodlanmaktadır. Ayrıca 
haber başlığı ofansif bir kelime seçimiyle (travesti) bireyi 
özneleştirmektedir. 

İncelenen gazetelerin içerisinde diğerlerinden farklılaşan 
BirGün gazetesi, transları “travesti” olarak isimlendirmemekte 
ve aşağılayıcı ifadelere yer vermemektedir. Gürel’in (2023) 
“Haber, Sokak ve ‘Travesti’” adlı transların sokak gösterileriyle 
ilgili kitabında da BirGün gazetesi daha liberter ve insan 
haklarına uyumlu haberlerle öne çıkmaktadır. Ölü isme yer 
vermeyen metinlerle BirGün gazetesi, demokratik ve haklara 
saygılı bir duruş sergilemektedir.

BirGün gazetesi, 25.09.2019

Trans tutuklu Buse: “İntihar etmek üzereyim, ameliyat olmak 
istiyorum”

Metris Cezaevi’nde tutuklu bulunan trans tutuklu tüm 
başvurularına rağmen ameliyatının gerçekleşmediğini ve intihara 
yaklaştığını duyuran bir mektup kaleme aldı.

Bianet’ten Evrim Kepenek’in haberine göre, trans mahpus Buse, trans 
geçiş ameliyatının kabul edilmesi için 2018’in Temmuz ayında 38 
gün açlık grevi yaptı. Tekirdağ F Tipi Cezaevi’ndeydi. Mahkeme, 
“Ameliyat olabilir” kararı üzerine ölüm orucuna ara verdi.

BirGün gazetesinin yukarıdaki metin haber öznesi “Buse” 
olarak seçtiği isimle anılmıştır. Ayrıca Buse’nin ifadeleri ve 
kendi cümleleri verilmiştir. Haberin siyasi gerçekliği ortaya 
çıkarılmış ve asıl sorun gösterilmiştir. 



54 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Hükümet yanlısı Yeni Şafak gazetesi, genel olarak LGBTİ+’lara 
bir karartma uygularken konuyla ilgili haberleri siyasetle 
çerçevelemektedir. Olumsuz ve hakaret içeren sıfatlar 
kullanmaktan çekinmeyen haber başlıkları, Türkiye’deki 
haberciliğin faşizan boyutlarını gözler önüne sermektedir. 
Hükümete muhalif olan siyasi partilerin LGBTİ+’larla ilgili 
çalışmalarını sürekli olarak olumsuz yargılarla nitelendiren 
gazete, homofobik bir kitleye popülist söylemler içeren 
başlıklarla seslenmektedir. Homofobiyi kışkırtmakta ve 
toplumdaki barış umutlarını yok etmektedir. “Kendisini 
trans olarak tanımlayan” vurgusuyla homofobiyi Kürt siyasi 
hareketine (HDP) yönlendiren haber, konuyu, çoğunluğun 
ortak söylemleri ve milliyetçilik ile aynı çerçeveye almaktadır. 
Bu şekilde biz-onlar ayrımını güçlendirmektedir. Sadece 
cinsel kimlik üzerinden değil, etnik meseleler ve siyasi partiler 
üzerinden de ayrımları pekiştirmektedir. Aşağıdaki örnekte 
görüldüğü gibi kitlesini hem faşizm hem de homofobi 
üzerinden konsolide etmektedir.

Yeni Şafak, 13.03.2019

Avcılar’ın ‘trans’ parti yöneticisi

24 Haziran 2018 seçimlerinde “Eskişehir’den eşcinsel vekil adayı 
gösteren HDP’den sonra CHP de atağa kalktı ve ‹transseksüel’ bir 
ismi parti yönetimine aldı.”

Anti-demokratik baskılarla yaşamaya alışmış olan etnik 
kimliğine ve haklarına önem veren seçmenlerin partisi olan 
HDP, yapmış olduğu açılımlarla toplumun marjinalleştirilen 
gruplarını da savunmaktadır. “Terörist” olarak medyada 
yansıtılan bu parti, geniş bir kitle tarafından “şeytan” olarak 
görülmektedir. HDP’yi eşcinsellere yönelik açılımlarla 
göstermek, zaten homofobik olan sağ muhafazakâr ve faşist 
kitleyi daha da öfkelendirmektedir. Türkiye’de nefret dilini 
oldukça fazla kullanan, Yeni Şafak gibi ciddi sayıda gazeteler 
vardır. Bu gazetelerin haberlerinde eşcinsellik “günah”, 
“hastalık”, “Batı taktiği” vb. ifadelerle sürekli olarak terörize 
edilmektedir. Bu gazetelerin diğer bir taktiği ise eşcinselliği 
yok saymaktır. Konuya bir karatma uygulamaktadırlar. Yeni 
Şafak haberlerinde görülen isimsizleştirme, konuyla ilgili haber 
sayısının azlığının da gösterdiği gibi tam olarak bir karartmadır. 
Gazete, farklı cinsel kimliklerin varlığını yok saymaktadır. 
Devletin ideolojik aygıtları üzerinden kitlelerin bilincine 
işlenen ortak söylemlerle kurulan ortak zeminler üzerinden 
ötekileştirmeye devam etmektedir.

Trans kimliklerin basmakalıp bir şekilde temsiller aracılığıyla 
üretimi takipçiler üzerinde etkilidir. Bu üretim, homofobik 
ve marjinalleştirici fikirleri bilinçlere eker ve pekiştirir. Bu 
temsilleri alımlayan insanların LGBTİ+ topluluklarına karşı 
olumsuz tavır ve tutumlarının pekiştirildiği iddia edilebilir 
(Gürel, 2023). “Kişilerin eylemleri ve söylemleri birbirleriyle 
ilintilidir. Eylemlerin kontrol edilebilmesi için söylemin de 
kontrol altında tutulması gerekmektedir” (van Dijk, 2010, 
s. 13). Söylemler ve temsiller, ideolojinin taşınmasında ve 
kurulmasında etkilidirler. “İdeoloji ve söylem arasındaki 
ilişki incelendiğinde; ideolojilerin dil aracılığı ile inşa edildiği 
görülür. Bu ideolojiler dille paylaşılır ve hegemonyanın devamı 
sağlanır” (Matheson, 2005, s. 6). Van Dijk’a göre, kritik bir 
öneme sahip olan söylemler ve temsiller; etnik kökene, sınıfa, 
kültüre, ırka ve toplumsal cinsiyete ilişkin eşitsizlikleri yeniden 
üretirler (van Dijk, 1998, s. 250.) Bu anlamda Türkiye’deki sağ 
muhafazakâr basın ve LGBTİ+ topluluklarıyla ilgili haberleri, 
Türkiye’deki homofobik ve transfobik tavırları olumsuz bir 
biçimde güçlendirmektedir.

Bir grup tarafından paylaşılan inançlara “sosyal temsiller” denir. 
İdeolojiler, sosyal temsillerin örgütleyicisi olan temel inançlardır. 
Gruplar ve insanlar “ortak zemin” olarak adlandırılan, daha 
genel fikir birliğine dayalı kültürel olarak paylaşılan bilgileri 
paylaşırlar. Ortak zeminler aynı zamanda bir kültür üyesi 
tarafından paylaşılan genel normlar ve değerlerdir. Gruplar, 
bu kültürel değerlerden bazılarını seçer ve kendi ideolojisinin 
içinde onu yeniden düzenlerler. İdeolojiler ve fikirsel yapıları, 
aynı zamanda bir grubun kimliğinin bilişsel çekirdeği ve 
üyelerinin sosyal bir öz şeması olarak görülebilir. İdeolojilerden 
filizlenen sosyal temsiller, grup üyeleri olarak aktörlerin sosyal 
davranışlarını (pratiklerini) kontrol ederler (van Dijk, 2003). 

Konu bağlamında düşünüldüğünde heteroseksüellik 
Türkiye’deki grupların genel ideolojisidir. Bunun dışına çıkan 
cinsel yönelimler toplumun veya kültürün bütününe karşı tehdit 
olarak görülmektedir. Cinsiyetle ilgili sosyal temsiller atanmış 
cinsiyetlerin kabulünü ve heteronormatif değerleri yüceltirler. Bu 
durum basına da yansımaktadır. Haber öznelerinin isimlerinin 
yok sayılması, muhalif siyasetle birlikte çerçevelendirilerek 
haberleştirilmeleri, olumsuz ve hakarete varan sıfatlarla temsil 
edilmeleri, haklarının hiçe sayılması gibi durumlar kitlelerin 
sahip olduğu ideolojik yapılanma ve “ortak zeminler” üzerinden 



55Kazım Tolga Gürel

açıklanabilir. Hukuk açısından habercilikle ilgili kanunların 
ve vicdani hassasiyetlerin LGBTİ+’larla ilgili haberlerde 
geçersizleşmesinin temel nedeninin bu olduğu söylenebilir.

Posta, 23.04.2018 

Travesti cinayetine mumlu protesto

İzmir’de, Siyah Pembe Üçgen İzmir Derneği önderliğindeki 
bir grup, Karabağlar İlçesi’nde, ‹Tuğçe’ takma adlı travesti H. 
Ş.3, otomobilinde kurşunlanarak öldürülmesini, mum yakarak 
protesto etti.

Görüldüğü üzere bu haberin başlığında da trans birey, ofansif 
bir kelimeyle (travesti) sıfatlandırılmaktadır. Haber başlığında 
geçen “mumlu” ifadesiyle fallusu çağrıştıran bir kelime seçimi 
söz konusudur. Türkçe’de argo ifadelerde penisi temsil eden pek 
çok nesneden biri de “mum”dur ve bu ifade bilinçli seçilmiş 
olma ihtimali vardır. Bireyin ismi Tuğçe’dir; ancak haberde, 
kendi seçtiği isme “takma ad” denilmektedir. Yine haberin 
içeriğinde ölü ismi kullanılmıştır.

Sonuç    

Kişinin kendisini bilme ve tanıma halinin tamamlanması 
imkânsızdır. Çünkü kişi değişen çevre koşullar içerisindedir 
ve bu koşullardan etkilenerek değişir. Yeni tanışmalarla, yeni 
mekânlarla, medyadan aldığı iletilerle sürekli olarak yeniden 
üretilen akışkan bir benliğe sahiptir. İsimle özdeşleşme, bu 
duruma karşı bir sabit kalma refleksi olarak da okunabilir. 
İnsanın karakterine nüfuz eden ve ona yapışan isim, bir anlamda 
onun varoluşunda belirgin ve değişmez bir sabitlik haline gelir. 
İsim, özneleşmenin en belirgin ve temel stratejilerinden biridir. 

Dahası isim, iletişim süreçlerinde kişinin belirli kültürel 
nitelikleri üzerinden tanınmasını ve okunmasını sağlar. Her 
ismin çağrıştırdığı bir kültür ve zaman dilimi vardır. Jane 
muhtemelen Amerikalı, Sebastian Arjantinli, Byung Koreli 
ve Cenk ise Türkiyelidir. Bazıları “kadın”, bazıları ise “erkek” 
isimleridir. İsim cinsel kimliği de temsil eder. Dini metinlerde 
de belirtildiği gibi bazı isimler kişinin inancına işaret ediyor 
olabilir. Bazıları ise zaman içinde moda haline gelmiş olabilir. 
Ancak bazı durumlarda bu sabitlik, sosyal ve psikolojik 
çatışmalar nedeniyle değiştirilmek istenebilir. Kişi taşıdığı 
bazı temsillerle uyumsuzluk yaşar ve mücadeleye girer. İsim 

de bu sembollerden biri olabilir. Ailesinin verdiği isim, kişinin 
isteğiyle değiştirilebilir. Kimlik, din ya da ülke değişikliği de 
isim değişikliğine neden olabilir. Durum ne olursa olsun, 
kişinin ismini değiştirmesi önceki sabitlikten bir kopuşu 
beraberinde getirir. Çoğu zaman önceki kimliğiyle ilgili bir 
sorunla ilişkilidir.   

Bu çalışma, ölü isimler olgusunu ve bunun insanlar üzerinde 
süregelen etkilerini gazete haberleri üzerinden ele almıştır. 
Bunun için konuyla ve özneleşme ile ilgili teorik arka plandan 
destek alınmıştır. Cinsel kimliğini değiştiren ve toplumda 
yeni bir isimle tanınan kişilere, basın tarafından gösterilen 
saygısızlığa dikkat çekilmiştir. Bedensel göstergelerini 
değiştirerek yeni bir kimlik edinen kişilerin seçtikleri isimlerin 
yok sayılmasına dair haber söylemlerini ve ölü isim kullanımını 
sürdüren gazete haberlerinin toplumda süregelen homofobi ve 
transfobiyi pekiştiren bir işleve sahip olduğu savunulmuştur. 
Ayrıca bu şekilde kurgulanan haber söylemlerinde, insanları 
başka sıfatlarla aşağılama ya da küçümseme de görülmüştür.

Nadir durumlarda, yasal nedenlerle gazeteciler, habere konu 
olan kişinin eski veya alternatif bir ismini kullanmak zorunda 
kalabilirler. Bu durum, ancak habere konu olan vaka ya da 
olayın, isim değişikliğinden önce gerçekleşmişse söz konusu 
olabilir. Ancak örnek olarak verilen haberlerde olayların 
yaşandığı dönemde trans bireylerin ölü isimlerinin aşağılayıcı 
ve saldırgan bir tutumla etiketlendiği görülmüştür. Haberlerde 
geçen “takma ad” ifadesi yerine “şu anda bilinen” veya “eski isim” 
gibi sıfatlar, kişilerin yeni öznelliklerine ve varoluş hallerine daha 
saygılı bir tutumdur. Özellikle trans cinayetlerinin her geçen gün 
arttığı ve bu konuda ciddi yasal boşlukların olduğu Türkiye gibi 
“yoğunluğu azaltılmış” demokrasilerde gazete haberlerinin fobik 
yaklaşımları toplumsal adalet ve barışa hizmet etmemektedir.

İnceleme sonunda görülmüştür ki translar, gazetelerde yoğun 
olarak cinayet haberlerinde görülmektedirler ve bu haberlerde 
ölü isimleriyle anılmaktadırlar. Haberlerde öznelerin ölü 
isimleri dışında kendi seçtikleri isimler belirtilmemektedir. 
Belirtildiğinde ise aşağılayıcı sıfatlar kullanılmaktadır. Ölü isim 
kullanımıyla ilgili gazeteler arasında farklar vardır. Özellikle 
sağ muhafazakâr ya da hükümet taraftarı basında haber dili 
çok daha problemlidir. Ölü isim kullanımı ve haberin inşa 
edilişindeki sorunlar artmaktadır. Daha demokratik hak 
haberciliği yapan BirGün gibi gazetelerde bu dil, belirgin bir 
farkla daha temiz ve özenlidir.



56 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Kaynakça

Kitaplar ve kitap bölümleri

Agamben, G. (2020). “Homo Sacer”, Kutsal İnsan. Çev: İsmail Türkmen. 
İstanbul: Ayrıntı Yayınları.

Berger, P. & Luckmann, T. (1967). The Social Construction of Reality: A 
Treatise in the Sociology of Knowledge. New York: Anchor Publisher

Bradley, C. (2020) Transphobic Hate Crime Report 2020, London: Galop

Butler, J., and Spivak, G. C. (2010). Ulus devlet marşını kim(ler) söyler? Çev: 
O. Akınhay. İstanbul: Agora Kitaplığı.  

Butler, J. (2019). Cinsiyet Belası. Çev: Başak Ertür, İstanbul: Metis Yayınları.

Deleuze, G. (2019). Bilgi. Çev: Ayşegül Baran. İstanbul: Otonom Yayıncılık

Deleuze, G. (2023). İktidar. Çev: Sinem Özer, Münevver Çelik. İstanbul: 
Otonom Yayıncılık.

Derrida, J. (2001). The Work of Mourning. Çev: P.A. Brault ve M. Naas. 
Chicago: University of Chicago.

Derrida, J. (2007). Nietzschelerin Şöleni, Der. ve Çev. Ali Utku ve Mukadder 
Erkan. İstanbul: Otonom Yayıncılık.

Foucault, M. (2011). Etiğin Soybilimi üzerine: Sürmekte olan çalışmaya 
ilişkin bir değerlendirme. Özne ve İktidar - Michel Foucault-
Seçme Yazılar 2 (O. Akınhay, F. Keskin, Çev.). içinde (1983, ‘On 
the Genealogy of Ethics: An Overview of Work in Progress’, ‘A 
propos de la généalogie de l’éthique: un aperçu du travail en cours’) 
İstanbul: Ayrıntı Yayınları, s. 193-220.

Foucault, M. (2015) Öznenin Yorumbilgisi: College de France Dersleri 1981-
1982, Çev. Ferda Keskin, İstanbul: İstanbul Bilgi Üniversitesi 
Yayınları.

Foucault, M. (2016). “Interview with Michel Foucault,” in About the 
Beginning of the Hermeneutics of the Self: Lectures at Dartmouth 
College, 1980, ed. Henri-Paul Fruchaud and Danielle Lorenzini. 
Chicago: University of Chicago Press.

Goethe, J. W. (2015). Yaşamımdan Şiir ve Hakikat. Çev: Mahmure 
Kahraman. İstanbul: Türkiye İşbankası Yayınları.

Gortler, Shai. (2020). Carceral Subjectivity and the Exercise of Freedom in 
Israel-Palestine. (Doktora Tezi) University of Minnesota Digital 
Conservancy, Erişim adresi: https://hdl.handle.net/11299/213115.

Gürel, K. T. (2023). Basında Homofobinin İnşası. Çanakkale: Paradigma 
Akademi Yayınları.

Gürel, K.T. (2023). Haber, Sokak ve “Travesti”. Çanakkale: Paradigma 
Akademi Yayınları.

Huffer, L. (2009) Mad for Foucault: Rethinking the Foundations of Queer 
Theory. New York: Columbia University Press.

Kaos GL Derneği. (2020). LGBTİ+ Hakları Alanında Çeviri Sözlüğü.

Matheson, D. (2005). Media discourse: Analysingmediatext. Berkshire: Open 
University Press.

Van Dijk, T. A. (1998) Ideology: a multidisciplinary approach. Londra: Sage 
Publications.

Makale

Altun, Işıl (2004). Kandıra Türkmenlerinde Doğum, Evlenme ve Ölüm. 
Kocaeli: Yayıncı Yayınları.

Arijs, Q., Burgwal, A., Van Wiele, J., & Motmans, J. (2023, March). The 
Price to Pay for Being Yourself: Experiences of Microaggressions 
among Non-Binary and Genderqueer (NBGQ) Youth. Healthcare 
(Vol. 11, No. 5, p. 742). MDPI.

Aşçı, S. (2013). Yazılı basında LGBT temsili: Onur haftası haberlerinde 
Türkiye ve ABD karşılaştırması, Doktora Tezi, Marmara 
Üniversitesi, İstanbul.

Banu Bargu, Starve and Immolate: The Politics of Human Weapons (New 
York: Columbia University Press, 2014), pp. 14–18.

Butler, J. (2020). The Force of Non-violence. Çev: Sofi Farazande, Güney 
Işık Tombak, “Yaralanabilirlik, şiddet ve direniş üzerine tekrar 
düşünme” başlıklı çeviri. Erişim adresi: https://uni-versus.
org/2020/11/22/judith-butler-yaralanabilirlik-siddet-ve-direnis-
uzerine-tekrar-dusunme-1-kisim-ceviren-sofi-farazande-ve-
guney-isik-tombalak/  Erişim Tarihi: 24.09.2023

Çelik, C. (2006). Kültürel Sembol Sistemi Olarak İsimler: İsim 
Sosyolojisine Giriş. Çukurova Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Dergisi 
(ÇÜİFD), 6 (2), 39-61. 

Cartwright, T. (2017). What Factors Impact the Mental Health of 
Transgender People? (Yüksek Lisans Tezi). University of Chester, 
United Kingdom.

Cavanagh, S. L. (2019). Transgender, hysteria, and the other sexual 
difference: An Ettingerian approach. Studies in Gender and 
Sexuality, 20(1), 36-50.

Clements, K. C. (2017). What is deadnaming? Healthline .Erişim adresi: 
https://www.healthline.com/health/transgender/deadnaming

Gaskins LC, McClain CR (2021) Visible name changes promote inequity 
for transgender researchers. PLoS Biol 19(3): e3001104. https://
doi.org/10.1371/journal.pbio.3001104

Hirik, E. (2021). Türkiye Türkçesinde ‘mental isimler’. Dil Araştırmaları, 
15(28), 33-55.

İnayet, A. (2013). “Türklerde Köpek Kültü Var Mıydı?”, Yalım Kaya 
Bitigi, Osman Fikri Sertkaya Armağanı, Editörler: Hatice Şirin 
User-Bülent Gül, Türk Kültürünü Araştırma Enstitüsü Yayınları, 
Ankara, s. 335-344.

KILIÇ, D. (2011). Bir Ötekileştirme Pratiği Olarak Basında Eşcinselliğin 
Sunumu: Hürriyet ve Sabah Örneği (2008-2009). Gümüşhane 
Üniversitesi İletişim Fakültesi Elektronik Dergisi, 1(1).

Kirk-Giannini, Cameron Domenico & Glanzberg, Michael (2022). 
Pronouns and Gender. In Luvell Anderson & Ernie LePore (eds.), 
The Oxford Handbook of Applied Philosophy of Language. Oxford 
University Press.

Lacan, J. (2013). Psikanalizin dört temel kavramı seminer 11. Kitap, Çev. 
Nilüfer Erdem, İstanbul, Metis Yayınları 

Lourenco, D. (2016). Trans Lives Matter. Prandium: The Journal of 
Historical Studies at U of T Mississauga, 5(1).

https://hdl.handle.net/11299/213115
https://uni-versus.org/2020/11/22/judith-butler-yaralanabilirlik-siddet-ve-direnis-uzerine-tekrar-dusunme-1-kisim-ceviren-sofi-farazande-ve-guney-isik-tombalak/
https://uni-versus.org/2020/11/22/judith-butler-yaralanabilirlik-siddet-ve-direnis-uzerine-tekrar-dusunme-1-kisim-ceviren-sofi-farazande-ve-guney-isik-tombalak/
https://uni-versus.org/2020/11/22/judith-butler-yaralanabilirlik-siddet-ve-direnis-uzerine-tekrar-dusunme-1-kisim-ceviren-sofi-farazande-ve-guney-isik-tombalak/
https://uni-versus.org/2020/11/22/judith-butler-yaralanabilirlik-siddet-ve-direnis-uzerine-tekrar-dusunme-1-kisim-ceviren-sofi-farazande-ve-guney-isik-tombalak/
https://www.healthline.com/health/transgender/deadnaming


57Kazım Tolga Gürel

Özşahin, M. (2019). Türkçede bazı kişi adlarında argolaşma, kavramlaşma 
ve temsil. Türkoloji Dergisi, 23 (2), 312-33“3. Erişim adresi: 
https://dergipark.org.tr/en/pub/turkoloji/issue/50187/557998

Project, The Trevor. (2020). National survey on lgbtq youth mental health 
2020. (Veri seti)

Sinclair-Palm, J., & Chokly, K. (2023). ‘It’sa giant faux pas’: exploring 
young trans people’s beliefs about deadnaming and the term 
deadname. Journal of LGBT Youth, 20(2), 370-389.

Şimşek, K. O. & Özgülnar, N. (2022) Seks İşçilerinin Sağlık Haklarının 
Değerlendirilmesi: Hak İhlallerine Bakış (Uzmanlık tezi). İstanbul 
Tıp Fakültesi, Halk Sağlığı Anabilim Dalı, 

Taylor, T. N. (2022). Deadnamed and Misgendered: How Specific 
Microaggressions Influence Perceptions of Therapists (Doktora Tezi), 
Southern Illinois University at Edwardsville).

van Dijk, T. A. (2010). Söylem ve iktidar. A. Çavdar & A. B. Yıldırım 
(Der.), Nefret suçları ve nefret söylemi içinde (ss. 9-44). İstanbul: 
Hrant Dink Vakfı Yayınları.

van Dijk, T. A. (2005). Söylemin yapıları ve iktidarın yapıları. M. Küçük 
(Der.), Medya, iktidar, ideoloji içinde (ss. 315-376). Ankara: Bilim 
ve Sanat Yayınları.

Vardal, Z. B. (2015). Nefret söylemi ve yeni medya. Maltepe Üniversitesi 
İletişim Fakültesi Dergisi, 2(1), 132-156.

Whitley, C. T., Nordmarken, S., Kolysh, S., and Goldstein-Kral, J. (2022). 
I’ve been misgendered so many times: Comparing the experiences 
of chronic misgendering among transgender graduate students 
in the social and natural sciences. Sociol. Inq. 1, 1001–1028. 
doi:10.1111/soin.12482

Yegen, C. (2014). Türk Yazılı Basınının HIV/AIDS Haberlerindeki Nefret 
Söylemi: Posta Gazetesi Örneği. Gümüşhane Üniversitesi İletişim 
Fakültesi Elektronik Dergisi, 2(3), 317-349.

Yegin, Ş. (2020). Popüler kültürün isim belirlemeye etkisi. Akademi Sosyal 
Bilimler Dergisi, 7 (19), 110-126. Erişim adresi: https://dergipark.
org.tr/en/pub/asbider/issue/51886/675676

YILMAZ, E. (2020). Türkmen kültüründe ad verme geleneği ve kişi 
adları. Dil Araştırmaları, 14(27), 211-2

İnternet Kaynakları 

Posta. Villada travesti cinayeti. Erişim adresi: https://www.posta.com.tr/
son-dakika/villada-travesti-cinayeti-116201  Erişim Tarihi: 30-
08-2023

BirGün. Trans tutuklu Buse: “İntihar etmek üzereyim, ameliyat olmak 
istiyorum. Erişim adresi: https://www.birgun.net/haber/
trans-tutuklu-buse-intihar-etmek-uzereyim-ameliyat-olmak-
istiyorum-270089  Erişim Tarihi: 30.08.2023

Hürriyet. Antalya’da bir gencin camdan atladığı evdeki travesti yakalandı. 
Erişim adresi: [https://www.hurriyet.com.tr/gundem/antalyada-
bir-gencin-camdan-atladigi-evdeki-travesti-yakalandi-40932280]
(https://www.hurriyet.com.tr/gundem/antalyada-bir-gencin-

camdan-atladigi-evdeki-travesti-yakalandi-40932280) (Erişim 
tarihi: 30.08.2023).

Yeni Şafak. Avcılar’ın “trans” parti yöneticisi. Erişim adresi: [https://www.
yenisafak.com/gundem/avcilarin-trans-parti-yoneticisi-3451104]
(https://www.yenisafak.com/gundem/avcilarin-trans-parti-
yoneticisi-3451104) (Erişim tarihi: 31.08.2023).

Posta. Travesti cinayetine mumlu protesto. Erişim adresi: [https://www.posta.
com.tr/gundem/travesti-cinayetine-mumlu-protesto-115945]
(https://www.posta.com.tr/gundem/travesti-cinayetine-mumlu-
protesto-115945) (Erişim tarihi: 31.08.2023).

Notlar

1	 Butler ve Spivak’a göre iktidar, kişileri doğrudan kısıtlamayabilir, 
onları özgürlüklerinden yoksun bırakmayabilir. Ancak 
özgürlüklerinin kategorilerini belirler. Kategorilerinin bu 
şekilde belirlenmesi, ortada bir yurttaş-olmama ya da “yarı 
yurttaşlık” statüsü üretir. Bu da devletsiz kişilerin kendilerini 
koruyan haklardan yoksun bırakır. Aynı zamanda özgürlüğün 
kullanılabileceği koşullardan da eksik kalırlar (Butler and Spivak, 
2010, s.16). 

2	 [ed.n.] Etik sebeplerle, ilgili haberde geçen ölü isimler bu çalışmada 
tekrar edilmemiştir.

3	 [ed.n.] Etik sebeplerle, ilgili haberde geçen ölü isim bu çalışmada 
tekrar edilmemiştir.

https://dergipark.org.tr/en/pub/turkoloji/issue/50187/557998
https://www.posta.com.tr/son-dakika/villada-travesti-cinayeti-116201
https://www.posta.com.tr/son-dakika/villada-travesti-cinayeti-116201
https://www.birgun.net/haber/trans-tutuklu-buse-intihar-etmek-uzereyim-ameliyat-olmak-istiyorum-270089
https://www.birgun.net/haber/trans-tutuklu-buse-intihar-etmek-uzereyim-ameliyat-olmak-istiyorum-270089
https://www.birgun.net/haber/trans-tutuklu-buse-intihar-etmek-uzereyim-ameliyat-olmak-istiyorum-270089


58 KaosQueer+ Sayı 14  2025

1990 Mardin doğumlu Ömer Tevfik Erten (ÖTE), fotoğraf temelli 
çalışan disiplinlerarası bir sanatçıdır. Cinsiyet ve beden politikalarıyla 
ilişkilenen anlatılar kurarak sınırların ve geçişkenliklerin izini sürer. 
Çağdaş belgesel fotoğraf serileriyle tanınan sanatçı; kimlik, hareket ve 
dönüşüm temalarına odaklanmaktadır.

2013-2022 yılları arasındaki üretim dönemini "Yer var mı?" sorusu 
etrafında şekillendiren ÖTE, pratiğine şu anda "Sınır ihlal edildiğinde 
imge neyi çağırır?" sorusuyla devam etmektedir. Sanatçı bu süreçte, 
"utanılacak kadar güzel olanın göz kamaştırıcı hayaletleri" eşliğinde üretimlerini sürdürmektedir.

2020-2023 yılları arasında kuir sanatçıları, düşünürleri ve gece hayatı çalışanlarını bir araya getiren Through The Window 
Project’in eş küratörlüğünü yapmıştır. Çalışmaları Karşı Sanat, CerModern, İş Sanat ve Studio X Istanbul’da sergilenmiş; 
Mamut Art Project’15, Art Thessaloniki ve Tarabya Cultural Academy Summer Festival gibi uluslararası platformlarda 
izleyiciyle buluşmuştur.

Fotoğraf kitabı, kısa fi lm ve eleştirel denemeleriyle de tanınan sanatçı; BUT Trans X Turkey Grand Prize (2013), Prince Claus 
Fund Seed Awards (2022), PREE Fertile Ground Writing Competition (2024) ve 43. Akbank Sanat Günümüz Sanatçıları 
(2025) gibi pek çok ödül ve desteğe layık görülmüştür. Hâlen Mimar Sinan Güzel Sanatlar Üniversitesi’nde fotoğraf eğitimine 
devam eden ÖTE, yaşamını ve çalışmalarını İstanbul’da sürdürmektedir.

Fotoğraf: Volkan Kızıltunç



59Ömer Tevfik Erten

Sınırların yeniden çizildiği, yerkürenin yüzleştiği derin 
krizlerin açığa çıktığı bir dönemi geride bırakıyoruz. 2024 
yılı; Gazze’deki soykırım, iklim felaketlerinin yıkıcı etkileri ve 
bitmek bilmeyen savaşlarla, bizi hem fiziksel hem de varoluşsal 
sınırlarla yüzleşmeye zorladı. Sınırlar yalnızca coğrafi çizgiler 
değil; kim olduğumuzu ve kim olabileceğimizi keşfettiğimiz 
yaralardır. Her sınır, bir yara ve bu yara, acı kadar iyileşmenin 
de başladığı yerdir. Bu yıl, bu yaraların içine bakmamı ve 
sanatımla onların iyileştirici gücünü keşfetmemi sağladı.

Sanatımın kalbinde yer alan P.R.O.T.E.C.T.O.R. serisi, 
sınırların iyileştirici ve dönüştürücü gücünü yansıtıyor. 
Gloria Anzaldúa’nın vurguladığı gibi, sınırlar yalnızca fiziksel 
değildir; kimliklerin, kültürlerin ve toplumsal normların 
çarpıştığı alanlardır. Benim kimliğim de buralarda şekillendi. 
İçeride ve dışarıda olmanın getirdiği yalnızlık, aynı zamanda 
özgürleşmenin de kendisidir. Anzaldúa’nın mestiza bilinci 
gibi, bu hudutlar bana kimliğimi yeniden keşfetme fırsatı 
sundu. Kendimi “biz” ve “onlar” olarak sınırlı hissettiğimde, 
kimliğimin akışkanlığını ve bu sınırların kırılganlığını fark 
ediyorum.

Yıl boyunca, sınırları aşmanın bir kurtuluş değil, bir yıkım 
eylemi olduğunu öğrendim. Yıkım, yaratma cesaretini de 
beraberinde getirdi. Gerçek yaşam, bu sınırların içinde, 
kaosun tam ortasında bulunuyor. Sınırları aşmak kadar, 
onların içindeki belirsizlikle var olmak da bir seçimdir. 
Albert Camus’nün absürd felsefesi, bu varoluşsal mücadeleye 
derin bir anlam kattı. Kayayı sürekli yukarı iten Sisifos 
misali, ben de sınırları ihlâl etmeye çalıştıkça yine o sınırlara 
geri dönüyordum. Bu süreç bana, sınırları yıkmaktan çok, 
onları kucaklamanın da bir ihtimal olduğunu hatırlattı. Oysa 
Sisifos için sınır ihlâli, Tanrıların cezasını aşmaktan değil, 
onlara rağmen direnmeye devam etmekten geliyordu.

Arzu, kaos, ölüm ve yeniden doğuş, hayatımın vazgeçilmez 
unsurlarıydı. Sanatımda yarattığım imgeler, bu sürecin 
tanıkları ve aynı zamanda bu süreci bozan, yeniden inşa 
eden unsurlardı. Serideki figürler, kaybedilenlerin, intihar 
edenlerin ve hayatta kalan queer+’ların hikayelerini taşıyan 
sembollerdir. Toplumsal normlara karşı direnişin imgeleri 
haline geldiler ve belleğin yeniden doğuşunu temsil ettiler.

Çizgi ve Ötesi*

Ömer Tevfik Erten



60 KaosQueer+ Sayı 14  2025

Anti kahramanlar, toplumsal kuralların özgürlüğü değil, 
sınırları çizdiğini bilir. Bizler başkalarının onayıyla değil, 
kendi kimliğimizin sınırlarında ve/veya ötesinde var 
oluruz. George Bataille’in cellat ve kurban döngüsü, anti 
kahramanın toplumsal sınırlarla kurduğu karmaşık ilişkiyi 
anlamamıza ışık tutar. Anti kahraman, hem kurban hem 
cellat olarak, sınırları ihlâl eder, onları sorgular ve yıkar. Bu 
yıkım ve yeniden doğuş döngüsünde, kendini sürekli var 
eder. Bataille’in cemaat ve Acephale (başsız insan) mitosu 
ise, anti kahramanın toplumsal yapılarla olan ilişkisine 
derin bir perspektif sunar. Acephale, bireyin toplumsal 
kurallar ve otoritenin boyunduruğunu reddederek özgürlüğe 
ulaşmasını simgeler. Anti kahraman da bu başsızlık arayışını 
taşır; toplumun dayattığı sınırları reddeder ve kendine özgü, 
tanımlanamaz bir özgürlüğe ulaşır.

Zeynep Sayın’ın öğretilerinde vurguladığı gibi, çizgi, yüzeyde 
yansıyan ama aynı zamanda kendisini aşan bir derinliğin 
tanığıdır; hem sınır koyar hem de sınırları aşmaya davet 
eder. Sadece yüzeyi belirleyen bir sınır değildir çizgi; aynı 
zamanda o yüzeyin derinliklerini açığa çıkaran, gizlenmiş 
olanı görünürlüğe getiren bir izdir. Görünür ve görünmez 

are spaces where identities, cultures, and social norms clash. 
My identity has also taken shape within these borders. 
The solitude brought by being both inside and outside 
is, at the same time, a form of liberation. Like Anzaldúa’s 
mestiza consciousness, these boundaries have given me the 
opportunity to rediscover my identity. When I feel confined 
by “us” and “them,” I recognize the fluidity of my identity 
and the fragility of these borders.

During the year, I have learned that crossing borders is not 
a liberation but an act of destruction. And destruction calls 
forth the courage to create. Real life is found within these 
borders, amidst chaos. Just as crossing borders is a choice, so 
is existing within their ambiguity. Albert Camus’s philosophy 
of the absurd added profound meaning to this existential 
struggle. Like Sisyphus endlessly pushing the stone uphill, I 
found myself returning to the borders each time I attempted 
to transgress them. This process reminded me of the possibility 

arasındaki bu geçiş alanı, bizi sınırların ardında yatan 
bilinmezliklere, çizginin ötesine taşır. Çünkü anlam yoksa 
bile, yaşamın kendisi bu hiçlikte var olmaya devam eder. Bu 
bağlamda anti kahramanlığı, varoluşun kaotik doğasında 
kendi yerini bulma çabası olarak da okuyabiliriz.

Bu sürecin sonunda direniş ve teslimiyet, benim için 
birbirinden ayrılamaz hale geldi. Sanatımda anti kahraman, 
kutsal bakire ve fahişe arketipleri arasında şekillenen, 
toplumsal beklentilere uymayı reddeden bir direnişçidir. 
Tanrıçalar ve anti kahramanlar, absürt bir dünyada kaosun 
ortasında direnen figürlerdir. Yaşam ve ölüm arasındaki 
ince çizgide yürürken, toplumsal normlara karşı koyarlar ve 
kendi varoluşlarını yeniden tanımlarlar. İmgelerim, kaotik 
döngüler içinde yeniden doğdu. Benim gibi.

2024’te dünya bana, her sınırı yıkmak yerine bazen bu 
çizgilerin boşluğunda var olmanın da bir ihlâl olduğunu fark 
etseydim, dedirtti. Belki bu ihlâl, yeni bir doğuşa ihtiyaç 
duyuyordu. Ouroboros içimde döngüsünü tamamlarken, 
kendime şefkatle sarılıyorum. Ama şimdi, bir adım daha 
atsam, aşk ve ölüm birbirini çağıracak.

En

We are leaving behind a period where borders have been 
redrawn and profound crises facing the earth have come to 
light. The year 2024 has forced us to confront both physical 
and existential boundaries through the genocide in Gaza, 
the devastating effects of climate disasters, and endless wars. 
Borders are not merely geographical lines; they are wounds 
through which we explore who we are and who we might 
become.

Every border is a wound, and in that wound lies the beginning 
of both pain and healing. This year has allowed me to look 
into these wounds and explore their healing power through 
my art.

At the heart of my art lies the PROTECTOR series, reflecting 
the healing and transformative power of borders. As Gloria 
Anzaldúa emphasized, borders are not solely physical; they 



61Ömer Tevfik Erten

of embracing borders rather than breaking them. For Sisyphus, 
border transgression was not about surpassing the gods’ 
punishment but rather about persisting in defiance of it.

Desire, chaos, death, and rebirth have been indispensable 
elements of my life. The images I create in my art are 
both witnesses to this process and forces that disrupt and 
reconstruct it. The figures in the PROTECTOR series are 
symbols carrying the stories of the lost, the suicides, and the 
queer+ survivors. They have become images of resistance 
against social norms, embodying the rebirth of memory.

Antiheroes understand that social rules define borders, not 
freedom. We exist not through the approval of others but 
within or beyond the boundaries of our own identities. 
George Bataille’s cycle of executioner and victim sheds 
light on the antihero’s complex relationship with social 
boundaries. The antihero, both victim and executioner, 
transgresses, questions, and dismantles these borders. In this 
cycle of destruction and rebirth, they continuously re-create 
themselves. Bataille’s myths of community and the Acéphale 
(headless figure) offer a profound perspective on the antihero’s 
relationship with social structures. The Acéphale symbolizes 
the individual’s freedom achieved by rejecting the yoke of 
social rules and authority.

The antihero, too, carries this search for headlessness; they 
reject the imposed boundaries of society and reach a unique, 
undefinable freedom. As Zeynep Sayın emphasizes in her 

teachings, the line is a witness to a depth that reflects on 
the surface yet transcends itself; it both sets a boundary and 
invites us to transcend it. The line is not merely a boundary 
defining the surface; it is also a mark that reveals the depths 
of that surface, bringing the hidden into visibility.

This transitional space between visible and invisible carries 
us to the unknown beyond borders, to what lies beyond 
the line. Because even if there is no meaning, life itself 
continues to exist in this void. In this sense, we can also see 
antiheroism as an effort to find one’s place in the chaotic 
nature of existence.

By the end of this process, resistance and surrender became 
inseparable for me. In my art, the antihero is a rebel shaped 
between the archetypes of the sacred virgin and the whore, 
rejecting societal expectations. Goddesses and antiheroes are 
figures in my art, resisting in the midst of chaos in an absurd 
world. As they walk the fine line between life and death, they 
defy societal norms and redefine their own existence. My 
images were reborn in chaotic cycles. Like me. 

In 2024, the world made me realize that instead of tearing 
down every boundary, sometimes existing within the 
voids of these lines is also an act of transgression. Perhaps 
this transgression required a new birth. As the ouroboros 
completes its cycle within me, I embrace myself with 
compassion. And now, if I take one more step, love and death 
will call out to each other.

Notlar

*	 Bu yazı ilk olarak PREE adlı çevrimiçi dergide yayımlanmıştır. 
PREE, Karayiplerden ve Karayipler hakkında çağdaş edebiyata 
odaklanan özgün bir çevrimiçi edebiyat dergisi olarak kendini 
tanımlar.

https://preelit.com/


62 KaosQueer+ Sayı 14  2025

İşte Bu Benim Kuir Hikâyem:
Sesler

ChinaBird

Merhaba, 

Ben ChinaBird. Bu ismi kendini doğurmak ve büyütmek 
zorunda kalan bir kuir olarak etten, kastan ve kandan daha 
sağlam, fakat gözle görünmez olan göbek bağımı kendi 
ellerimle koparırken hissettiğim acıyı yatıştıran ve bana ninni 
olan Patti Smith’in China Bird adlı şarkısından esinlenerek 
kendime seçtim. Kendime seslerden bir kimlik yarattım. 
Kimliğim olunca da hikâyemi anlatma gereği duydum. 
Çünkü ben de kimliksizleştirilerek yok edilmeye çalışılan 
hikâyecilerin dirençli sesinden güç ve cesaret almıştım. Belki 
benim hikâyem de kendini hiçbir yerde, aynalarda dahi 
göremeyen; kendi sesine, sözüne, gözüne yabancılaştırılıp 
kendine düşman edilmiş başka bir ötekiye kapkara gecelerde 
uykuya dalması ve bizi birbirimize düşman eden sistematik 
kurgular kabusundan uyanması için bir ninni olur. Çok 
iddialı oldu, farkındayım; ama denemekten başka şansım 
yok.

Ben her şeyde sesler duyuyorum. Tek tek, uzun uzun 
sıralamayacağım; fakat bana göre ıssız bir tepede yapayalnız 
ve dilsizmiş gibi duran bir kayanın bile sesi, ritmi, hafızası 
var. Titreşir, uğuldar, kükrer, fısıldar, inler, ağlar… Şarkısını/
hikâyesini söyler. Kayalar -hatta bence her şey- birbirine 
sürtünür, çarpar, yuvarlanır, dönüşür… Al sana Rock’n’ Roll. 
Duymak isteyen kulaklar için her yerde ibretlik “sex”ler, 
“drugs”lar ve de “Rock’n’Roll”lar vardır (Bird China, 
Metaforize Şakalarla Biz Bize, Beybisel Yarınlar Yayınevi, Öz 
Şefkat Pide ve Lahmacun Salonu, 2028.)

Şimdi seslerden oluşan bir hikâye okuyacaksın/duyacaksın. 
Benim sesimi duyacaksın, sesimin tonundan/renginden -çok 
yüksek bir ihtimal- erkek olduğumu sanacaksın. Değilim.  

Benim sesim, şiirlerle şarkılarla kendini avutan değil; bunlarla 
kendini inşa etmeye çalışan, içini ve dışını keskin bir jilet gibi 
acımasızca ayırmaya kalkan çemberin tam da üzerinde kan 

“I live in a drama and I’m dancing to samba…”

                                                        Σtella



63ChinaBird

revan içinde yürürken çemberi yontan, bozan, vahşi tarafın 
ayaklarının; var oluşundan dolayı sürekli utandırıldığı için 
hiçbir yerle aidiyet kuramayan, etrafta kimse yokken kendi 
olabilen çocuğun kısık sesle bile söylemeye korktuğu sözlerin 
sıkıntısının, suçluluğunun bir davul gibi gerim gerim gerdiği 
kalbinin; karanlık, ıssız sokaklarda; rutubetli, tenha köşelerde 
ya da herkesin gözü önünde, koyu ve korkunç ormanlarda 
atılan/atılamayan, insanın ciğerini çelik tellerin kopuşu gibi 
tel tel, lif lif didikleyen çığlığın; isyana dönüşüp, ucube olarak 
yaftalanan yorgun yüzlerdeki bir araya geldikçe, birbirinin 
elinden tuttukça, birbirine sokuldukça ışıyan gözlerde beliren 
kırılgan, çaresiz ve şiddetli umutlu handesinin pırıltılı ve zarif 
sesi olsun isterim. 

Sesim böyle çıksın, böyle duyulsun isterim. Çok iddialı oldu, 
farkındayım ama isteyenin bir yüzü…

O zaman şimdi seslerimi dinlemek isteyen tüm kuirler 
için ChinaBird’den geliyor. Karamsar sözler, iyimser seslere 
dönüşecek. Kulaklıklar kulağa lütfen…

Sesler

Ya deredir ya tepedir.

Benim derdim derindedir.

İstanbul’da, Kurtuluş’ta;

Kurtuluş yok, tek başıma.

Ağaç olsam bir kuş olsam

Gariban bir çocuk olsam

Başı dik bir kadın olsam

Ömrüm zalim elindedir.

Gözleri kördür, görmezler.

“Hande”sini çekemezler.

Kalpleri yok, belki mermer…

“Kader”imdir isyan benim.

Bataklıklar yerim benim,

Ben her yerde misafirim.

Çok yaklaşma, sarılırım.

Zehirlidir dikenlerim.

Söz, müzik, vokal, elektrik gitarlar, bas gitar, elektrik piyano, 
ıslık: ChinaBird

Uğultu ve diğer sesler: Sen, ben, biz, Dünya, her şey… 

								      
Sevgi ve dayanışmayla…


Ulas Kilic

null

2022

187.30843




	_apngh0mnupxe
	_kt2bidqfbo73
	_s9s5v45dfcn
	_lrv5n919r6mf
	_qel0dn93n7lu
	_6lot7zedquvo
	_szctmpa0m32p
	_nl610xu2h6rm
	_2jqh91ill0o9
	_v90fq0itdeaz
	Sunuş: 
	“Ses(ler)imizin ses(ler)i

	Toplumsal Cinsiyetin ve Cinsiyetin Müzikle İcrası*
	Sesin Cinsiyeti
	Cinsiyet Çeşitliliği ve Cinsel Çeşitliliğin (Toplumsal Adalet Temelli) Müzik Eğitiminin Önüne Koyduğu Sorular*
	Türkiye Ana Akım Medyasının “Ölü İsim” Problemi ve Trans İsim Stratejileri
	Kazım Tolga Gürel

	Çizgi ve Ötesi*
	Ömer Tevfik Erten

	İşte Bu Benim Kuir Hikâyem:
	Sesler

