
ET-Studies 16/2 (2025), 189-206. doi: 10.2143/ETS.16.2.3294740
© 2025, Benjamin Dahlke.
This Open Access article is distributed under the CC-BY-NC-ND license. Published by Peeters Publishers.

Benjamin Dahlke

Katholische Kirche und Demokratie in den Vereinigten 
Staaten

Abstract (Deutsch) – Katholische Kirche und Demokratie in den Vereinigten 
Staaten. Obwohl die katholische Kirche mit der Demokratie strukturell wenig 
gemein hat, konnte sie im Laufe der Zeit von dieser durch Partizipation und 
Gewaltenteilung gekennzeichneten Staatsform lernen. Eine besondere Rolle spielen 
dabei die Vereinigten Staaten von Amerika. Dort konnte sich die Kirche aufgrund 
der verfassungsmäßig garantierten Religionsfreiheit ungehindert entwickeln, ohne 
ihre eigene Struktur demokratisieren zu müssen. Allerdings blieb das amerikanische 
politische System nicht ganz ohne Folgen für den Katholizismus. Dies soll in diesem 
Artikel aufgezeigt werden, um weitere Forschungen anzuregen.
Schlagwörter: USA, Katholizismus, Demokratie, Synodalität

Abstract (English) – The Catholic Church and democracy in the United States. 
Although the Catholic Church has little in common with democracy in structural 
terms, over the course of time it has been able to learn from this form of govern-
ment, which is characterized by participation and the separation of powers. The United 
States of America plays a special role in this. The church there was able to develop 
unhindered due to the constitutionally guaranteed freedom of religion without 
having to democratize its own structure. However, the American political system 
did not remain entirely without consequences for Catholicism. This article aims to 
show this in order to stimulate further research.

Abstract (Français) – L’Église catholique et la démocratie aux États-Unis. Bien 
que l’Église catholique n’ait pas grand-chose en commun avec la démocratie au plan 
structurel, elle a pu, au fil du temps, tirer des enseignements de cette forme de 
gouvernement, qui se caractérise par la participation du peuple et la séparation des 
pouvoirs. Les États-Unis d’Amérique jouent à cet égard un rôle particulier. Grâce 
à la liberté de religion garantie par la Constitution, l’Église a pu s’y développer sans 
entrave et sans avoir à démocratiser sa propre structure. Cependant, le système 
politique américain n’est pas resté sans conséquences pour le catholicisme. C’est ce 
que cet article se propose de montrer, afin de stimuler la recherche.

In der katholischen Kirche stehen Bischöfe an der Spitze einer Diözese. Ihre 
Macht ist zwar nicht unbeschränkt, wohl aber sehr weitreichend. Dem Papst 



190	 BENJAMIN DAHLKE

wird seit dem Ersten Vatikanischen Konzil (1870) sogar ein universaler Lehr- 
und Jurisdiktionsprimat zugebilligt. Theoretisch kann der Nachfolger Petri 
damit jederzeit überall eingreifen. Hinzu kommt, dass es in der Kirche keine 
Gewaltenteilung gibt. Bisher sind alle Versuche, zumindest auf diözesaner Ebene 
Verwaltungsgerichte zu etablieren, erfolglos geblieben. Fühlen sich Gläubige 
oder Priester durch bischöfliche Entscheidungen in ihren Rechten beschnitten, 
bleibt ihnen nur der ‚hierarchische Rekurs‘, d.h. der Appell an die jeweils zustän-
digen römischen Instanzen. Mittlerweile leben allerdings die meisten Kirchen-
mitglieder weltweit in Staaten, in denen Partizipation und Gewaltenteilung 
selbstverständlich sind. Hieraus resultiert eine gewisse Spannung. Schließlich 
steht das demokratische Bewusstsein vieler Katholikinnen und Katholiken, das 
in den letzten Jahrzehnten spürbar gewachsen ist, in Kontrast zu ihrer beinahe 
monarchisch verfassten Kirche.1 

Interessant ist vor diesem Hintergrund ein Blick auf die Vereinigten Staaten. 
Von Anfang an war dort neben der Gewaltenteilung die Wahl politischer Funk-
tionsträger selbstverständlich. Als in den USA erstmals eine Diözese gegründet 
werden sollte, drängten deshalb zahlreiche Geistliche auf die Wahl des neuen 
Bischofs. Die zuständige vatikanische Propaganda fide-Kongregation stimmte 
dem widerwillig und nur unter der Bedingung zu, dass dies eine einmalige Aus-
nahme bliebe. Ohnehin gab es bloß einen Kandidaten, nämlich den vormaligen 
Jesuiten John Carroll (1735-1815). So versammelte sich der Klerus der jungen 
Nation am 18. Mai 1788 auf einem Landgut seiner ebenso wohlhabenden wie 
politisch einflussreichen Familie im Bundesstaat Maryland. Nach der Bestäti-
gung durch den Papst wurde Carroll im Sommer 1790 zum Bischof von Balti-
more geweiht.2 Damals galt bereits die neue Verfassung der USA. Anders als 
nahezu überall in Europa gab es keine Staatsreligion oder established religion, wie 
der erste Verfassungszusatz ausdrücklich festhielt. Stattdessen wurde die klare 
Trennung von Staat und Kirche festgeschrieben.3 Zwar verging noch einige 
Zeit, bis diese Trennung konsequent durchgeführt wurde, denn bis ins 19. Jahr-
hundert blieben in vielen Bundesstaaten aus der Kolonialzeit stammende 
anti-katholische Regelungen in Geltung.4 Aber allmählich entwickelten sich die 
USA zu einem Land, in dem sich der Katholizismus frei entfalten konnte und 
dabei selbst aktiv werden musste, weil es keinerlei Unterstützung durch den 
Staat gab. Das gelang in erstaunlichem Maß, warf aber zugleich die Frage auf, 
wie sich die katholische Kirche in die demokratische Kultur des Landes einfügen 

1 Vgl. Horn 2018; Béthouart 2023; Dahlke 2023.
2 Vgl. Agonito 1988, 34-36; O’Donnell 2011; Blanchard 2019.
3 Vgl. Davis 2010; Stüwe 2018.
4 Vgl. Esbeck/Den Hartog 2019; Carter 2023.



    KATHOLISCHE KIRCHE UND DEMOKRATIE IN DEN VEREINIGTEN STAATEN� 191

könnte.5 Um diesem Thema nachzugehen, werden im Folgenden drei Schlag-
lichter auf die Vereinigten Staaten geworfen. Zunächst geht es um das trustee- 
System (Abschnitt 1), danach um katholische Perspektiven auf die US-Verfassung 
(Abschnitt 2), abschließend um die gesellschaftliche und innerkirchliche Polari-
sierung, mit der sich das von Papst Franziskus (1936-2025) initiierte Projekt der 
Synodalität konfrontiert sieht (Abschnitt 3).

1.  Das trustee-System

Das amerikanische Rechtssystem sieht vor, dass als incorporations bezeichnete 
Rechtspersonen von einem board of trustees – gelegentlich auch board of directors 
genannt – geleitet werden. Jedem Verwaltungsrat gehören mehrere durch regel-
mäßige Wahl zu bestimmende Treuhänder an. Im späten 18. und frühen 19. Jahr-
hundert kam dieses System in katholischen Pfarreien zur Anwendung. Somit 
übernahmen Laien die Verwaltung der Finanzen und Immobilien, während die 
Priester die Seelsorge und Sakramentenspendung verantworteten. Es wurde klar 
zwischen temporalia und spiritualia unterschieden, was im Übrigen auch in man-
chen Teilen Europas gängige Praxis war – erinnert sei beispielsweise an die 
fabriques d’église in Frankreich. Jedoch führte das trustee-System zu Spannungen 
mit den amerikanischen Bischöfen, die in ihrer Diözese die ihnen kirchenrechtlich 
zustehenden Vorrechte wahrnehmen wollten. Exemplarisch sei hierfür ein Fall 
aus dem Bundesstaat New York vorgestellt.6 

In Buffalo, einer aufstrebenden Stadt am Lake Erie, wirkte seit dem Jahr 
1829 der aus dem Herzogtum Luxemburg stammende Geistliche Johann Nicho-
las Mertz (1766-1844). Mithilfe von Spenden eines Kaufmanns, der aus dem 
Elsass eingewandert war, errichtete er eine einfache Holzkirche und widmete 
sich hingebungsvoll der Seelsorge. Ohne jemals richtig Englisch zu lernen, über-
ließ Mertz die Verwaltung engagierten Laien. Als er im Jahr 1837 altersbedingt 
Buffalo verließ, wurde – zum Missfallen der zuständigen Diözese New York – 
ein Verwaltungsrat gemäß staatlichen Rechts gebildet, der sich um das Kirchen-
vermögen kümmerte. Im Bundesstaat New York verfügten die trustees über 
weitreichende Gestaltungsmöglichkeiten.7 Die größte ethnische Gruppe unter 

5 Überblicke hierzu bieten McGreevy 2003; McGuinness/Rzeznik 2021. Was den Protestan-
tismus betrifft, siehe Hatch 1989.

6 Zum Folgenden siehe Carey 1987, 98, 111, 123f., 126, 129, 150f., 272-275; Yox 1990; 
Fischer 2005, 259-268; Lubienecki 2021. Dabei ist anzumerken, dass die recht komplizierten 
Vorgänge in der Literatur teils unterschiedlich dargestellt werden.

7 Einschlägig sind die Bestimmungen in: An Act to provide for the Incorporation of Religious 
Societies 1813. Das Gesetz galt nicht nur für Gemeinden der Episcopal Church und der Dutch 
Reformed Church, die ausdrücklich genannt wurden, sondern für jede andere religiöse Gruppierung.



192	 BENJAMIN DAHLKE

den Katholiken der Stadt waren Einwanderer aus dem Elsass. Diese Region 
gehörte seit dem Westfälischen Frieden zwar zum Königreich Frankreich, hatte 
aber die eigenen Traditionen einschließlich der deutschen Sprache bewahrt. 
Gewählte Kirchenvorstände – fabriques d’église – waren selbstverständlich (vgl. 
Imhof 2022, 151). Als im Jahr 1838 erstmals Wahlen zum board of trustees 
stattfanden, gewannen die wohlhabenden Elsässer vier von den sieben Plätzen, 
was es ihnen ermöglichte, das Gemeindeleben in ihrem Sinne zu gestalten. 
So legten sie großen Wert auf die deutsche Sprache im Unterricht in der Schule 
der Pfarrei. Außerdem entschieden sie, ein neues Kirchengebäude zu errichten. 
Trug das bisherige Gotteshaus das Patronat Lamb of God, wurde nun der 
französische König Louis IX. (1214-1270) gewählt. Die Dominanz der Elsässer 
veranlasste mit der Zeit allerdings sowohl die genuin französischen als auch die 
irischen Gemeindemitglieder, eigene Pfarreien zu gründen. Dem Verwaltungsrat 
von St. Louis kam das durchaus zupass, weil die Wählergruppe nochmals homo-
gener wurde. Wenige Familien kontrollierten somit nahezu alles.

Als der bisherige Pfarrer im Jahr 1843 Buffalo verließ, wandten sich die trus-
tees an den Bischof von New York und beanspruchten, selbst einen Geistlichen 
auszusuchen. Der Bischof reagierte hierauf ungehalten und weigerte sich, einen 
Priester abzustellen. Somit konnten keine Sakramente mehr gespendet werden. 
Daraufhin bereitete der Verwaltungsrat eine Petition an den Papst vor. Wohl 
als Zeichen des guten Willens schickte der Bischof einen aus dem Elsass 
stammenden Priester. Der Verwaltungsrat sah das jedoch als Bestätigung seines 
konfrontativen Kurses und beschloss bald, die Kirche zu erweitern und sie zum 
Zentrum aller deutschsprachigen Katholikinnen und Katholiken in der Stadt zu 
machen. Eine neue Situation ergab sich jedoch mit der Gründung der Diözese 
Buffalo. Erster Bischof wurde John Timon (1797-1867), ein in den USA gebore-
ner Sohn irischer Einwanderer. Timon plädierte nicht nur für die konsequente 
Verwendung des Englischen. Für ihn war auch klar, dass in der Kirche Kleriker 
und nicht Laien die Leitung haben. Zuvor Provinzial der Vinzentiner, war er es 
gewohnt, dass seinen Anweisungen Folge geleistet wurde. Entsprechend wollte 
er die widerspenstige Gemeinde disziplinieren. Als Timon im Sommer 1850 ein 
Pontifikalamt in St. Louis feierte, hielt er am Ende der Messe eine Ansprache, 
in der er die Gemeinde aufforderte, von ihrem Irrweg abzukehren, der sie aus 
der katholischen Kirche herausführen würde. Daraufhin kam es zu tumultarti-
gen Szenen. Die anwesenden trustees standen von den Bänken auf, gingen zum 
Bischof und entgegneten ihm auf Deutsch: „Nein!“ Sichtlich erbost verließ 
Timon daraufhin die Kirche, ohne den Schlusssegen gespendet zu haben. Bald 
darauf zog er den Pfarrer ab und verhängte das Interdikt – von Juni 1851 bis 
Mai 1855 durften in St. Louis keine Sakramente gespendet werden. Zugleich 
errichtete er eine neue deutschsprachige Pfarrei in der Stadt, die als Patron den 
deutschen Nationalpatron, den Erzengel Michael, erhielt. Jesuiten übernahmen 



    KATHOLISCHE KIRCHE UND DEMOKRATIE IN DEN VEREINIGTEN STAATEN� 193

die Seelsorge (vgl. Schatz 2013, 253). Die neue Pfarrei sollte den Druck auf den 
widerspenstigen Verwaltungsrat erhöhen. Außerdem exkommunizierte Timon 
mehrere trustees von St. Louis. Diese wiederum führten ungerührt jeden Sonntag 
Wortgottesdienste durch und veranstalteten Prozessionen, solange das Interdikt 
in Kraft war. 

Als im Jahr 1852 in Baltimore erstmals ein Plenarkonzil für die Vereinigten 
Staaten stattfand, an dem im Übrigen auch Timon teilnahm, kam das trus-
tee-System auf die Tagesordnung. Das Plenarkonzil beschloss, Laien fortan von 
der Verwaltung der Kirche auszuschließen, außer es läge eine Genehmigung des 
zuständigen Bischofs vor. Sollten Laien dem zuwider handeln, zogen sie sich 
Kirchenstrafen zu; außerdem durften die Priester vor Ort weder selbst trustees 
ernennen, noch ihre Wahl gestatten, um die freie Verwaltung des Kirchengutes 
sicherzustellen.8 Auf diese Weise sollte das trustee-System langsam zurück
gedrängt werden. In St. Louis zeigte man sich davon jedoch unbeeindruckt. 
Selbst Erzbischof Gaetano Bedini (1806-1864), der sich im Jahr 1853 im Auf-
trag der Propaganda fide mehrere Tage lang in Buffalo aufhielt, um die renitente 
Gemeinde zum Einlenken zu bewegen, blieb erfolglos. Infolgedessen strengte 
Timon vor dem Bezirksgericht einen Zivilprozess an. Dieser fand von 1854 bis 
1855 statt. Timon argumentierte, dass er als Diözesanbischof über das Kirchen
eigentum verfügen könne. Das Gericht sah das allerdings anders, weil der Ver-
waltungsrat rechtskonform errichtet worden war. 

Trotz dieser Eskalation konnte bald eine Verständigung erreicht werden. Viele 
Gläubige aus St. Louis hatten nämlich andere Pfarreien aufgesucht, um die Sak-
ramente zu empfangen. Das war nicht im Sinne der trustees, denen am Zusam-
menhalt der Elsässer in Buffalo lag. Deshalb strebten sie eine Einigung mit dem 
Bischof an, ohne dabei ihre Rechtsform aufgeben zu wollen. Im Gegenzug schickte 
Timon einen deutschstämmigen Priester in die Pfarrei, was die Lage beruhigte. 
Insgesamt gelang es den Bischöfen in den USA, das weit verbreitete trustee-System 
zu verdrängen und die Stellung des Klerus zu stärken, wie es das Plenarkonzil von 
Baltimore gefordert hatte. Sicherlich gab es in den Pfarreien ein ausgeprägtes, 
sowohl zeitliches als auch finanzielles Engagement von Laien; diese verfügten 
jedoch über keine Entscheidungs- oder Leitungskompetenzen mehr. 

Nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil wurde das trustee-System allerdings 
wiederentdeckt und umfassend erforscht.9 Fortschrittliche Theologinnen und 
Theologen drängten auf eine umfassende Demokratisierung der katholischen 

8 Vgl. Concilium Plenarium 1853, 47f. (Nr. XVI) bzw. ebd., 48 (Nr. XVII): „Monemus 
sacerdotes qui ecclesias administrant, quarum titulus episcopis traditus est, ne aedituos in iis absque 
episcoporum auctoritate constituant, vel eligi a fidelibus permittant, ne liberae earum administra
tioni impedimentum aliquod nascatur.“ Zur Erschließung siehe Schmid 2019.

9 Vgl. Carey 1987; Dolan 1992.



194	 BENJAMIN DAHLKE

Kirche in den USA, was ihrer Auffassung nach die deutliche Partizipation von 
Laien einschloss. Immerhin hatte es diese in der Vergangenheit bereits gegeben.10 
Aber während Pfarrgemeinderäte entstanden11, kam es zu keiner Wiedereinfüh-
rung des trustee-Systems. Ganz im Gegenteil – wo es noch bestand, geriet es 
unter Druck. Das zeigt jener massive Konflikt, zu dem es Anfang der 2000er 
Jahre in der Metropole St. Louis im Bundesstaat Missouri kam. Die Saint 
Stanislaus Polish Catholic Parish widersetzte sich dem massiven Drängen des 
örtlichen Erzbistums, ihre bisherige Rechtsform aufzugeben, weil sie um ihre 
durchaus erheblichen Vermögenswerte fürchtete. Daraufhin zog der nicht kon-
fliktscheue Erzbischof Raymond Burke (*1948) alle in der Pfarrei tätigen Priester 
ab, verhängte das Interdikt, exkommunizierte mehrere Mitglieder des Verwal-
tungsrates sowie einen polnischen Geistlichen, der ersatzweise die Seelsorge und 
Sakramentenspendung übernommen hatte (vgl. Beal 2008). Sogar die vatikanische 
Glaubenskongregation schaltete sich ein und unterstützte die Position des Erz-
bistums. Dieses verklagte schließlich die Saint Stanislaus Polish Catholic Parish, 
verlor aber den Prozess. Einer außergerichtlichen Einigung entsprechend, firmiert 
die Pfarrei seit dem Jahr 2013 als unabhängige Gemeinde ohne Zugehörigkeit 
zu einer bestimmten Konfession. Über ihre Vermögenswerte kann sie selbständig 
verfügen. Möglich ist dies aufgrund des trustee-Systems, das die demokratischen 
Ideen der Wahl, Selbstbestimmung und Partizipation in der Kirche zur Geltung 
bringen will, aber in Spannung zur katholischen Ekklesiologie steht. Letztere 
betont die Stellung der Bischöfe.

2.  Katholische Perspektiven auf die US-Verfassung

Während in Europa die Staatsform der (konstitutionellen) Monarchie domi-
nierte, waren die Vereinigten Staaten zunächst eine Republik, die sich immer 
stärker zu einer Demokratie entwickelte. Anfangs waren nämlich viele Einwoh-
ner des Landes – Besitzlose, Frauen, Indianer und Sklaven – von der Politik 
ausgeschlossen. Es sollte bis weit in das 20. Jahrhundert dauern, bis sich das 
änderte. Die im Jahr 1789 in Kraft getretene Constitution wurde um mehrere 

10 Vgl. Bianchi/Radford Ruether 1992; Sullivan 2006.
11 Vgl. Sernett 1975; Hinze 2016. Klar formuliert es Sernett 1975, 91: „The parish council, 

as mandated by the Council Fathers in the ʽDecree on the Apostolate of the Laity,’ [AA 26] was 
established primarily for practical and pastoral reasons. They were initially intended to be advisory 
and consulative bodies to the pastor which would assist the apsotolic work of the Church on the 
local level. Thus, no legal status was given to these councils as they were set up in individual 
parishes on experimental basis. At this time the parish council enjoys no juridic personality in 
Canon Law.“ Ebenso wenig wie im kirchlichen spielte es im weltlichen Recht eine Rolle. Auf die 
Differenz zwischen parish council und board of trustees verweist Sernett 1975, 15-33.



    KATHOLISCHE KIRCHE UND DEMOKRATIE IN DEN VEREINIGTEN STAATEN� 195

Zusätze erweitert, mit denen sich Demokratisierungsschübe verbanden. Die 
Constitution sieht neben Senatoren und Repräsentanten noch einen Präsidenten vor. 
Alle Amtsträger werden regelmäßig durch Wahlen bestimmt. Trotz gelegentli-
cher Krisen erwies sich die politische Situation in den USA als erstaunlich stabil. 
Auch die katholische Kirche konnte sich bestens entfalten. Dies stieß einen 
Reflexionsprozess an. Seit dem Jahr 1865 trafen sich in New York regelmäßig 
mehrere Priester, um aktuelle Themen zu diskutieren (vgl. Curran 1978). 
Initiator der Treffen war Jeremiah W. Cummings (1814-1866), der sich neben 
seiner Tätigkeit als Pfarrer rege als Publizist betätigte. Ebenso wie viele andere 
Mitglieder der Gruppe hatte er in Rom studiert – eine offenbar abschreckende 
Erfahrung. So wollte die Accademia genannte Gruppe den Einfluss des Vatikans 
möglichst beschränken und dabei zugleich die Prinzipien der Demokratie 
fördern. Da sich die Diskussionen nur ansatzweise rekonstruieren lassen, ist ein 
Anfang 1867 erschienener Artikel von Isaac Thomas Hecker (1819-1888) 
besonders interessant. Hecker, der regelmäßig an den Treffen der Accademia 
teilnahm, hatte mit den Missionary Priests of St. Paul the Apostle eine Ordens
gemeinschaft mit Sitz in New York gegründet. Ihr Ziel bestand darin, möglichst 
viele Amerikaner zum Katholizismus zu bekehren. Hierfür schien Hecker – 
selbst als Methodist aufgewachsen – wichtig, Vorurteile abzubauen. Deshalb setzte 
er sich eingehend mit einer These des politisch einflussreichen unitarischen His-
torikers George Bancroft (1800-1891) auseinander (vgl. Hecker 1867).12 Bancroft 
zufolge neigten Katholiken eher der Monarchie zu, während Protestanten die 
Republik als Staatsform bevorzugten. Für Hecker handelte es sich hierbei jedoch 
um ein Missverständnis. Schließlich gebe die katholische Kirche keiner Staats-
form den Vorzug. Es bleibe den jeweiligen Gesellschaften überlassen, diesbezüg-
lich eine Entscheidung zu treffen. Katholiken könnten sowohl Monarchisten als 
auch Demokraten sein. 

Wie Hecker allerdings einräumte, galten die Sympathien der katholischen 
Kirche bisher Königen und Kaisern. Sie habe sich jedoch stets gegen absolutis-
tische Tendenzen gewandt, indem sie die Freiheit des Einzelnen – zumindest in 
Gewissensfragen – ebenso wie ihre eigene betonte. Konsequenterweise stellte 
sich die Kirche gegen die Französische Revolution, welche die Religionsaus-
übung unterdrücken wollte. Aber sie sperrte sich auch gegen Kontrollversuche 
durch Monarchien, wie das etwa in der Reformationszeit der Fall war. Hecker 
verwies zum einen auf die deutschen evangelischen Landeskirchen, zum anderen 
auf die Church of England. Wie sich an diesen Beispielen zeige, könne der Pro-
testantismus letztlich nicht zwischen Weltlichem und Geistlichem unterscheiden 

12 Zur Erschließung siehe Langlois 1983; Kelly 2004. Eine theologiegeschichtliche Rekon
struktion bietet Portier 1983.



196	 BENJAMIN DAHLKE

– anders als der Katholizismus, der beides auseinanderzuhalten verstehe. Gerade 
das passe ideal zur Ablehnung der established religion in der US-Verfassung. 

Für Hecker war das ein entscheidender Punkt. Seiner Auffassung nach ent-
sprach der Katholizismus den Vereinigten Staaten vollauf. An sich müssten 
daher alle amerikanischen Protestanten konvertieren, falls ihnen etwas an der 
von ihnen viel beschworenen Freiheit läge. Umgekehrt könne die katholische 
Kirche mit dem politischen System der USA sehr zufrieden sein. Schließlich 
gestatte es ihr, sich frei zu entfalten. Hecker hielt die amerikanische Demokratie 
darum für die ideale Staatsform. Unerwähnt ließ er allerdings den Syllabus 
errorum, den Papst Pius IX. (1792-1878) im Jahr 1864 veröffentlicht hatte. 
Zu den dort verurteilten schwerwiegenden Irrtümern zählte die Trennung von 
Staat und Kirche (vgl. DH 2955). Aus römischer Sicht galt der Katholizismus 
als die einzig wahre Religion, weshalb er zwingend den Status einer Staatsreli-
gion erhalten musste. Falls die Umstände dies nicht gestatteten, sollte die Kirche 
zumindest weitreichende Rechte bekommen. Im Kirchenstaat durften Protes-
tanten hingegen keinerlei Gottesdienste feiern. In Rom erhielten sie sogar einen 
gesonderten Friedhof außerhalb der Stadtmauern, den Cimitero degli stranieri 
acattolici. Wenn die USA 1867 die diplomatischen Beziehungen zum Vatikan 
abbrachen, dann nicht zuletzt aus dem Grund, dass dieser als reaktionär und 
rückwärtsgewandt galt.

Auch die Mitglieder der Accademia hielten den Kirchenstaat in seiner bis-
herigen Form für überholt und verzichtbar. Außerdem wollten sie die Vor-
rangstellung des Papstes nicht zu stark betonen. Als bekannt wurde, welch fort-
schrittlichen Meinungen bei den Treffen vertreten wurden, schritt der New 
Yorker Erzbischof ein. Spätestens zur Zeit des Ersten Vatikanischen Konzils 
fanden keine Treffen der Priestergruppe mehr statt (vgl. Curran 1978, 56f.). 
Trotzdem ging die Diskussion über die Demokratie im amerikanischen Katho-
lizismus weiter. Verwiesen sei nur auf Orestes Augustus Brownson (1803-1876). 
Der vielgelesene, intellektuell unabhängige Publizist lebte in New York und 
kannte sowohl Pfarrer Cummings als auch Pater Hecker. Im Jahr 1870 setzte 
er sich mit der Auffassung auseinander, dass die katholische Kirche stets die 
Freiheit unterdrücke, was sich konkret an ihrer Ablehnung der Demokratie zeige 
(vgl. Brownson 1870, 27-32).13 Dagegen wandte Brownson ein, dass die Kirche 
diese niemals förmlich verurteilt habe. Ohnehin sei sie nicht auf eine bestimmte 
Staatsform festgelegt. Vielmehr weise sie die Gläubigen an, die jeweiligen Auto-
ritäten anzuerkennen und die geltenden Gesetze zu befolgen, solange sie nicht im 
Gegensatz zu göttlichen Geboten stehen. Das treffe auch auf die Demokratie zu. 
Von einer grundsätzlichen Ablehnung könne daher keine Rede sein. Wohl aber 

13 Dabei ist zu berücksichtigen, dass Brownson im Laufe seines Lebens zunehmend skeptischer 
wurde, was die Demokratie in den USA betraf. Das zeigen Leliart 1976 und Carey 2005.



    KATHOLISCHE KIRCHE UND DEMOKRATIE IN DEN VEREINIGTEN STAATEN� 197

wende sich die Kirche gegen einen gewaltsamen Umsturz oder eine vorgeblich 
im Namen des Volkes durchgeführte Revolution. 

Neben Brownson ist noch John Lancaster Spalding (1840-1916) zu nennen. 
Der progressive Bischof von Peoria im Bundesstaat Illinois hatte sich nachdrück-
lich für die Gründung einer von allen Diözesen des Landes getragenen Univer-
sität für die Vereinigten Staaten eingesetzt. Als die Catholic University of America 
im Jahr 1889 in der Hauptstadt Washington eröffnet werden konnte, hielt 
Spalding eine Rede, in der er betonte, dass die Verfassung der USA dem Katho-
lizismus gestatte, sein ganzes Potential zu entfalten.14 Die zentralen Prinzipien 
der Demokratie, nämlich Freiheit und Gleichheit, seien genau das, was Jesus 
gelehrt habe.15 Somit blickte Spalding optimistisch in die Zukunft. Wie er in 
anderem Zusammenhang ausführte, könne die Kirche der Demokratie helfen. 
Indem das Christentum den Menschen dazu erziehe, gut zu sein, schaffe es die 
Bedingungen für eine gute Regierung. Spalding zufolge erfüllen die formalen 
demokratischen Verfahren nur dann ihren Zweck, wenn sie durch materiale 
Werte und Prinzipien, welche die Kirche vermittelt, mit Leben gefüllt werden. 
Bloß weil etwas mehrheitlich entschieden wurde, sei es noch nicht richtig (vgl. 
Barger 1979, 56). 

Bald darauf, Anfang 1895, legte Papst Leo XIII. (1810-1903) die Enzyklika 
Longinqua oceani vor, in der er die Blüte des Katholizismus in den USA auch 
auf die rechtlichen Rahmenbedingungen zurückführte (vgl. Leo XIII. 1894/1895, 
390).16 Obwohl Leo sogleich hinzufügte, das bedeute nicht, dass die Situation 
in den USA die beste für die katholische Kirche sei, war sein Lob bemerkens-
wert. Denn der Papst erkannte immerhin an, dass die Constitution den Rahmen 
für eine lebendige Ortskirche geschaffen hatte. Hieran konnte später der aus 

14 Vgl. Spalding 1916, 178f.: „The special significance of our American Catholic history is 
not found in the phases of our life which attract attention, and are a common theme for decla-
mation; but it lies in the fact that our example proves that the Church can thrive where it is 
neither protected nor persecuted, but is simply left to itself to manage its own affairs and to do 
its work. Such an experiment had never been made when we became an independent people, and 
its success is of world-wide import, because this is the modern tendency and the position toward 
the Church which all the nations will sooner or later assume; just as they all will be forced finally 
to accept popular rule.“

15 Vgl. Spalding 1916, 179: „The great underlying principle of democracy, that men are 
brothers and have equal rights, and that God clothes the soul with freedom, is a truth taught by 
Christ, is a truth proclaimed by the Church; and the faith of Christians in this principle, in spite 
of hesitations and misgivings, of oppositions and obstacles and inconceivable difficulties, has finally 
given to it its modern vigor and beneficent power. The spirit of love and mercy, which is the spirit 
of Christ, breathes like a heavenly zephyr through the whole earth, and under its influence the age 
is moved to attempt greater things than hitherto have seemed possible. Never before has sympathy 
among men been so widespread; never has the desire to come to the relief of all who suffer pain 
or wrong been so general or so intelligent.“

16 Zur Erschließung siehe Fogarty 2006.



198	 BENJAMIN DAHLKE

New York stammende Jesuit John Courtney Murray (1904-1967) anknüpfen 
(vgl. Murray 1960, 66-76).17 Seiner Auffassung nach gab die in der US-Verfassung 
vorgesehene Trennung von Staat und Kirche zum einen dem Katholizismus ein 
hohes Maß an Freiheit und ideale Entfaltungsmöglichkeiten. Zum anderen 
begrenze sie die Macht des Staates, denn ihm komme lediglich zu, vorläufige 
Dinge zu regeln. Versuche, über alle Themen zu bestimmen, seien aus diesem 
Grund zurückzuweisen. Mit Recht habe sich die katholische Kirche deshalb 
gegen Positionen gewandt, die Murray als Jakobinismus, radikalen Liberalismus 
und totalitäre Demokratie bezeichnet. Staat und Kirche zu trennen, helfe somit 
beiden Seiten. 

Am Zweiten Vatikanischen Konzil wirkte Murray als Berater, also peritus, 
mit. Er war maßgeblich am Entstehen der Erklärung Dignitatis humanae beteiligt, 
mit der die katholische Kirche nicht nur die Würde der menschlichen Person 
betonte (DH 1f.), sondern zugleich die sie absichernden rechtlichen Rahmen-
bedingungen herausstellte (DH 7). Nach Auffassung von Murray deckte sich 
die Argumentation der Erklärung ziemlich genau mit derjenigen der amerikanischen 
Verfassung (vgl. Murray 1966, bes. 567f.). Jedoch ging er nicht weiter auf die 
Frage ein, was das für die Ekklesiologie bedeuten könnte, wie auch das Konzil 
in seiner Pastoralkonstitution Gaudium et spes zwar die Demokratie stark gelobt 
hatte (GS 75), ohne das auf die Kirche selbst zu beziehen. Die Debatte hierüber 
begann erst viel später.18 

3.  Polarisierung und Synodalität

Aktuell sind in den USA sowohl die Gesellschaft als auch die Kirche polari-
siert. Im Bereich der Politik stehen sich zwei Parteien gegenüber. Ursprünglich 
wählten Katholiken mit großer Mehrheit die einwanderungsfreundlichen Demo-
kraten, während die Republikaner als Partei der white anglo-saxon Protestants 
galten.19 Als der aus einer irischen Einwandererfamilie stammende, persönlich 
jedoch nicht besonders kirchennahe John F. Kennedy (1917-1963) Präsident 
wurde, war das ein Zeichen dafür, dass die Katholiken endlich in der amerika-
nischen Gesellschaft angekommen waren. In der Folgezeit – bedingt zumal 
durch die sogenannten Culture Wars (vgl. Dahlke 2025) – wandten sich viele 
Kirchenmitglieder dann jedoch den zunehmend konservativen Republikanern 

17 Zur Erschließung siehe Gleason 1995, 274-282; Faltermeier 2012; Hudock 2015; Dahlke 
2024.

18 Vgl. Bianchi/Radford Ruether 1992; McClory 2007; Lakeland 2009, 165-168. Schon bald 
nach dem Konzil hatte der deutsche Jesuit und peritus Otto Semmelroth (1912-1979) das Thema 
kommen gesehen – vgl. Semmelroth 1968. 

19 Zum Folgenden siehe Leege 2006, 182-198; Heyer u.a. 2008; Graziano 2017.



    KATHOLISCHE KIRCHE UND DEMOKRATIE IN DEN VEREINIGTEN STAATEN� 199

zu. Das hing vor allem mit der Entscheidung des Obersten Gerichtshofs, also 
des Supreme Court, aus dem Jahr 1973 zusammen, Abtreibungen zuzulassen. 
Im bald darauf beginnenden Pontifikat von Johannes Paul II. (1920-2005) 
wurde das Thema Lebensschutz im Sinne einer Ablehnung von Abtreibung 
zentral. Hinzu kam die strikt antikommunistische Haltung des polnischen Papstes, 
die ihn in ideologische Nähe zu Präsident Ronald Reagan (1911-2004) brachte. 
In dessen Amtszeit wurden die diplomatischen Beziehungen zum Vatikan, die 
seit dem Jahr 1867 nicht mehr bestanden, wiederaufgenommen. 

Johannes Paul II. ernannte eine ganze Generation von Bischöfen, die in den 
Vereinigten Staaten in seinem Sinne wirkten. Sie werden als culture warriors 
bezeichnet und stehen – im Gegensatz zu ungefähr der Hälfte der Gläubigen 
– überwiegend der Republikanischen Partei nahe. Dadurch hat die vatikanische 
Personalpolitik erheblich zur Polarisierung des amerikanischen Katholizismus 
beigetragen.20 Das wirkt sich bis heute aus. Aufschlussreich ist in diesem Zusam-
menhang ein Leitfaden, den die US-Bischofskonferenz vor den Präsidentenwahlen 
2024 veröffentlicht hat, um katholischen Wahlberechtigten Kriterien für ihre 
Stimmabgabe an die Hand zu geben. Als zentral gelten der Lebensschutz und die 
Förderung der Ehe, welche ausdrücklich als Verbindung von Mann und Frau 
definiert wird.21 Zumindest in dieser Hinsicht ist die Demokratische Partei an sich 
unwählbar, denn sie hält am Recht auf Abtreibung fest und möchte gleich
geschlechtliche Partnerschaften rechtlich mit der Ehe gleichstellen. Dass sich viele 
Katholikinnen und Katholiken bei ihren Urnengängen an diesem Leitfaden 
orientiert haben, ist allerdings kaum anzunehmen.

Der politischen Lagerbildung entsprach und entspricht im Bereich der Kirche 
eine unterschiedliche Sichtweise auf das Zweite Vatikanische Konzil.22 Wenn 
die Kirche Zeichen und Werkzeug für die Einheit aller Menschen ist, wie die 
Dogmatische Konstitution Lumen gentium festhält (LG 1), dann muss sie für 
die Gegenwartsgesellschaft offen sein, statt sich in einer geschlossenen Subkultur 
zu organisieren. Sie muss sich von der Situation aller Menschen betreffen lassen 

20 Vgl. Scribner 2015; Konieczny 2016; Tentler 2019, 327-343.
21 Vgl. United States Conference of Catholic Bishops 2023, 27: „The fact that much of our 

political rhetoric has become very negative and that political polarization seems to have grown 
should not dissuade us from the high calling to work for a world that allows everyone to thrive, 
a world in which all persons, all families, have what they need to fulfill their God-given destiny. 
In our democracy, one aspect of this task for all of us requires that we weigh issues and related 
policies. In this brief summary, we bishops call attention to issues with significant moral dimen-
sions that should be carefully considered in each campaign and as policy decisions are made in 
the years to come. As the descriptions below indicate, some issues involve principles that can never 
be abandoned, such as the fundamental right to life and marriage as the union of one man and one 
woman.“ Weitere unmissverständliche Ausführungen zu den beiden genannten Themenbereichen 
finden sich ebd., 28 (Nr. 64f.), 30f. (Nr. 70).

22 Vgl. Chinnici 2003; Tentler 2015; Nepstad 2019; Dahlke 2024.



200	 BENJAMIN DAHLKE

(GS 1). In diesem Sinne betonten progressive Gläubige das soziale Engagement, 
feierten inklusive Liturgien, bezogen in ethischen und dogmatischen Fragen 
offene Positionen und setzten sich für die Ökumene ein. Liberale Katholiken 
sahen sich hierin durch Papst Franziskus bestärkt.23 Weniger beliebt war der 
Pontifex hingegen in jenem Teil der US-Kirche, für den das Konzil auf eine Ver-
tiefung des überlieferten Glaubens zielt, wie es Johannes XXIII. (1881-1963) in 
seiner Eröffnungssprache geäußert hatte (vgl. Johannes XXIII. 1962, 791f.). Wich-
tige Sprachrohre für dieses Lager sind zum einen die philosophisch-theologisch 
ausgerichteten Zeitschriften Communio. International Catholic Review und – 
jüngst von Bischof Robert Barron (*1959), der über gute Kontakte zur aktuellen 
Administration verfügt, initiiert – The New Ressourcement. Sie sehen sich in der 
Tradition von Hans Urs von Balthasar (1905-1988), Henri de Lubac (1896-1991) 
und Joseph Ratzinger bzw. Papst Benedikt XVI. (1927-2022). Zum anderen ist 
die eher gesellschaftspolitische Zeitschrift First Things zu nennen. Ihr Gründer 
Richard John Neuhaus (1936-2009) öffnete den US-Katholizismus zur Republi-
kanischen Partei hin und beriet Ronald Reagan. Gerade hier zeigt sich, dass sich 
die politische Lagerbildung mit derjenigen in der Kirche überschneidet, ohne sich 
allerdings einfach mit ihr zu decken.

In diese konfliktträchtige Situation hinein kommt das Projekt der Synodalität, 
das Papst Franziskus bald nach seinem Amtsantritt initiierte. Mit diesem möchte 
er das Zweite Vatikanische Konzil fortführen und die bisher stark auf die 
Bischöfe fokussierte Ekklesiologie weiterentwickeln, sollen doch die Laien, Dia-
kone und Priester mehr einbezogen werden. Grundsätzlich geht es darum, in 
einem geistlichen Prozess aufeinander zu hören, dabei andere Positionen besser 
zu verstehen, um schließlich zu Entscheidungen zu kommen. Seitdem Franziskus 
Synodalität zu einem Kernthema gemacht hat, wird diese in den USA eingehend 
diskutiert. Seitens der akademischen Theologie wird sie teils euphorisch begrüßt 
und gegen Kritik verteidigt.24 Nur vereinzelt werden – auf sachliche Weise – 
Rückfragen gestellt und Bedenken geäußert. Beispielsweise werde nicht ganz 
klar, was Synodalität genau meine.25 Aber auch diejenigen, die Franziskus’ Pro-
jekt ausdrücklich unterstützen, sehen die großen Herausforderungen, die sich 
aus der gegenwärtigen politischen und innerkirchlichen Polarisierung in den 
USA ergeben. So diagnostiziert Richard R. Gaillardetz (1958-2023), Professor 
mit dem Schwerpunkt Ekklesiologie am Boston College, eine in der amerikanischen 
Gesellschaft weitverbreitete Unfähigkeit, überhaupt miteinander ins Gespräch 
zu kommen. Niemand wolle die oft mühsam aufgebaute eigene Identität durch 

23 Vgl. Gaillardetz/Hahnenberg 2015; Hinze 2016.
24 Beispiele dafür sind Hinze 2020; Gaillardetz 2023; Clifford/Lempe 2024; Colberg/Moons 

2025.
25 Beispiele dafür sind LaNave 2023; Ruddy 2023; Cavadini 2023.



    KATHOLISCHE KIRCHE UND DEMOKRATIE IN DEN VEREINIGTEN STAATEN� 201

den Austausch mit gegenteiligen Auffassungen gefährden. Gleiches sei im ame-
rikanischen Katholizismus der Fall, denn weder progressive noch konservative 
Gläubige ließen auch nur die leiseste Kritik an ihren Positionen zu.26 Ein wirk-
liches Gespräch werde damit unmöglich. Wie Gaillardetz betont, stellt das ein 
erhebliches Problem dar, soll eine synodale Kirche im Sinne von Papst Franziskus 
entstehen. Es müsse konkret eingeübt werden, aufeinander zu hören und mit-
einander auch über schwierige Punkte zu sprechen. 

Dabei ist zu berücksichtigen, dass die meisten amerikanischen Kleriker dem 
Konzept der Synodalität skeptisch bis ablehnend gegenüberstehen. So war von 
den Vorbereitungen der Weltsynode nur in wenigen Diözesen etwas wahrzu-
nehmen. Mehrheitlich von Johannes Paul II. oder Benedikt XVI. ernannt, war 
den Bischöfen der Kurs von Franziskus suspekt.27 Namentlich der am Boston 
College lehrende Jesuit und Moraltheologe James F. Keenan (*1953) hält das 
für inakzeptabel.28 Obwohl die US-Bischöfe durch den Missbrauchsskandal und 
ihre Unterstützung des Populismus – gemeint ist ganz offenkundig die Nähe zu 
der inzwischen vom Make America Great Again-Lager dominierten Republikani-
schen Partei – jedwede Glaubwürdigkeit verloren hätten, würden sie strukturelle 
Reformen blockieren. Bei ihnen bedürfe es daher dringend einer Haltungsände-
rung. Sie müssen ihr Amt als Dienst an der Gemeinschaft statt als Machtposition 
verstehen. Nach Auffassung von Keenan ist das ausgeprägte hierarchische Denken, 
das konsequent Asymmetrien erzeugt, um Macht aufzubauen und Fehlverhalten 
zu vertuschen, das entscheidende Problem. Für die Zukunft der Kirche sei das 
Konzept der Synodalität somit unverzichtbar. Zum einen beziehe es das ganze 
Volk Gottes ein, zum anderen ziele es auf ein wirkliches Miteinander von Kleri-
kern und Laien. Deshalb stellt sich der Jesuit ganz auf die Seite des Papstes, der 
ursprünglich ja selbst der Gesellschaft Jesu angehörte. 

Ein gravierendes Problem jenes Konzeptes wird allerdings gar nicht benannt, 
nämlich das der Repräsentation. Schließlich stellt sich die Frage, wer eigentlich 
für wen spricht, wenn es keinen vorgelagerten Meinungsbildungsprozess gibt, 
der seinen Niederschlag in einer Wahl findet. Nach welchen Kriterien der Papst 
oder die Bischöfe die Gläubigen – welche eigentlich? – bei synodalen Prozessen 
einbeziehen, bleibt unklar. Die Demokratie mit ihrem Mehrheitsprinzip ist in 

26 Vgl. Gaillardetz 2022, 6f.: „Progressive ‘social justice’ Catholics who advocate for racial 
justice will be inclined to dismiss out of hand challenges to elements of critical race theory, for 
example, because acknowledging the legitimacy of even the most modest concerns might call into 
question their social justice bona fides. Conservative ‘pro-life’ Catholics similarly engage in identity- 
protective cognition when they advocate for the appointment of jurists committed to overthrow 
Roe v. Wade while ignoring whether the reversal of that court ruling would lead to the actual 
reduction of abortions.“

27 Vgl. Fichter 2019; Vermurlen 2023.
28 Vgl. Keenan 2022; Keenan 2023.



202	 BENJAMIN DAHLKE

dieser Hinsicht viel transparenter, weil die Parlamentarier gewählt sind und 
einen bestimmten Bevölkerungsanteil vertreten. Erhält der Glaubenssinn der 
Gläubigen, von dem das Zweite Vatikanische Konzil emphatisch sprach (LG 12), 
keine institutionelle Entsprechung, droht er eine wunderbare theologische Idee 
zu bleiben (vgl. Dahlke 2023). Inwieweit die Kirche hier etwas von der Demo-
kratie lernen könnte, wäre zu diskutieren. 

Schluss

Obwohl die katholische Kirche in struktureller Hinsicht kaum etwas mit 
der Demokratie gemein hat, hat sie im Laufe der Zeit Lernerfahrungen mit 
jener Staatsform machen können, die durch Partizipation und Gewaltentei-
lung gekennzeichnet ist. Die Vereinigten Staaten von Amerika spielen dabei 
eine besondere Rolle. Zwar konnte sich die Kirche dort aufgrund der verfas-
sungsmäßig garantierten Religionsfreiheit ungehindert entfalten, ohne ihre 
eigene Struktur demokratisieren zu müssen. Ganz ohne Folgen für den Katho-
lizismus blieb das politische System der USA jedoch nicht. Vielmehr bürgerte 
sich Ende des 18. und Anfang des 19. Jahrhunderts in katholischen Pfarreien 
das trustee-System ein. Gewählte Verwaltungsräte von Laien übernahmen die 
Verwaltung des Kirchenvermögens, während sich die Geistlichen um die Seel-
sorge kümmerten. Dieses System wurde von den Bischöfen abgelehnt und 
nach Möglichkeit zurückgedrängt, weil es ihre Einflussmöglichkeiten beschränkte. 
Mitte des 19. Jahrhunderts war es schließlich weitgehend verschwunden. Über 
die Vorzüge der Demokratie wurde dennoch weiterhin diskutiert. Nicht zufäl-
lig war es mit John Courtney Murray ein Amerikaner, der sich beim Zweiten 
Vatikanischen Konzil für die Religionsfreiheit einsetzte. Nach dem Konzil 
wurden in den USA vermehrt Forderungen nach einer Demokratisierung der 
katholischen Kirche laut. Zu einer solchen ist es aber nicht gekommen. Unver-
ändert treffen die Bischöfe die relevanten Entscheidungen. Das von Papst 
Franziskus angestoßene Projekt der Synodalität geht jedoch einen Schritt wei-
ter, indem es auf die Einbeziehung des ganzen Volkes Gottes zielt. Wenn es 
in den Vereinigten Staaten gemischte Resonanz erfährt, dann hängt das keines-
wegs nur mit bestehenden positionellen Differenzen innerhalb der Kirche 
zusammen. Hinzu kommt, dass es in der Gesellschaft und Politik der USA 
allgemein inzwischen schwerfällt, einander zuzuhören und miteinander abzuwägen. 
Das Land ist polarisiert, wie der jüngste Wahlkampf um das Präsidentenamt 
gezeigt hat. In diesem Klima stößt ein Konzept wie Synodalität an Grenzen, 
mag es an sich gut zur politischen Kultur westlicher Staaten passen. Welche 
Impulse der aus Chicago stammende Papst Leo XIV. (*1955) dem Konzept gibt, 
wird sich zeigen.



    KATHOLISCHE KIRCHE UND DEMOKRATIE IN DEN VEREINIGTEN STAATEN� 203

Literatur

Agonito, J. (1988): The Building of an American Catholic Church. The Episcopacy of John 
Carroll. New York/London, Garland.

An Act to provide for the Incorporation of Religious Societies (1813), in: Laws of the 
State of New York, Bd. 2. Albany, NY, Van Ness and Woodward, 212-219.

Barger, R. N. (1979): Episcopal Americanization: The Paradoxical Case of John Lancaster 
Spalding. In: Alvarez, D. J. (Hg.): An American Church. Essays on the Americani- 
zation of the Catholic Church. Moraga, CA, Saint Mary’s College of California, 
53-62.

Beal, J. P. (2008): It’s Déjà Vu All over Again: Lay Trusteeism Rides Again. In: The Jurist 
68, 497-568.

Béthouart, B. (2023): Église et Démocratie ou comment concilier les deux «cités». 
In: Melanges de Science Religieuse 80, 9-26. 

Bianchi, E. C./Radford Ruether, R. (Hg.) (1992): A Democratic Catholic Church. The 
Reconstruction of Roman Catholicism. New York, Crossroad.

Blanchard, S. (2019): Was John Carroll an ›Enlightened‹ Catholic? Resituating the 
Archbishop of Baltimore as a ›Third Party‹ Prelate. In: Overhoff, J./Oberdorf, A. 
(Hg.): Katholische Aufklärung in Europa und Nordamerika (Das achtzehnte Jahr-
hundert Supplementa 25). Göttingen, Wallstein, 165-182.

Brownson, O. A. (1870): Conversations on Liberalism and the Church. New York, Sadlier. 
Carey, P. W. (1987): People, Priests, and Prelates. Ecclesiastical Democracy and the Tensions 

of Trusteeism (Notre Dame Studies in American Catholicism). Notre Dame, IN, 
University of Notre Dame Press. 

Carey, P. W. (2005): Orestes A. Brownson. American Religious Weathervane. Grand Rapids, 
MI, Eerdmans.

Carter, M. S. (2023): Religious Freedom, Catholic Citizenship, and the First U.S. State 
Constitutions, 1776-1796. In: US Catholic Historian 41, Heft 4, 1-25.

Cavadini, J. C. (2023): Could “Synodality” Defeat “Co-Responsibility”? In: The Tho-
mist 87, 289-309.

Chinnici, J. P. (2003): Reception of Vatican II in the United States. In: Theological 
Studies 64, 461-494. 

Clifford, C./Lempe, S. (Hg.) (2024): Vatican II at 60. Re-Energizing the Renewal. Mary-
knoll, NY, Orbis.

Colberg, K./Moons, J. (2025): The Future of Synodality. How We Move Forward From 
Here. Collegeville, MN, Liturgical Press.

Concilium Plenarium (1853): Concilium Plenarium Totius Americae Septentrionalis Foe-
deratae, Baltimori habitum, anno 1852. Baltimore, Murphy.

Curran, R. E. (1978): Prelude To Americanism: The New York Accademia and Clerical 
Radicalism in the Late Nineteenth Century. In: Church History 47, 48-65.

Dahlke, B. (2023): Volk Gottes in demokratischer Kultur. Zu einer Herausforderung 
katholischer Ekklesiologie. In: Trierer Theologische Zeitschrift 132, 74-84.

Dahlke, B. (2024): Katholische Theologie in den USA. Freiburg i.Br., Herder.
Dahlke, B. (2025): Culture Wars. Religion und Politik in den USA. In: Stimmen der 

Zeit 150, 3-12.



204	 BENJAMIN DAHLKE

Davis, D. H. (Hg.) (2010): The Oxford Handbook of Church and State in the United 
States. Oxford/New York, Oxford University Press. 

Dolan, J. P. (1992): The Desire for Democracy in the American Catholic Church. In: 
Bianchi/Radford Ruether 1992, 113-127.

Esbeck, C. H./Den Hartog, J. J. (Hg.) (2019): Disestablishment and Religious Dissent. 
Church-State Relations in the New American States, 1776-1833 (Studies in Consti-
tutional Democracy). Columbia, MO, University of Missouri Press. 

Faltermeier, M. (2012): The American Discourse on Catholicism and Democracy. 
Jacques Maritain’s and John C. Murray’s Rejection of the Thesis-Hypothesis-Theory. 
In: Hertlein, S./Schnackertz, H. J. (Hg.): The Culture of Catholicism in the United 
States (American Studies 213). Heidelberg, Winter, 41-57.

Fichter, S. J. u. a. (2019): Catholic Bishops in the United States. Church Leadership in the 
Third Millennium. New York, Oxford University Press. 

Fischer, G. (2005): Die Finanzierung der kirchlichen Sendung. Das kanonische Recht und 
die Kirchenfinanzierungssysteme (Kirchen- und Staatskirchenrecht 5). Paderborn, 
Schöningh. 

Fogarty, G. P. (2006): Leo XIII and the Church in the United States. In: Levillain, P./
Ticchi, J.-M. (Hg.): Le pontificat de Léon XIII: renaissances du Saint-Siège?. Rom, 
École Française de Rome, 351-368.

Gaillardetz, R. R. (2022): Reflections on Impediments to Synodality. Polarization and 
the Escalation of Conflict. In: Worship 96, 4-12.

Gaillardetz, R. R. (2023): Synodality and the Francis Pontificate. A Fresh Reception of 
Vatican II. In: Theological Studies 84, 44-60. 

Gaillardetz, R. R./Hahnenberg, E. P. (Hg.) (2015): A Church with Open Doors. Catholic 
Ecclesiology for the Third Millenium. Collegeville, MN, Liturgical Press.

Gleason, P. (1995): Contending with Modernity. Catholic Higher Education in the Twentieth 
Century. New York/Oxford, Oxford University Press.

Graziano, M. (2017): In Rome We Trust. The Rise of Catholics in American Political Life. 
Stanford, CA, Stanford University Press.

Hatch, N. O. (1989): The Democratization of American Christianity. New Haven, CT/
London, Yale University Press.

Hecker, I. (1867): The Church and Monarchy. In: The Catholic World 4/23, 627-639. 
Heyer, K. E. u. a. (Hg.) (2008): Catholics and Politics. The Dynamic Tension Between Faith 

and Power (Religion and Politics Series). Washington, DC, Georgetown University 
Press. 

Hinze, B. E. (2016): Prophetic Obedience. Ecclesiology for a Dialogical Church. Maryknoll, 
NY, Orbis.

Hinze, B. E. (2020): Can We Find A Way Together? The Challenge of Synodality in 
a Wounded and Wounding Church. In: Irish Theological Quarterly 85, 215-229. 

Horn, G.-R. (2018): Un círculo virtuoso, el espíritu del Vaticano II se encuentra con 
el espíritu del 68. In: Anuario de historia de la iglesia 27, 15-44. 

Hudock, B. (2015): Struggle, Condemnation, Vindication. John Courtney Murray’s Journey 
toward Vatican II. Collegeville, MN, Liturgical Press. 

Imhof, A. (2022): Das staatskirchenrechtliche Regime Elsass-Lothringens in rechtsverglei-
chender Perspektive. Le droit local des cultes en Alsace-Moselle (Staatskirchenrechtliche 
Abhandlungen 60). Berlin, Duncker und Humblot.



    KATHOLISCHE KIRCHE UND DEMOKRATIE IN DEN VEREINIGTEN STAATEN� 205

Johannes XIII. (1962): Gaudet Mater Ecclesia. In: Acta Apostolicae Sedis 54, 786-796.
Keenan, J. F. (2022): Hierarchicalism. In: Theological Studies 83, 84-108. 
Keenan, J. F. (2023): Restoring Social Trust: From Populism to Synodality. In: Theo-

logical Studies 84, 110-133.
Kelly, R. M. (2004): Journey to Faith. Isaac Hecker and Nineteenth-century American 

Reform. In: Miller, P. J./Fossey, R. (Hg.): Mapping the Catholic Cultural Landscape. 
Lanham, MD, Sheed and Ward, 199-210. 

Konieczny, M. E. (Hg.) (2016): Polarization in the US Catholic Church. Naming the 
Wounds, Beginning to Heal. Collegeville, MN, Liturgical Press. 

Lakeland, P. (2009): Church (Engaging Theology: Catholic Perspectives). Collegeville, 
MN, Liturgical Press.

LaNave, G. F. (2023): Diachronic Synodality: Synodality Within Tradition. In: The Tho-
mist 87, 173-190. 

Langlois, E. J. (1983): Isaac Hecker’s Political Thought. In: Farina, J. (Hg.): Hecker 
Studies. Essays on the Thought of Isaac Hecker. New York/Ramsey, NJ, Paulist Press, 
49-86. 

Leege, D. C. (2006): Der Katholizismus in der amerikanischen Politik: ein irrelevanter 
Faktor? In: Damberg, W./Liedhegener, A. (Hg.): Katholiken in den USA und 
Deutschland. Kirche, Gesellschaft und Politik. Münster, Aschendorff, 182-198. 

Leliart, R. M. (1976): The Religious Significance of Democracy in the Thought of 
Orestes A. Brownson. In: The Review of Politics 38, 3-26. 

Leo XIII. (1894/1895): Longinqua oceani. In: Acta Sanctae Sedis 27, 387-399.
Lubienecki, P. (2021): “There Should Be No Hyphen in American Catholic”: Bishop John 

Timon and the Assimilation of Buffalo Catholicism. In: US Catholic Historian 39, 
Heft 1, 1-21. 

McClory, R. (2007): As it was in the Beginning. The Coming Democratization of the 
Catholic Church. New York, Crossroad. 

McGreevy, J. T. (2003): Catholicism and American Freedom. A History. New York/London, 
Norton. 

McGuinness, M. M./Rzeznik, T. F. (Hg.) (2021): The Cambridge Companion to American 
Catholicism. Cambridge, Cambridge University Press. 

Murray, J. C. (1960): We Hold These Truths: Catholic Reflections on the American Pro-
position. New York, Sheed and Ward.

Murray, J. C. (1966): The Declaration on Religious Freedom. In: Miller, J. H. (Hg.): 
Vatican II. An Interfaith Appraisal. Notre Dame, IN/London, University of Notre 
Dame Press, 565-576.

Nepstad, S. E. (2019): Catholic Social Activism. Progressive Movements in the United States. 
New York, New York University Press.

O’Donnell, C. (2011): John Carroll and the Origins of an American Catholic Church, 
1783-1815. In: The William and Mary Quarterly 68, 101-126. 

Portier, W. L. (1983): Catholic Theology in the United States, 1840-1907. Recovering 
a Forgotten Tradition. In: Horizons 10, 317-333.

Ruddy, C. (2023): Synodality and the Second Vatican Council. In: The Thomist 87, 
211-232. 

Schatz, K. (2013): Geschichte der deutschen Jesuiten (1814-1983), Bd. 1. Münster, Aschen-
dorff.



206	 BENJAMIN DAHLKE

Schmid, J. (2019): Elitäre Führung – Milieubildung – Zugeständnisse. Die Entwicklung 
auf den US-amerikanischen Synoden 1829-1884. In: Andreas Merkt u.a. (Hg.): 
Bischöfe zwischen Autarkie und Kollegialität. Variationen eines Spannungsverhältnisses 
(Quaestiones disputatae 301). Freiburg i.Br., Herder, 178-193.

Scribner, T. (2015): A Partisan Church. American Catholicism and the Rise of Neo- 
Conservative Catholics. Washington, DC, The Catholic University of America Press. 

Semmelroth, O. (1968): Demokratie in der Kirche? In: Ders. (Hg.): Martyria – Leitur-
gia – Diakonia. Mainz, Grünewald, 399-415.

Sernett, M. (1975): The Parish Council. A Recent Development in Ecclesial Organisation 
in the Church of the United States of America (TLIC). Rom, Pontificia Università 
Lateranense.

Spalding, J. L. (1916): Education and the Higher Life. 12. Aufl. Chicago, McClurg.
Stüwe, K. (Hg.) (2018): Religion und Politik in der freiheitlichen Demokratie (Soziale 

Orientierung 25). Berlin, Duncker und Humblot.
Sullivan, F. A. (2006): The Participation of the Laity in Decision-Making in the Church: 

An Example from American History and Present Possibilities. In: Kennedy, T. F. (Hg.): 
Inculturation and the Catholic Church in North America. New York, Crossroad, 61-78.

Tentler, L. W. (2015): The American Reception and Legacy of the Second Vatican 
Council. In: Van Rompay, L. u. a. (Hg.): The Long Shadow of Vatican II: Living 
Faith and Negotiating Authority since the Second Vatican Council. Chapel Hill, NC, 
University of North Carolina Press, 37-57.

Tentler, L. W. (2019): American Catholics. A History. New Haven, CT/London, Yale 
University Press. 

United States Conference of Catholic Bishops (2023): Forming Consciences for Faithful 
Citizenship: A Call to Political Responsibility with New Introductory Note. Washing-
ton, DC, United States Conference of Catholic Bishops. 

Vermurlen, B. u. a. (2023): Is the Catholic Church in America Experiencing Internal 
Secularization? Priests’ Assessments of Pope Francis and the Condition of the Church. 
In: Journal for the Scientific Study of Religion 62, 397-418.

Yox, A. P. (1990): The parochial context of trusteeism: Buffalo’s St. Louis Church, 
1828-1855. In: Catholic Historical Review 76, 712-733.

Autor

Benjamin Dahlke, Eichstätt (Deutschland). Geboren 1982, Professor für Dogmatik und 
Dogmengeschichte, Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt, Forschungsinteressen: 
Religion und Politik in den USA; Theologiegeschichte; Christologie. Publikationen: 
Katholische Theologie in den USA. Freiburg i.Br., Herder, 2024; Catholic Theology in a 
Time of Upheaval and Transition. The German-Speaking Regions, 1750-1850. Paderborn, 
Brill, 2025. Postadresse: Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt / Theologische 
Fakultät / D-85071 Eichstätt, benjamin.dahlke@ku.de. 


