
ALLGEMEINER TEIL

https://doi.org/10.1007/s11618-025-01328-w
Zeitschrift für Erziehungswissenschaft

Pluralität der Geschichte(n)?!
Holocaust Education in der Migrationsgesellschaft: Erkundungen
der historisch-politischen Erwachsenenbildung

Elisabeth Lang

Eingegangen: 1. März 2024 / Überarbeitet: 21. Dezember 2024 / Angenommen: 2. April 2025
© The Author(s) 2025

Zusammenfassung In diesem Beitrag werden Fragen der pädagogischen Themati-
sierung von und Erinnerung an Holocaust und Nationalsozialismus, also Holocaust
Education, konkret in der Erwachsenenbildung adressiert. Er fragt nach der Gestal-
tung historisch-politischer Erwachsenenbildung zu Holocaust und Nationalsozialis-
mus aus der Perspektive von Erwachsenenbildungseinrichtungen sowie nach der
Wahrnehmung und Anerkennung von Pluralität in Geschichte(n), Vergangenheit(en)
und Narrativen im Kontext moderner Migrationen als gesellschaftliche Normalität.
Das Interesse an der Vergangenheit des Holocaust und Nationalsozialismus sowie
deren Erinnerung ist anhaltend hoch und erneut hochaktuell und relevant. In der Er-
forschung der pädagogischen Vermittlung des Holocaust zeigen sich jedoch Lücken.
Es lassen sich zum einen eine Diskrepanz zwischen der Quantität sowie Relevanz
der historisch-politischen Erwachsenenbildung zu Holocaust und Nationalsozialis-
mus und deren Erforschung, zum anderen zwischen der migrationsgesellschaftlichen
Realität und der Repräsentation verschiedener migrantischer Vergangenheitsbezüge
in der Bildungsarbeit identifizieren. Der Beitrag setzt an diesen Leerstellen an. Auf
Grundlage eines qualitativen Forschungsdesigns zielt die Studie darauf ab, Inhalte
und Formate der Erwachsenenbildungsangebote zu untersuchen und damit die Ange-
botslandschaft zu erkunden. Weiter zielt sie auf die Analyse der Selbstverständnisse
der Bildungseinrichtungen mit Blick auf ihre Selbstpositionierung gegenüber ei-
ner demokratisch verfassten und von Migrationen strukturierten und beeinflussten
Gesellschaft. Unter Bezugnahme migrations- und erinnerungstheoretischer Linsen
wird Einblick genommen in die Darstellung und Thematisierung von Pluralität im
Sinne verwobener Geschichte(n) in der Migrationsgesellschaft. Die untersuchten
Dokumente verweisen auf eine Benennung und damit Relevanzsetzung von Plura-

� Elisabeth Lang
Lehrstuhl für Flucht- und Migrationsforschung, Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt,
Marktplatz 13, 85072 Eichstätt, Deutschland
E-Mail: elisabeth.lang@ku.de

K

https://doi.org/10.1007/s11618-025-01328-w
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.1007/s11618-025-01328-w&domain=pdf
http://orcid.org/0000-0002-4593-1621


E. Lang

lität und globaler Verwobenheit von Geschichte(n), wenngleich in überschaubaren
Dimensionen.

Schlüsselwörter Holocaust Education · Erwachsenenbildung · Pluralität ·
Migrationsgesellschaft · Demokratie

Plurality of history(ies)?!
Holocaust education in the migration society: explorations of historical—political
adult education

Abstract This article addresses questions of the pedagogical thematization and
remembrance of the Holocaust and National Socialism, i.e., Holocaust education,
specifically in adult education. It examines the organization of historical-political
adult education on the Holocaust and National Socialism from the perspective of
adult education institutions, as well as the perception and recognition of plurality
in history(ies), past(s), and narratives in the context of modern migration as social
normality. Interest in the past of the Holocaust and National Socialism, as well as
their remembrance, remains high and relevant. However, there are gaps in research
on teaching and learning about the Holocaust. On the one hand, a discrepancy can be
identified between the quantity and relevance of historical-political adult education
on the Holocaust and National Socialism and its research, and on the other hand,
between the reality of migration society and the representation of various migrant
references to the past in educational work. The article addresses these gaps. Based
on a qualitative research design, the study aims to examine the content and formats
of adult education programs and, thus, explore the educational landscape. It also
aims to analyze the self-perceptions of educational institutions concerning their
self-positioning to a democratically constituted society structured and influenced by
migration. Using migration and memory theory lenses, insight is gained into the
representation and thematization of plurality in the sense of interwoven history(ies)
in the migration society. The analyzed documents indicate that plurality and global
interweaving of histories are named and, thus, relevant, albeit in no significant
dimensions.

Keywords Holocaust education · Adult education · Plurality · Migration society ·
Democracy

1 Einleitung

Der vorliegende Beitrag beschäftigt sich mit der pädagogischen Thematisierung von
und Erinnerung an Holocaust und Nationalsozialismus – also sogenannter Holo-
caust Education – konkret in der Erwachsenenbildung. Er adressiert die Fragen
(1) wie historisch-politische Erwachsenenbildung zu Holocaust und Nationalsozia-
lismus aus der Perspektive von Erwachsenenbildungseinrichtungen gestaltet ist und

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

(2) inwiefern sie der Pluralität von Geschichte(n), Vergangenheit(en)1 und Narra-
tiven ihrer Adressat:innen im Kontext moderner Migrationen als gesellschaftliche
Normalität Rechnung trägt. Auf Grundlage eines qualitativen Forschungsdesigns,
das inhaltsanalytische Zugänge nutzt (Dokumentenanalyse), zielt die Studie darauf
ab, Inhalte und Formate der (Erwachsenen-)Bildungsangebote zu untersuchen und
damit die Angebotslandschaft zu kartographieren.Weiter will sie die Selbstverständ-
nisse der Bildungseinrichtungen mit Blick auf ihre Selbstpositionierung gegenüber
einer demokratisch verfassten und von Migrationen strukturierten und beeinflussten
Gesellschaft analysieren. Schließlich soll ein Einblick in die Darstellung und The-
matisierung von Pluralität entlang des Konzepts „verwobener Geschichte(n)“ (Attia
et al. 2021) gewonnen werden. Die Auswahl der Erwachsenenbildungseinrichtungen
erfolgt systematisch auf Basis der Datenbank „Erinnerungsorte“2 der Bundeszentrale
für politische Bildung und mittels spezifischer Auswahlkriterien.

Trotz zahlreicher (medialer) Debatten und wissenschaftlicher Forschungen zu
Fragen der Vermittlung und Erinnerung des Holocaust zeigen sich Leerstellen in der
Auseinandersetzung mit pädagogischer Erinnerungsarbeit: (1) Zum einen gibt es ei-
ne Fokussierung in der Forschung auf die Vermittlung des Holocaust in schulischer
und außerschulischer Bildung, also auf Schüler:innen und Jugendliche. Dabei bleibt
das Feld der Holocaust Education explizit für erwachsene Adressat:innen in der er-
ziehungs- und bildungswissenschaftlichen Forschung unterberücksichtigt. (2) Zum
anderen fehlt eine explizite Verbindung von Erwachsenenbildungs- und Migrations-
forschung und damit die Adressierung der Frage, wie sich Holocaust Education
für Erwachsene in der Migrationsgesellschaft gestaltet und mit Blick auf Vielfalt
positioniert. Diese Leerstellen will der vorliegende Beitrag in den Blick nehmen.
Dazu geht das zugrundeliegende Forschungsprojekt von zwei Annahmen aus: Zum
einen gibt es eine Diskrepanz zwischen der Quantität sowie Relevanz der histo-
risch-politischen Erwachsenenbildung zu Holocaust und Nationalsozialismus und
deren Erforschung; zum anderen zwischen der migrationsgesellschaftlichen Realität
und der Repräsentation verschiedener (migrantischer) Vergangenheitsbezüge in der
Bildungsarbeit.

Im Folgenden werden zunächst die theoretischen Zugänge zum Forschungs-
feld, der Forschungsstand sowie das Forschungsdesiderat erläutert. Nachdem das
der Forschung zugrundeliegende methodische Design und Vorgehen skizziert wur-
de, werden die Erkenntnisse aus dem empirischen Material vorgestellt und somit
die Forschungsfragen adressiert. Ein Fokus liegt dabei – neben einem Überblick
über die Angebotslandschaft – auf der Illustration und Diskussion der Verknüpfung
historisch-politischer Bildung mit demokratischen und migrationsgesellschaftlichen
Gesellschaftsvorstellungen sowie der Darstellung und Thematisierung verwobener

1 Im Folgenden wird die Vielfalt von Vergangenheit und Geschichte durch die Verwendung eines in Klam-
mern gesetzten Plurals betont. Dies führt zu Fehlern in der Syntax und Unschärfen in der Semantik. Beides
wird jedoch als sprachliches Symbol (re-)konstruierter Geschichte(n), vielfältiger und spannungsreicher
Vergangenheit(en) und gebrochener Erinnerung(en) begrüßt. Eine Störung des Leseflusses wird daher in
Kauf genommen.
2 Die Datenbank ist online aufrufbar und wird stetig aktualisiert und erweitert: https://www.bpb.de/
themen/holocaust/erinnerungsorte/. Zur Beschreibung der Datenbank vgl. Kapitel 3.

K

https://www.bpb.de/themen/holocaust/erinnerungsorte/
https://www.bpb.de/themen/holocaust/erinnerungsorte/


E. Lang

Geschichte(n) anhand ausgewählter Beispiele. Der Beitrag schließt mit einer Zu-
sammenfassung sowie Implikationen für die (erwachsenen-)pädagogische Praxis.

2 Theoretische Annäherungen und Forschungsstand

2.1 Holocaust Education und Erinnern in pluralen Gesellschaften

Der (historisch-)politischen Bildungsarbeit kommt in einer demokratisch verfassten
Gesellschaft – nicht zuletzt aufgrund nachhaltig vorhandener und wieder ansteigen-
der antisemitischer und fremdenfeindlicher Haltungen und Handlungen (vgl. Bun-
desamt für Verfassungsschutz 2022; Zick et al. 2023, S. 70) – eine zentrale Bedeu-
tung in der Prävention von antidemokratischen und menschenfeindlichen Ideologien
zu (Zick und Küpper 2021, S. 32). Adressiert werden dabei nicht nur Jugendliche,
sondern auch und besonders Erwachsene. Die historisch-politische pädagogische
Praxis leistet in ihrer Bildungsarbeit auch Erinnerungsarbeit, da in der Vermittlung
von historischen Ereignissen diese auch stets erinnert werden. Gleichzeitig findet in
der Erinnerungsarbeit auch Bildungsarbeit, also Holocaust Education, statt.

Für die pädagogische Auseinandersetzung mit dem Holocaust3 hat sich interna-
tional der Begriff der Holocaust Education durchgesetzt (vgl. kritisch zum Begriff
z.B. Ehmann 2006; Matthes und Meilhammer 2015). Auch, wenn eine grundle-
gende und konsensuale Theoretisierung der Holocaust Education (noch) fehlt (vgl.
Stevick und Gross 2014, S. 64), so können zwei inhaltliche Schwerpunktsetzungen
und Ausrichtungen unterschieden werden: einerseits die Vermittlung von Wissen
über das historisch – singulär – Geschehene und anschließend die Reflexion der
Lernenden in Bezug auf Haltungen und Verhalten; andererseits „eine lernende Aus-
einandersetzung mit Fragen nach dem Bösen und Guten“ (Matthes und Meilhammer
2015, S. 11) im Kontext der Thematisierung von Völkermorden sowie historischen
und aktuellen Menschenrechtsverletzungen (vgl. Matthes und Meilhammer 2015,
S. 10f.). Trotz unterschiedlicher didaktischer Ansätze sind Erinnern und Gedenken
ebenso integraler Bestandteil von Holocaust Education wie die Vermittlung (histo-
rischen) Wissens über den Holocaust und Nationalsozialismus, seine Abläufe und
globalen Wirkungsweisen, über diverse Täter:innen, Opfer, Zuschauer:innen, Kol-
laborateur:innen, Profiteur:innen etc. Die Förderung demokratischer Einstellungen
als weiteres Ziel der pädagogischen Arbeit zu Holocaust und Nationalsozialismus
– Werkers (2016) Ausführungen folgend – schließt die Auseinandersetzung mit An-
tisemitismus, Rassismen4, Rechtsextremismus, gruppenbezogener Menschenfeind-

3 Holocaust wird neben Shoah als Begriff genutzt, um die systematische Diskriminierung, Verfolgung
und Ermordung europäischer Jüdinnen und Juden, Sinti:zze und Rom:nja (oder: Porajmos), homosexu-
eller Menschen, Menschen mit Behinderung, politischer Gegner:innen und weiterer Opfergruppen des
nationalsozialistischen Regimes zu benennen (vgl. Beck 2019, S. 104). Je nachdem, wie weit oder eng die
Definition des Begriffs Holocaust gefasst wird, umfasst sie mehr oder weniger Opfergruppen.
4 An dieser Stelle sei darauf hingewiesen, dass es unterschiedliche Sichtweisen auf die in der Sozial-
wissenschaft stark umstrittenen Begriffe Rassismus im Singular und historisch spezifische Rassismen im
Plural gibt (vgl. z.B. Attia und Keskinkılıç 2017). Der wissenschaftliche Rassismusdiskurs in Deutschland
hat in den vergangenen Jahren zahlreiche begriffliche Differenzierungen und kritische Wendungen hervor-

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

lichkeit etc. und deren Bekämpfung mit ein (vgl. Werker 2016, S. 158f.). Damit
lassen sich Angebote der (Erwachsenen-)Bildungseinrichtungen als Holocaust Edu-
cation beschreiben und folglich Holocaust Education als historisch-politische Bil-
dung theoretisieren.

Holocaust Education als politische Bildungwird verstanden als eine pädagogische
Praxis, die Menschen befähigt, eine autonome Perspektive zum gesellschaftlichen
System einzunehmen und auf dessen Veränderung hinzuwirken. Politische Bildung
will Wissen und Kompetenzen vermitteln, Bürger:innen5 dabei stärken, sich ein eige-
nes Urteil zu bilden, und sie ermutigen, selbst politisch zu handeln (vgl. Achour und
Gill 2017, S. 8f.). Diese Ziele stehen nicht immer harmonisch zueinander, sondern
bewegen sich stets „im Spannungsverhältnis von Integration und Emanzipation [...].
[Es geht] dabei immer um die Integration in eine ,gute Gesellschaft‘, an der konti-
nuierlich gearbeitet werden muss.“ (vgl. Achour und Gill 2017, S. 8f.). Holocaust
Education als historisch-politische Bildung, wie sie im vorliegenden Beitrag ver-
standen wird, ist demnach werteorientiert und verfolgt normative Ziele, wie bspw.
„die in der Verfassung normierten Grund- und Menschenrechte zu respektieren und
sich für sie zu engagieren“ (vgl. Massing 2020, S. 175).

Um diese Zielsetzungen historisch-politischer Bildung zu verfolgen, vergegen-
wärtigt, erinnert und vermittelt Holocaust Education das historische Ereignis und
dessen Bedeutung für Gegenwart und Zukunft. Angesichts der transnationalen Di-
mension des Holocaust, in welchen verschiedene Nationen, Bevölkerungsgruppen
und Individuen in verschiedenen Rollen involviert und davon betroffen waren, wer-
den Vergangenheit(en) und Geschichte(n) individuell und kollektiv auch unterschied-
lich erinnert.

Erinnern kann deshalb stark konfliktiv sein, wird es als individuelle und kol-
lektive soziale Praxis verstanden, welche durch Interaktion und Kommunikation
hervorgebracht und durch fortwährende Aushandlungen neugestaltet wird (vgl. z.B.
Halbwachs 1967; Assmann 2006). Entsprechend unterliegen Erinnerungen sozialem
Wandel. Erinnern stellt Fischer (2019) folgend einen produktiven und selektiven
Prozess dar, in den gesellschaftliche Machtverhältnisse einfließen und verschiedene
Akteure darüber (mit)entscheiden, an wen, was und wie erinnert wird. Geschich-
te(n) müssen vermittelt und zur Gegenwart in Beziehung gesetzt werden, ansonsten
werden sie nicht als bedeutsam und erinnernswert eingeordnet, nur dann werden
sie „als Teil des Eigenen rezipiert“ (vgl. Chernivsky und Lorenz-Sinai 2022a, S. 8).
Erinnern wird unter Rückgriff auf Rothberg (2021) verstanden als kein abgeschlos-
sener und exklusiver Prozess, sondern „ständigen Aushandlungen, Quervergleichen
und Anleihen unterworfen“ (Rothberg 2021, S. 27).

gebracht, so existieren verschiedene Begrifflichkeiten, welche die Spezifik von Rassismen erfassen sollen,
z.B. Antisemitismus, Anti-schwarzer Rassismus, Antiziganismus bzw. Antiromaismus oder antimuslimi-
scher Rassismus (vgl. Scherschel 2020, S. 148).
5 Auf die Herstellung von Zugehörigkeit bzw. Nicht-Zugehörigkeit über das Konstrukt der Staatsbürger-
schaft und damit einhergehender Inklusionen bzw. Exklusionen von Rechten und Teilhabechancen etc.
von Bürger:innen und Nicht-Bürger:innen sei an dieser Stelle nur kurz verwiesen. Unabhängig von spezi-
fischer Staatszugehörigkeit soll politische Bildung an dieser Stelle so verstanden werden, dass sie alle in
Deutschland lebenden Menschen adressiert.

K



E. Lang

Daher lassen sich individuelle und kollektive Bezugnahmen auf und Erinnerungen
an den Holocaust, das NS-Terrorregime, den Krieg und andere historische oder zeit-
geschichtliche Gewaltgeschichten – oftmals verbunden mit Flucht und Migration –
als shared, divided oder gar conflicting beschreiben (vgl. Lücke 2016, S. 357). Die
Geschichte des Holocaust und die Erinnerung(en) daran lassen sich mehrperspekti-
visch und mehrdimensional analysieren6 und mittels der theoretischen Perspektive
„verwobener Geschichten“ (Attia et al. 2021) in den Blick nehmen. Geschichte(n) als
verwoben zu begreifen bedeutet, dass verschiedene historische oder zeitgeschicht-
liche Ereignisse bzw. Perspektiven darauf gleichzeitig thematisiert und miteinander
in Bezug gesetzt werden, mit dem Ziel, Verbindungslinien zu identifizieren, aber
auch Gemeinsames und Trennendes der Ereignisse herauszustellen, um damit die
jeweiligen historischen Ereignisse in ihrer Spezifität besser verstehen zu können und
gleichzeitig marginalisierte Geschichten sichtbar und hörbar zu machen.

Verwobene und konfliktive Erinnerungen, die sich nicht bruch- und umstandslos
in ein nationales Masternarrativ einfügen lassen, zeigen sich z.B. in der Geschichte
Schwarzer Deutscher unter der Nazi-Diktatur7, in der Geschichte muslimischer Ret-
ter:innen und Helfer:innen von als Jüdinnen und Juden Verfolgte8, in der Geschichte
polnischer Geflüchteter in Ostafrika nach 19419 oder in der Geschichte geflüchteter
Palästinenser:innen nach 1948 aus dem heutigen Staatsgebiet Israels (Nakba)10 – um
nur wenige Beispiele zu nennen.

Dabei – also Geschichte(n) verwoben und relational zu begreifen und zu erin-
nern – geht es Attia und Rothberg (2019) zufolge nicht nur darum, „to [...] fight for
the recognition of primary, historical discrimination – which is often the focus –
[but also to] [...] fight for the recognition of secondary historiographical discrimina-
tion. The latter is marked by discrimination based on historiography and memory
culture, as well as historical- and memory politics which silence and misrepresent
individuals and groups“ (Attia und Rothberg 2019, S. 48).

Mit Blick auf diese Forderung, differenzierte Perspektiven auf Vergangenheit
zu werfen und (marginalisierte) Geschichte(n) in ihrer Verwobenheit sichtbar und
hörbar zu machen, zeigen sich sowohl (1) zentrale Kritikpunkte an verwobenem
und mehrperspektivischem Erinnern als auch (2) damit einhergehend Herausforde-
rungen gesellschaftlicher Erinnerungsdebatten in der pluralen Gesellschaft. Diese
Kritikpunkte und Herausforderungen werden im Folgenden skizziert.

6 Andere Autor:innen haben hierfür verschiedene Konzepte und Termini entwickelt, z.B. „cosmopolitain
memory“ (Levy und Sznaider 2002), „Ko-Erinnerung“ (Henke und Vanassche 2020) oder „bridging narra-
tives“ (Pappé und Hilal 2010).
7 Vgl. hierzu z.B. https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59423/
schwarze-menschen-im-nationalsozialismus/.
8 Vgl. hierzu die Geschichte von Dr. Mohammed Helmy und Anna Boros: „Der Muslim und die Jüdin“
(Steinke 2019).
9 Vgl. hierzu und zu weiteren Geschichten die Dokumentensammlung „Passagen, Brüche, Perspektiven.
Flucht historisch denken lernen“ von Gryglewski und Siebeck (2018).
10 Vgl. hierzu Asseburg (2023) bzw. https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/israel-2023/520482/75-
jahre-nach-der-nakba/.

K

https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59423/schwarze-menschen-im-nationalsozialismus/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59423/schwarze-menschen-im-nationalsozialismus/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/israel-2023/520482/75-jahre-nach-der-nakba/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/israel-2023/520482/75-jahre-nach-der-nakba/


Pluralität der Geschichte(n)?!

2.2 Herausforderungen gesellschaftlicher Erinnerungsdebatten in pluralen
Gesellschaften

(1) Bedeutet das Erinnern an ein historisches Ereignis, dass gleichzeitig weniger
Raum für ein Erinnern eines anderen historischen Ereignisses bleibt – Rothberg
(2021) nennt dies „Nullsummenspiel“ –, so können sich erstens auch Akteure dieses
Verschiebens von Erinnerung zunutze machen, die ein nationalistisches, partikulares
und ein auf Nationalstolz gerichtetes Erinnern etablieren wollen. Zweitens kann
mehrperspektivisches Erinnern auch Gefahr laufen, verstörende Ausdrucksformen
anzunehmen und rechte und rechtsextreme, aber auch antisemitische, rassifizierende
und essenzialisierende Ausprägungen von Erinnerung diskursiv zu mobilisieren (vgl.
z.B. Rothberg 2021, S. 21). Des Weiteren muss drittens kritisch reflektiert werden,
welche Formen mehrperspektivischen und verwobenen Erinnerns eine Befruchtung
des Erinnerungskurses darstellen und welche an die Grenze des gesellschaftlich
legitimierten11 und gesetzlich festgeschriebenen Sagbaren kommen. Damit verbun-
den sind oftmals kritische Fragen nach der Singularität des Holocaust sowie der
Gefahr dessen Relativierung und Trivialisierung – bspw. durch den Verweis auf die
koloniale Vergangenheit (vgl. Hegasy 2022, S. 4) oder auf Gewalterfahrungen von
Migrant:innen und anderen Minoritäten (Hegasy 2022, S. 2f.).

(2) Erinnerungs- und damit Bildungsarbeit muss vor dem Hintergrund migrati-
onsgesellschaftlicher Verhältnisse (vgl. Foroutan und İkiz 2016; Meilhammer und
Matthes 2020) auf Aushandlungsdebatten in Hinblick auf Gleichheit, Unterschied-
lichkeit, Identität, (Nicht-)Zugehörigkeit und Mitspracherecht reagieren, denn „[d]er
Übergang von einer normierten, weißen, leitkulturell geprägten in eine heteroge-
ne, diversifizierte und globalisierte Gesellschaft geht einher mit den Ansprüchen
gesellschaftlicher Minderheiten“ (Mendel et al. 2022, S. 12). Dies umfasst auch
den Anspruch auf Anerkennung und Sichtbarkeit zum einen von unterschiedlichen
migrantischen Perspektiven auf gemeinsame Geschichte und zum anderen von an-
deren historisch bedeutsamen Ereignissen migrantischer Individuen und Kollektive
im Sinne geteilter Erinnerungen (vgl. Attia 2015, S 78).

Im Rahmen gesellschaftlicher Pluralisierungsprozesse werden zahlreiche und un-
terschiedliche Geschichtsbezüge geschaffen und/oder sichtbar(er). Eine Vielfalt der
Erinnerung wird in der pädagogischen Vergegenwärtigung oftmals als herausfor-
dernd wahrgenommen und beschrieben; nicht nur aufgrund einer starken Politisie-
rung des Themenfeldes Erinnerung12, sondern auch, weil diverse Erzählungen in

11 Siehe hierzu die Beispiele, die Arnold (2021) nennt, um Kritik an Erinnern in Form eines Gleichsetzens
zu üben: „Man denke an schiefe Vergleiche wie den des Warschauer Ghettos mit der Situation in Gaza
oder an gelbe Davidsterne auf Corona-Leugner*innen-Demonstrationen.“.
12 Diese Politisierung hängt nicht zuletzt damit zusammen, dass mit der Frage um Erinnerungskultur in
Deutschland auch oftmals Fragen rund um die Präzedenzlosigkeit der Shoah und nach dem Verhältnis
von Kolonialismus und Nationalsozialismus, Rassismus und Antisemitismus mitdiskutiert werden (vgl.
dazu z.B. Beiträge in Zimmerer 2023; besonders Rothberg 2023, S. 237ff.; Lindner 2022; Bajohr und
O’Sullivan 2022) sowie auch bewusst oder unbewusst Positionierungen vorgenommen werden im Nahost-
konflikt (vgl. Mendel 2023, S. 247f.; Mendel et al. 2022). Insbesondere mit Blick auf den israelisch-paläs-

K



E. Lang

der Geschichtstradierung und Erinnerungspraktik mehr Raum im öffentlichen Ge-
denken in Anspruch nehmen, sich darüber hinaus widersprechen können und damit
die imaginierte Einheit von Nation(alstaatlichkeit), Identität und Zugehörigkeit auf-
grund einer gemeinsamen meist national(staatlich) gerahmten Vergangenheit her-
ausfordern (vgl. Attia und Rothberg 2019, S. 48). Die Teilhabe an und ein Recht
auf Mitgestaltung von Erinnerung(skultur)en wird im öffentlichen Diskurs nicht sel-
ten an ethnische oder national-strukturierte Herkunft geknüpft. (Re-)Produktionen
von Zugehörigkeit und Nicht-Zugehörigkeit zeigen sich in den Konstruktionen von
einem ,Wir‘ und ,die Anderen‘, ,unserer‘ und ,eurer‘ Geschichte. Zum einen kann
dies einer Selbstvergewisserung eines ,deutschen Wirs‘ dienen, welches die Aufar-
beitung der nationalsozialistischen Vergangenheit „erfolgreich geleistet“ hat (Heyl
2017, z.B. S. 143; vgl. weiter Attia 2015, S. 76 ff.; Gryglewski 2017, S. 192).
Zum anderen kann dies die Gefahr der Reproduktion der nationalen Bedeutung der
nationalsozialistischen Verbrechen und „Ethnisierung der Erinnerung“ (Ballis 2020,
S. 228; vgl. auch Özyürek 2023, S. 1) bergen13. Aufgrund und trotz dieser auch mi-
grationsbedingten Geschichts- und Erinnerungspluralisierung wird eine besondere
Verantwortung für die nationalsozialistischen Verbrechen aufgrund des historischen
Ursprungs in Deutschland und deren konstitutive Rollen „für das Selbstverständ-
nis des deutschen Staates“ (Ballis 2020, S. 227) betont. Erinnerung wird „überwie-
gend generationell und familiär sowie national und deutsch aufgefasst“ (Ballis 2020,
S. 228; Hervorheb. i.O.).

Dies wird z.B. von Seiten (postkolonialer) Kritiker:innen vor dem Hintergrund
pluraler Gesellschaftsverhältnisse problematisiert (z.B. Rothberg 2023, S. 235–240),
denn mehrperspektivisches Erinnern verschiedener Akteure, das Geschichte(n) in
ihrer Interrelation zulässt und in den Blick nimmt, wird erschwert oder ausgeblendet
(vgl. Attia 2024, S. 21f.).14 Doch Erinnern findet in einer globalisierten Welt statt,

tinensischen Konflikt scheinen verschiedenen Perspektiven der jeweiligen Minderheiten schwer vereinbar
und von Konkurrenzen zwischen rassismuskritischen und antisemitismuskritischen Positionen durchzogen
(vgl. Mendel et al. 2022; vgl. dazu auch Biskamp 2021).
13 Auch Arnold und Bischoff (2023) weisen in ihrer qualitativen Studie darauf hin, dass „history has to
be thought less as national history. Instead of referring to a nation, common history would rather refer
to a specific region [...]; [because] a positive reference to the nation-state is the most central reason for
memory conflicts“ (Arnold und Bischoff 2023, S. 647f.).
14 An dieser Stelle sei deutlich gemacht, dass die Verantwortung Deutschlands als Rechtsnachfolgerin des
NS-Staats für die Verbrechen des nationalsozialistischen Regimes nicht minimiert oder abgewehrt werden
soll. Vielmehr wird die Annahme kritisiert, dass ausschließlich oder vor allem ,Deutschen‘ als Nachkom-
men deutscher Täter:innen eine Verantwortung zukäme aufgrund ,unserer‘ Geschichte. Täter:innenschaft
– so zeigt die Forschung – ist hoch komplex und von diversen Bedingungen bestimmt (vgl. z.B. Longerich
2007; Bajohr 2013). Verantwortung für und Teilhabe an Vergangenheit und Erinnerung wäre dann mit ei-
ner natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit (Mecheril 2023) im Sinne eins ,Deutsch-Seins‘ verknüpf. Jedoch
gäbe es keinen – wie Rothberg (2011) es beschreibt – „taken-for-granted link between collektive memory
and group identity“ (Rothberg 2011, S. 524): Erinnerung an den Holocaust „gehört“ nicht einer Gruppe,
ist nicht beschränkt auf die Perspektiven von Opfern und Täter:innen sowie deren Nachkommen (Rothberg
2011). Damit würden ,Andere‘, also keine Nachkommen von Opfern oder Täter:innen, aus einer gemein-
samen Erinnerungskultur ausgeschlossen. So schreibt Gryglewski (2017, S. 191): „Teilhabe oder gleich-
berechtigte Mitverantwortlichkeit in Sachen Erinnerungskultur [wird nicht] zugebilligt und angeboten“.
Eine Universalisierung (Levy und Sznaider 2007) und mehrperspektivische Betrachtung von Geschichte
(z.B. Rothberg 2021) führt nicht automatisch zu einer Zurückweisung historischer und spezifischer Er-
innerungsverantwortung Deutschlands, sondern kann den Weg frei machen für eine universalistische und

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

sodass zahlreiche Akteure ein Anliegen haben und einen Anspruch formulieren, „mit
ihren Erinnerungen und Erfahrungen [...] wahrgenommen zu werden“ (Wildt 2022,
S. 146). Diese Wahrnehmung umfasst auch die Aushandlungen über den Umgang
mit, die Anerkennung von sowie Erinnerung an unterschiedliche historische und
aktuelle Gewalterfahrungen jenseits des Holocaust und Nationalsozialismus, also
z.B. Erfahrungen mit antisemitischer oder rassistischer Gewalt, Verbrechen, Krieg
und Genozid. Geschichte(n) verwoben und Erinnerung(en) mehrperspektivisch zu
begreifen, kann einen Beitrag dazu liefern.

2.3 Stand der Forschung zu Holocaust Education in pluralen Gesellschaften

Ebenso wie die Angebotslandschaft historisch-politischer Bildung zu Holocaust
und Nationalsozialismus zeigt sich die Forschung im Feld vielfältig und dyna-
misch. Die oben genannten gesellschaftlichen Aushandlungsdebatten im Horizont
der Pluralisierung von Gesellschaft und damit einhergehend Geschichtsbezügen und
Erinnerung(en) greifen sowohl die pädagogische Praxis als auch Forschung auf.
Die Forschung bezieht erziehungswissenschaftliche, geschichtswissenschaftliche,
geschichtsdidaktische, soziologische, politikwissenschaftliche und weitere diszipli-
näre Perspektiven mit ein. Sie ist daher kaum zu überblicken. Dennoch zeigen sich
Tendenzen: Holocaust Education wird vornehmlich im Kontext von schulischer und
außerschulischer Bildung (vgl. z.B. Kühberger und Neureiter 2017; Bernstein 2018;
Brüning 2018), Gedenkstättenpädagogik (vgl. z.B. Thimm et al. 2010; Haug 2015;
Chernivsky und Lorenz-Sinai 2022b) sowie an deren Schnittpunkt (vgl. z.B. Dold
2020) erforscht. Vor dem Hintergrund dynamischer gesellschaftlicher Pluralisierun-
gen legen Forschungen in den vergangenen Jahren ihren Fokus auf die Bildungsarbeit
mit heterogenen Lernenden. Die Diversität der (meist jugendlichen) Lernenden, ihre
historischen Kenntnisse und vielfältigen Geschichtsbezüge werden dabei von Leh-
renden oftmals als didaktisch herausfordernd beschrieben (vgl. z.B. Wetzel 2019;
Peller 2020; kritisch dazu: Gryglewski 2020). Versuche, Pluralität in der Holocaust
Education anzuerkennen und wertzuschätzen sowie Vergangenheitskonstruktionen
aus einer Dichotomie von ,unserer‘ und ,eurer‘ Geschichte herauszulösen bzw. dies
zu reflektieren, liefern die Studien von Sternfeld (2013), Fava (2015), Georgi et al.
(2022) und auch zuletzt Özyürek (2023). Letztere untersucht in ihrer Studie Ant-
worten auf verschiedene Angebote der Holocaust Education, durch welche arabi-
sche und muslimische Lernende in das deutsche Erinnerungs-, Verantwortungs- und
Schuldethos integriert werden sollen, obwohl sie gleichzeitig aus einem „new Ger-
man social contract“ (Özyürek 2023, S. 3) ausgeschlossen werden. Özyürek zeigt,
dass arabische und muslimische Teilnehmer:innen als diejenigen gelten, „who need
additional education and disciplining“ (Özyürek 2023, S. 3), da auf sie das sozia-
le Problem des vorhandenen, aber nun als „importiert“ markierten Antisemitismus
verlagert werden könne. Jüngst erscheinen des Weiteren Studien und werden hitzige
Debatten über die Verwobenheit kolonialer und nationalsozialistischer Vergangen-

solidarische Perspektive, „die dennoch historische Partikularismen und spezifische Gewalterfahrungen zu-
lassen kann“ (Arnold 2021). Verantwortung für Vergangenheit(en) und Erinnerung(en) tragen dann alle in
Deutschland Lebenden mit (vgl. Meilhammer und Matthes 2020, S. 204f.).

K



E. Lang

heit, über deren Kontinuitäten und Diskontinuitäten, ihre (teils auch unversöhnliche)
Parallelität und Mehrperspektivität geführt (vgl. z.B. Klävers 2019; Friedländer et al.
2022; Grigat et al. 2023).

2.4 Forschungsdesiderat

Die genannten Forschungen thematisieren Bildungs- und Erinnerungsarbeit in plu-
ralen Gesellschaften meist mit Blick auf Schüler:innen und Jugendliche. Wie oben
beschrieben, bleibt eine Schwerpunktsetzung auf Bildungsangebote, die sich expli-
zit an Erwachsene wenden, und deren systematische Erforschung jedoch aus (vgl.
Matthes und Meilhammer 2015, S. 11). An dieser Stelle wird – die oben benannte –
Diskrepanz zwischen der Bedeutung der Erwachsenenbildung in der historisch-po-
litischen Bildung und deren Erforschung deutlich. Hufer (2009) zufolge geht es der
politischen Erwachsenenbildung, „letztendlich [...] immer darum, Verständnis für die
Alternativlosigkeit einer sozialen Demokratie zu wecken und zu festigen, [...] ein En-
gagement für die Einhaltung und Verteidigung der Menschenrechte zu bewirken und
sich der Ablehnung von Extremismus, Totalitarismus und Diskriminierung bewusst
zu sein“ (Hufer 2009, S. 71). Daher sind und müssen Erwachsene Adressat:innen
von historisch-politischer Bildung im Allgemeinen und Holocaust Education im
Besonderen bleiben – nicht zuletzt aufgrund des oben genannten enormen Behar-
rungsvermögens antisemitischer und rassistischer Ansichten und Einstellungen bei
Erwachsenen (vgl. Zick und Küpper 2021). Trotz weniger Arbeiten zu Erinnerung
und Erwachsenenbildung (z.B. Theile 2009) oder hochschulischer Bildung über
den Holocaust (vgl. z.B. Nägel und Kahle 2018) bleibt die pädagogische Praxis an
der Schnittstelle von Erwachsenenbildung und Holocaust Education in der Migra-
tionsgesellschaft unterberücksichtigt und kaum erforscht. Für dieses identifizierte
Forschungsdesiderat einer erwachsenenpädagogischen Holocaust Education in der
Migrationsgesellschaft, die Erinnerung(en) und Geschichte(n) mehrperspektivisch
in den Blick nimmt, interessiert sich die vorliegende Studie.

3 Methodisches Vorgehen

Die Studie bedient sich eines qualitativen Forschungsdesigns und nutzt inhaltsana-
lytische Zugänge, um die Gestaltungen von Holocaust Education für Erwachsene zu
untersuchen. Die Studie verwendet explizit migrations- und erwachsenenpädagogi-
sche Theorieperspektiven in der Analyse. Dies bedeutet, dass die Analyse gezielt im
Hinblick auf eine vorhandene Berücksichtigung einer migrationsgesellschaftlichen
Realität sowie einer ausdrücklichen Adressierung von Erwachsenen als lebenslang
Lernende erfolgt. Zum einen wird mittels einer Grobanalyse durch deduktive und
induktive Kategorienbildung untersucht, welche Themen im Mittelpunkt der päd-
agogischen Praxis stehen, welche inhaltlichen Schwerpunkte gesetzt und welche
didaktisch-methodischen Formate gewählt werden. Dies stellt den Versuch eines in
Ansätzen systematischen Überblicks über die Angebotslandschaft dar. Zum anderen
wird in einem weiteren Schritt mittels einer Feinanalyse untersucht, welche Ziel-
setzungen die (Erwachsenen-)Bildungseinrichtungen bezüglich einer Demokratie-

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

stärkung in der Migrationsgesellschaft formulieren und welche Bezugnahmen und
Positionierungen sie mit Blick auf migrationsgesellschaftliche Verhältnisse sowie
mehrperspektivisches Erinnern vornehmen. Insbesondere letzteres Anliegen macht
ein qualitatives Vorgehen notwendig, um dem Feld in der notwendigen Offenheit zu
begegnen, d.h. um einen – möglichst wenig von Präkonstruktionen beeinflussten –
Einblick zu erhalten, wie genau die Selbstpositionierungen und Problembeschrei-
bungen vorgenommen und formuliert werden. Dies erfolgt durch eine induktive
Kategorienbildung sowie ein hermeneutisch-analytisches Interpretationsverfahren.

Die zentralen Forschungsfragen werden anhand von Dokumenten mittels einer
Inhaltsanalyse beantwortet. Dazu wurden online zur Verfügung stehende Dokumen-
te, also Webauftritte der (Erwachsenen-)Bildungseinrichtungen zu deren Selbstver-
ständnis, Philosophie, Leitbild, Ziele, Bildungsprogramm und -angebote, inhaltsana-
lytisch untersucht. Vorab wurden die Websites als pdf-Dateien gespeichert und damit
auf einem Stand vom Frühjahr 2023 gesichert, bevor sie in eine QDA-Software inte-
griert wurden. Da die Datenbank „Erinnerungsorte“ sowie die untersuchtenWebsites
bzw. Dokumente öffentlich zugänglich sind und damit öffentliche Kommunikation
der Bildungseinrichtungen darstellen, wird auf eine Anonymisierung der im Fol-
genden beispielhaft genannten und analysierten Angebote und Aussagen verzichtet.
Dies hat zum einen den Grund, dass die Websites leicht zugänglich und demnach
auch die Aussagen unschwer über Internet-Suchmaschinen zu finden sind. Zum an-
deren ergibt sich aus der bewussten, öffentlichen und strategischen Kommunikation
der Einrichtungen keine Notwendigkeit des Schutzes von Einzelpersonen und deren
persönlicher und subjektiver Meinung und Stellungnahme zu kontroversen Themen
durch das Mittel der Anonymisierung.

Die Inhaltsanalyse erfolgte in Anlehnung an Kuckartz und Rädiker (2022) und
stellt eine systematische und methodisch kontrollierte wissenschaftliche Analyse
von Texten dar, die nicht nur manifeste, sondern auch latente Inhalte analysiert.
Zentral sind dabei Kategorien, mit welchen das gesamte für die Forschungsfragen
relevante Material codiert wird (vgl. Kuckartz und Rädiker 2022, S. 39). Einer de-
duktiv-induktiven Kategorienbildung folgend wurden zunächst auf Grundlage einer
bestehenden theoretischen und inhaltlichen Systematisierung deduktive, a priori Ka-
tegorien gebildet und an das Material im Sinne einer Logik der Anwendung (vgl.
Kuckartz und Rädiker 2022, S. 20) angelegt. Dabei werden Kategorien konzept-
bzw. theorieorientiert vorab ohne empirische Daten gebildet und an das Material
herangetragen (Grobanalyse). Als deduktive Kategorien wurden bspw. „Form und
Format“, „Inhalte und (Veranstaltungs-)Themen“, „Ausdruck pluraler Gesellschaf-
ten“, „Erinnerung, Erinnern, Gedächtnis“, „Bildung“, „Holocaust und Shoah (Edu-
cation)“ sowie „Demokratie und demokratische Gesellschaft“ vorab gebildet. Dem
Prinzip der Offenheit qualitativer Forschung folgend wurde das Kategoriensystem
im Prozess verändert: Zum einen wurden bestehende Kategorien „am Material prä-
zisiert, modifiziert und differenziert“ (Kuckartz und Rädiker 2022, S. 102). Zum
anderen wurden kontinuierlich relevante Themen identifiziert und neue Kategorien
und Subkategorien induktiv direkt am Text konstruiert (Feinanalyse). Die Weiterent-
wicklung der bestehenden deduktiven Kategorien führte z.B. zu einer Ausdifferen-
zierung der Kategorie „Inhalte und (Veranstaltungs-)Themen“ zu Subkategorien wie
bspw. „Verfolgung und Vertreibung“, „Widerstand“ oder „Zivilcourage“ sowie wei-

K



E. Lang

ter der Kategorie „Ausdruck pluraler Gesellschaften“ zu Subkategorien wie bspw.
„Anders-Sein, Ver-Anderung und Othering“, „Diskriminierung“ oder „Heterogeni-
tät, Vielfalt und Diversität“. Ferner wurden neue (Sub-)Kategorien aus dem Material
heraus gebildet, z.B. Bezugnahmen auf „Werte“ oder die Thematisierung von „An-
tisemitismus“, „Rassismus“ oder „Rechtsextremismus und Rechte Gewalt“. Dieser
Prozess der Kategorienbildung ist nicht nur Grundlage für eine spätere Analyse,
sondern ist bereits aktiver, weil (re-)konstruktiver Teil des Analyseprozesses. Das
Kategoriensystem wurde gemeinschaftlich erarbeitet, regelmäßig kritisch reflektiert
und strukturiert, indem darüber im Rahmen von kontinuierlichen Codier- und Aus-
tauschtreffen der drei Codierenden15 gesprochen wurde. Zeigten sich Unsicherheiten
und Unstimmigkeiten im Codieren, wurde der Kodierleitfaden und entsprechende
Kategoriendefinitionen weiter ausgearbeitet und verfeinert, um die Intercoder-Über-
einstimmung mit Blick auf die Anwendung der Kategorien auf das Material so hoch
wie möglich zu halten. Außerdem wurden die Analyseergebnisse im Rahmen von
Forschungskolloquien mit Kolleg:innen und Peers besprochen (sog. „peer debrie-
fing“, vgl. Kuckartz und Rädiker 2022, S. 251), interpretiert und kritisch reflektiert.
Damit wurde sowohl im Prozess der Kategorienbildung als auch der Analyse dem
Anspruch einer intersubjektiven Überprüfbarkeit der Ergebnisse so weit wie möglich
Rechnung getragen.

Die Auswahl der Erwachsenenbildungseinrichtungen, welche in die Analyse ein-
flossen, erfolgte mehrstufig und systematisch auf Basis der Datenbank „Erinne-
rungsorte“ der Bundeszentrale für politische Bildung und mittels spezifischer Aus-
wahlkriterien, die zum einen vorab festgelegt und zum anderen im Laufe des For-
schungsprozesses ergänzt und geschärft wurden. Die Datenbank umfasst 456 Ein-
träge (Stand Dezember 2022) zu Gedenkstätten, Museen, Dokumentationszentren,
Mahnmale und Online-Angebote, deren Erinnerungsarbeit alle auf den National-
sozialismus und Holocaust abzielen. Die Datenbank zeigt, dass „zahlreiche Ein-
richtungen und Initiativen [...] an die Opfer des Nationalsozialismus [erinnern],
[...] Bildungsangebote zur Geschichte des Nationalsozialismus [anbieten] und [...]
sich für Überlebende und Jugendbegegnungen [engagieren]“ (bpb o. A.). Alle Ein-
träge der Datenbank wurden gesichtet und es wurde anhand folgender Kriterien
entschieden, ob die Selbstdarstellung der jeweiligen „Erinnerungsorte“ einer ge-
naueren Inhaltsanalyse unterzogen werden: (1) Vorhandensein eines Pädagogischen
Programms, (2) Adressierung Erwachsene, (3) Benennung gesellschaftlicher Plura-
lität und (4) Verweis auf verwobene Geschichte(n).16 Konkret wurde die Auswahl
der Einrichtungen bzw. Analysedaten wie folgt durchgeführt: Zunächst wurde an-
hand des Eintrags in der Datenbank und ggf. weiterer Recherche auf den Websites
der in der Datenbank gelisteten Orte ermittelt, ob die Einrichtungen ein pädagogi-
sches Programm anbieten (1). In einem nächsten Schritt wurde untersucht, ob eine
explizite oder implizite Adressierung Erwachsener auf den Websites der Einrich-

15 An dieser Stelle sei ein herzlicher Dank an Louisa Kolb und Michaela Arnold ausgesprochen.
16 Die Auswahlkriterien (1) bis (3) wurden vorab festgelegt. Das Auswahlkriterium (4) hat sich im Laufe
des Prozesses als sinnvoll erwiesen und wurde ergänzt, da es detailliertere Ergebnisse über das Verständnis
der (dann ausgewählten) Bildungseinrichtungen zur Verwobenheit des Holocaust mit anderen historischen
Ereignissen und als Teil einer globalen Geschichte und Gegenwart versprach.

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

tungen erfolgt, d.h. ob Erwachsene explizit adressiert werden oder ob allgemeinere
Formulierungen wie „Angebote für alle Interessierten“ gewählt werden, um erwach-
sene Lernende anzusprechen (2). Anschließend wurde ermittelt, ob die Erwach-
senenbildungseinrichtungen auf gesellschaftliche Pluralität hinweisen, z.B. indem
sie Migrationen oder migrationsgesellschaftliche Verhältnisse benennen, Integration
als Ziel ihrer Arbeit definieren, Angebote in verschiedenen Sprachen durchführen
oder migrantische Gruppierungen, wie bspw. Geflüchtete, adressieren (3). Als letz-
tes Auswahlkriterium wurde ein Verweis auf verwobene Geschichte(n) entwickelt
und angelegt. Anhand der Selbstdarstellungen und Angebote der Erwachsenenbil-
dungseinrichtungen sollte nachvollzogen werden, ob auf die Verwobenheit globaler
Geschichte Bezug genommen wird, d.h. ob verschiedene Phänomene und historische
Ereignisse bzw. (marginalisierte) Erinnerungen daran thematisiert und „miteinander
ins Gespräch gebracht“ (Attia et al. 2021) werden (4). Als verwobene Geschich-
te(n) gelten in der Datenanalyse Erzählungen und Thematisierungen, die kollektive
Erinnerungen miteinander in Bezug setzen und in Verbindung bringen, wie bspw.
„die beiden deutschen Diktaturen des 20. Jahrhunderts“ (Stiftung Adam von Trott
o. A.), Fragen der Kontinuitäten zwischen Kolonialismus und Nationalsozialismus,
Fragen des Verhältnisses von Rassismus und Antisemitismus in gegenwärtigen Er-
innerungspraktiken oder Auseinandersetzungen „zwischen Vertreter*innen postko-
lonialer, rassismuskritischer Positionen und Palästina-Solidarität auf der einen und
Vertreter*innen von Antisemitismuskritik und Israel-Solidarität auf der anderen Sei-
te“ (Bildungsstätte Anne Frank 2022).

In die inhaltsanalytische Untersuchung flossen schließlich diejenigen Be-
schreibungen der Selbstverständnisse und Angebote der Bildungseinrichtungen
ein, die alle oben genannten Auswahlkriterien erfüllten. Insgesamt entsprechen
35 (Erwachsenen-)Bildungseinrichtungen diesen Kriterien, daher wurden deren
Angebote analysiert. Es wurden all diejenigen Programme in die Analyse aufge-
nommen, zu welchen online Informationen zur Verfügung standen, die im Zeitraum
von Januar 2021 bis März 202317 angeboten wurden oder (auch perspektivisch)
geplant waren und sich explizit nicht ausschließlich an Jugendliche richteten18.
Kritisch reflektiert werden muss, dass online zur Verfügung stehende Informationen
zwar den Zugang zu Datenmaterial ermöglichen, dass damit verbunden aber auch
Mechanismen der strategischen Öffentlichkeitsarbeit der (Erwachsenen-)Bildungs-
einrichtungen eine zentrale Rolle in der (Selbst-)Darstellung spielen (können). Das
bedeutet, dass bspw. auf wissenschaftliche Fachbegriffe oder stark ausformulierte
Argumentationen mit Blick auf eine erinnerungspolitische oder demokratietheoreti-
sche Positionierung verzichtet werden könnte. Was die Analyse darüber hinaus nicht

17 Januar 2021 wurde als Zeitpunkt festgelegt, bis zu welchem Programmangebote in die Analyse retro-
spektiv eingeschlossen werden sollten. Die Websites wurden im Winter/Frühjahr 2023 gesichtet, sodass
März 2023 den Zeitpunkt markierte, an welchem die Datensichtung abgeschlossen wurde. All diejenigen
Angebote, die im März 2023 bereits geplant, veröffentlicht bzw. öffentlich beworben wurden, aber noch
nicht durchgeführt wurden, flossen auch in die Analyse mit ein.
18 Trotz der grundsätzlichen impliziten oder expliziten Ansprache von Erwachsenen als Adressat:innen-
gruppe zeigt das empirische Material, dass Bildungseinrichtungen dennoch oftmals Jugendliche in den
Blick nehmen und Angebote auf diese Altersgruppe zugeschnitten sind. Erfolgte eine ausschließliche
Adressierung Jugendlicher bei einem Angebot, floss dieses nicht in die Inhaltsanalyse mit ein.

K



E. Lang

leisten kann, ist eine Rekonstruktion der Einstellungen und Vorstellungen der hinter
den Dokumenten stehenden pädagogisch Handelnden sowie derjenigen Tätigen,
welche die Angebote tatsächlich durchführen (vgl. Lamnek und Krell 2016, S. 472).
Dies muss Aufgabe weiterer Forschung bleiben.

Im Folgenden wird ein Überblick über die erwachsenenpädagogische Angebots-
landschaft zu den Themen Holocaust und Nationalsozialismus in Hinblick auf the-
matische Schwerpunktsetzungen und Formate gegeben (Grobanalyse). Da aufgrund
des qualitativen Forschungsdesigns auf Quantifizierungen verzichtet wird, können
in Kapitel 4 tendenziell zusammenfassende Aussagen zur Angebotslandschaft der
35 ausgewählten Bildungseinrichtungen getroffen werden. Eine solche Abstrahie-
rung zu Trends und Schwerpunkten dient einem allgemeinen Überblick über das
Tätigkeitsfeld der pädagogischen Erinnerungsarbeit zu Holocaust und Nationalso-
zialismus. Eine Generalisierung der vorliegenden Ergebnisse auf alle Angebote er-
wachsenenbildnerischer Holocaust Education kann die qualitative Forschung nicht
leisten19, jedoch Hinweise auf eine Übertragbarkeit liefern („abduktive Strategie“,
Kuckartz und Rädiker 2022, S. 253). Eine gewisse Übertragbarkeit lässt sich mit
Flick (2019, S. 260) im Sinne einer „theoretischen Generalisierung“ über das Ein-
beziehen unterschiedlicher Fälle vornehmen. Daher erfolgt die illustrative Darstel-
lung der tieferen Analyse der Bezugnahmen auf demokratische und migrations-
gesellschaftliche Verhältnisse sowie auf verwobene Geschichten in den Angebots-
und Selbstbeschreibungen mittels unterschiedlicher Fälle anschließend im Kapitel 5
und 6. Dazu wurden die Selbstverständnisse der Bildungseinrichtungen und deren
Angebote kategorienorientiert, d.h. themenorientiert systematisiert und analysiert
(vgl. Kuckartz und Rädiker 2022, S. 109). Der gesamte Prozess des Codierens und
der Analyse erfolgte unterstützt durch eine QDA-Software.

4 Das Feld der pädagogischen Erinnerungsarbeit: Ein Überblick über
Holocaust Education für Erwachsene in der Migrationsgesellschaft

Die erwachsenenpädagogische Bildungs- und Erinnerungsarbeit zu Holocaust, Na-
tionalsozialismus, Antisemitismus und angrenzenden Feldern gestaltet sich vielfältig
und divers, so z.B. sowohl in Hinblick auf ihre methodische und didaktische Ge-
staltung als auch thematische Schwerpunktsetzung.

Insgesamt zeigt sich eine große methodische sowie inhaltliche Breite in den Ange-
boten der Einrichtungen. Der Großteil der Einrichtungen wählt Vermittlungsformate
wie Ausstellungen, Führungen, Rundgänge, Vorträge, Diskussionen, Workshops, Se-
minare, Studien- und Projekttage, aber auch Tagungen, Fortbildungen, Exkursionen,
Publikationen, Lesungen und künstlerische wie musikalische Angebote. Die zeitliche
Varianz in den Angeboten ist groß: Die meisten Angebote erstecken sich über meh-
rere Stunden bis zu einem Tag. Die Bildungseinrichtungen bieten von kurzen, 30-

19 Kuckartz und Rädiker (2022) folgend, ist das „Ziel der Verallgemeinerung [...] ohnehin nicht erreichbar
und nach eigenem Selbstverständnis auch gar nicht sinnvoll, denn man weiß um Differenz und Diversität,
um die Kontext- und Situationsgebundenheit von Zusammenhängen im Bereich des Sozialen“ (Kuckartz
und Rädiker 2022, S. 254).

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

minütigen (Online-)Führungen durch (digitale) Ausstellungen, über eintägige Se-
minare bis hin zu mehrtägigen internationalen Konferenzen an.20 Darüber hinaus
adressieren einige der (Erwachsenen-)Bildungseinrichtungen explizit internationale
Teilnehmer:innen und machen auf die europäische Dimension historisch-politischer
Bildungsarbeit aufmerksam.

Den im Kapitel 3 beschriebenen Auswahlkriterien folgend, adressieren die Bil-
dungseinrichtungen in aller Regel Erwachsene, meist unter Nennung einer breite-
ren Teilnehmer:innenschaft, z.B. die „interessierte Öffentlichkeit“. Unterschiedli-
che Adressat:innengruppen werden aufgrund verschiedener inhaltlicher Fokussie-
rungen in den Angeboten konkret angesprochen, also z.B. je nach Veranstaltung
explizit Soldat:innen, Bundeswehrangehörige, Polizist:innen, Integrationskursteil-
nehmer:innen, Mitarbeiter:innen in Bildungseinrichtungen, pädagogische Fachkräf-
te in Kitas, Erzieher:innen, Mitarbeiter:innen in der öffentlichen Verwaltung, in
zivilgesellschaftlichen Organisationen, in Gesundheitsberufen oder generell Multi-
plikator:innen. Lehrer:innen sind ebenso eine oft genannte und zentrale Gruppe von
Adressierten. Obwohl es sich bei den untersuchten Angeboten um Erwachsenenbil-
dung für Lehrer:innen handelt, wird jedoch in den pädagogischen Programmen oft-
mals Bezug auf schulische und außerschulische Bildung für Jugendliche genommen,
d.h. erwachsene Lehrer:innen sind zwar Adressat:innen, die inhaltliche pädagogi-
sche Auseinandersetzung erfolgt jedoch mit Blick auf den schulischen Kontext und
die Bedarfe von Schüler:innen in der Holocaust Education. Hier überlappen sich die
Felder der schulischen, außerschulischen und andragogischen Bildungsarbeit. Dies
kann einerseits befruchtend sein, andererseits kann dies zu Konfusionen führen,
auf welche Bildungsbedarfe in der tatsächlichen erwachsenenbildnerischen Tätig-
keit eingegangen wird: auf diejenigen der Teilnehmer:innen, die gerade anwesend
sind, oder auf diejenigen der später zu adressierenden Schüler:innen.

Neben der methodischen Varianz und den vielfältigen Adressierungen erwach-
sener Lernender zeigt sich ein breites inhaltliches Spektrum in den Angeboten der
35 (Erwachsenen-)Bildungseinrichtungen zu Holocaust und Nationalsozialismus21.
Es werden Veranstaltungen u.a. zu folgenden (Unter-)Themen angeboten: „Ver-
waltung und Justiz“, „Kollaboration und Mittäterschaft“, „Exekutive und Polizei“,
„Konzentrationslager“ und „Zwangsarbeit“ sowie die Geschichte des Nationalsozia-
lismus allgemein; des Weiteren zum Beispiel zu „jüdischem Leben“, „Widerstand“,
„Displaced Persons“ und „Sport und Fußball im Nationalsozialismus“22. Innerhalb
dieses inhaltlichen Spektrums zeigen sich dominantere und weniger dominante The-
men(setzungen). So zeigt sich, dass zur Geschichte des Nationalsozialismus deut-
lich mehr angeboten wird als zu den Themen „Homosexualität“ oder „Kirche und
Christentum im NS“. Dies kann auch damit in Zusammenhang stehen, welchen
Auftrag die verschiedenen Einrichtungen haben und auch vor welchem (histori-

20 Etliche Veranstaltungen, die in die Analyse flossen, fanden unter den Bedingungen der Corona-Pande-
mie und daher als digitale Angebote statt.
21 Insgesamt konnten 36 bisweilen enger gefasste, manchmal breitere thematische Felder mittels indukti-
ver Kategorienbildung festgehalten werden.
22 Die Reihenfolge der Aufzählung lässt keine Rückschlüsse auf die inhaltliche Qualität oder Quantität
der Bildungsangebote zu. Die Aufzählung ist an dieser Stelle exemplarisch.

K



E. Lang

schen) Hintergrund und Ereignis sie gegründet wurden: So befinden sich unter den
35 (Erwachsenen-)Bildungseinrichtungen z.B. Gedenk- und Bildungsstätten in ehe-
maligen Konzentrationslagern oder in ehemaligen Funktionsgebäuden des national-
sozialistischen Regimes, in Museen, Synagogen oder jüdischen sowie von verfolgten
Minderheiten gegründete Kultureinrichtungen. Konkret differiert also z.B. die inhalt-
liche Fokussierung der Gedenk- und Bildungsstätte Haus der Wannsee-Konferenz
von der Synagoge in Laufersweiler: Letztere versteht sich „als Wahrzeichen eines
prosperierenden Judentums auf dem Lande“ und hat sich „zu einer Gedenkstätte [...]
[und einem] Studien- und Begegnungszentrum für das Landjudentum“ (Förderkreis
Synagoge in Laufersweiler o. A.) weiterentwickelt. Das Haus der Wannsee-Konfe-
renz (GHWK) hingegen benennt die Förderung „des Gedenkens an die Opfer der
nationalsozialistischen Politik des Völkermordes, der Information über die national-
sozialistischen Verbrechen und der Erziehung zur Demokratie und zur Verteidigung
der Menschenrechte“ (GHWK 2019) als sein Ziel. Die beiden Einrichtungen lassen
sich als Beispiele zweier Orientierungspunkte innerhalb eines Spektrums inhaltli-
cher Schwerpunktsetzungen der Holocaust Education beschreiben: Sie verweisen
auf eine Vielfalt von Erinnerungsorten mit unterschiedlichen Perspektiven und päd-
agogischem Auftrag, die einerseits Orte der Geschichte der Täter:innen zum Anlass
ihrer pädagogischen Praxis nehmen und andererseits Orte der Geschichte der Opfer
der nationalsozialistischen Verfolgung wiederbeleben und deren Leben und Schaffen
zum Ausgangpunkt ihrer Bildungsarbeit machen.

Die Analyse macht ferner deutlich, dass die Einrichtungen aktuelle gesellschaft-
liche Herausforderungen thematisieren. So bieten die (Erwachsenen-)Bildungsein-
richtungen Veranstaltungen zu Fragen von „Geschichtsrevisionismus und Relativie-
rung“, „nachhaltiger Entwicklung“, „Identität und Zugehörigkeit“, „Verschwörungs-
theorien“, „Zivilcourage“, aber auch „Extremismus und Radikalisierung“, „Diskri-
minierung“, „Fremden- und Menschenfeindlichkeit“ sowie „Rassismus“ – stets in
Verbindung mit oder vor dem Hintergrund der politischen Bildungsarbeit zu Holo-
caust und Nationalsozialismus – an. Gerade letztere Themen stellen sich im Sinne
von Ideologien der Ungleichwertigkeit in besonderem Maße in der Migrationsge-
sellschaft. Sie werden als Bedrohung einer Demokratie nicht nur mikrodidaktisch
zum Inhalt von Bildungsveranstaltungen, sondern werden in den Selbstverständ-
nissen der Bildungseinrichtungen als aktuelle gesellschaftliche Herausforderungen
benannt. Die Adressierung und Bekämpfung von Phänomenen und Ideologien, wel-
che Demokratien gefährden, werden als Aufgabe und Ziel der eigenen historisch-
politischen Arbeit definiert.

5 Auftrag und Ziel der Bildungseinrichtungen: Demokratieförderung
durch Anerkennung von Vielfalt

Die Einrichtungen thematisieren in ihren Selbstbeschreibungen sowohl historische
als auch aktuelle antidemokratische Tendenzen und Phänomene wie Diskriminierung
von Minderheiten, Antisemitismus, Rassismus, Fremden- und Menschenfeindlich-
keit sowie Nationalismus, Rechtspopulismus und -extremismus. Damit weisen sie
ihnen Relevanz zu. Sie machen diese gesellschaftlichen Herausforderungen zum

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

Referenzpunkt ihrer politischen Bildungsarbeit, indem sie über diese informieren,
über ihre historischen und aktuellen Erscheinungsformen und Kontinuitäten auf-
klären, ein Eintreten gegen diese fördern sowie zu Engagement und Zivilcourage
motivieren. Damit sind z.B. aktueller Antisemitismus und verschiedene Formen des
Rassismus zum einen (explizit) thematischer Inhalt von Bildungsveranstaltungen
und zum anderen wird deren Bekämpfung als pädagogisches Ziel definiert.

Dabei machen die Einrichtungen immer wieder auf eine notwendige inhaltliche
Verbindung von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft aufmerksam. Gegenwarts-
bezüge werden nicht nur mit Blick auf die Kenntnis historischer Menschheitsverbre-
chen und deren Wirkungsgeschichte von 1945 bis heute, sondern auch mit Blick auf
aktuelle menschen- und demokratiefeindliche Tendenzen – also im Sinne eines Ge-
genwartslernens – hergestellt und verhandelt: Das Max Mannheimer Studienzentrum
(MMSZ) geht bspw. davon aus, dass „ein historisch informierter kritischer Blick [...]
bei der Analyse und Bewertung aktueller gesellschaftspolitischer Ereignisse [unter-
stützt]“, um „differente und auch widersprüchliche Wahrnehmungen und Narrative
angemessen beurteilen und eine eigene Haltung dazu entwickeln zu können“ (Max
Mannheimer Studienzentrum 2023).

Solche differenten und widersprüchlichen Narrative werden – und hier lassen
sich Bezüge zur Disharmonie in demokratischen Aushandlungen in der Definition
politischer Bildung von Achour und Gill (2017) identifizieren – immer dort sicht-
und spürbar, wo es um heterogene und vielfältige Perspektiven auf Geschichte und
aktuelle Gesellschaftsverhältnisse geht. Sie werden sichtbar in einem Spannungs-
feld zwischen Tradierung und (Neu-)Integration unterschiedlicher Meinungen und
Ansichten. Daher nehmen einige, aber nicht alle der 35 (Erwachsenen-)Bildungs-
einrichtungen in ihren Beschreibungen des eigenen Demokratieverständnisses Bezug
auf eine migrationsgesellschaftliche Realität.

Ein Beispiel stellt die Stiftung Hamburger Gedenkstätten und Lernorte (SHGL)
dar. Die Stiftung intendiert mit ihren Angeboten eine „intensive Auseinandersetzung
mit den nationalsozialistischen Verbrechen“, sodass „eine grundlegende Orientie-
rung für ein kritisches Geschichtsbewusstsein sowie für die Entwicklung demokra-
tischen Denkens und Handelns“ gebildet werden kann (SHGL 2021). Sie will einen
Beitrag leisten für „einen internationalen Dialog, die Stärkung gesellschaftspoliti-
scher Verantwortung und die Förderung des gesellschaftlichen Miteinanders sowie
von Vielfalt und Diversität“ (SHGL 2021). Was genau unter Vielfalt und Diversi-
tät – bspw. mit Blick auf Differenzkategorien wie race, class, gender oder weitere
wie Alter oder Behinderung – verstanden wird, wird auf den Websites nicht ausge-
führt. Die SHGL kann in der Nennung ihrer Ziele stellvertretend für den Großteil
der analysierten Bildungseinrichtungen stehen, denn sie beschreiben ähnliche Ziele.
Der Bezug, den die Stiftung jedoch explizit zu migrationsgesellschaftlichen Verhält-
nissen herstellt, zeigt sich in ihrer Verpflichtung zur Internationalen Gedenkstätten-
Charta:

„Sie betont die Singularität der nationalsozialistischen Verbrechen sowie die
aus der Bewahrung und Vermittlung des historischen Vermächtnisses der Opfer
resultierende gegenwartsbezogene Verantwortung für den Schutz der Würde
der Opfer, die Integration gesellschaftlicher Minderheiten und die Schaffung

K



E. Lang

pluralistischer Erinnerungskulturen. Gedenkstätten haben demnach das Man-
dat, zu einer humanitären und staatsbürgerlichen Bildung beizutragen und In-
terpretationen der Vergangenheit in aktuelle geschichts- und gesellschaftspoli-
tische Debatten einzubringen.“ (SHGL 2021)

Die SHGL setzt sich zum Ziel, gesellschaftliche Minderheiten zu integrieren und
pluralistische Erinnerungskulturen zu schaffen. Damit verweist sie auf die Aner-
kennung einer migrationsgesellschaftlichen Realität, welche in Konsequenz zu einer
Pluralisierung von Erinnerungen und Erinnerungskulturen führt. Diese wiederum
sollen dann geschaffen bzw. gestaltet werden, nicht zuletzt mittels humanitärer und
staatsbürgerlicher Bildung. Es zeigt sich, dass in der Nennung des Ziels, sich an
aktuellen Debatten zu beteiligen, eine Problematisierung oder Skandalisierung von
Vielfalt und Pluralität als Ursache demokratiegefährdender Phänomene oder einer
Veränderung von Erinnerung und Erinnerungskultur – in Relation zu den Beschrei-
bungen anderer Bildungseinrichtungen – ausbleibt.

Dies zeigt auch das Beispiel der Stiftung Europäische Jugendbildungs- und Ju-
gendbegegnungsstätte Weimar (EJBW)23. In ihrem pädagogischen Profil nimmt sie
Bezug auf gesellschaftliche Vielfalt und beschreibt (neben zahlreichen anderen) zwei
zentrale Zielsetzungen zum Thema „Gesellschaftspolitische Bildung“:

„Gesellschaftliche Vielfalt anerkennen und leben, gruppenbezogener Men-
schenfeindlichkeit entgegen wirken: Rassismus, Xenophobie, Homo- und
Transphobie, Islamophobie, Antiziganismus, Antisemitismus, Klassismus,
Sexismus, Ableismus, Lookismus etc. sind nur konkrete Ausprägungen einer
Ideologie der Ungleichwertigkeit, die Demokratie und Menschenrechte gefähr-
den. Die Mechanismen dieser Ideologie aufzuzeigen ist Voraussetzung, um zu
einer generellen Kultur der Anerkennung zu gelangen. Die EJBW ergründet
in diesem Kontext die Frage, wie wir es schaffen, Diversität als Chance zu
begreifen, so dass sie ihr volles gesellschaftliches Potenzial entfalten kann. [...]
Toleranz und Weltoffenheit stärken: Durch den Diskurs mit Menschen unter-
schiedlicher Herkunft und Religionen und der kritischen Auseinandersetzung
und Positionierung mit menschenfeindlichen Ideologien.“ (EJBW 2016, S. 5,
Hervorheb. i.O.)

Um Demokratie zu stärken, so die EJBW, muss gruppenbezogener Menschen-
feindlichkeit entgegengewirkt werden und Diversität als Chance und Potenzial be-
griffen werden. Sie will Toleranz stärken, indem Menschen verschiedener Herkunft
in einen Diskurs eintreten und sich – auch durch Kontroversen und Konflikte – an
der „Integration in eine ,gute Gesellschaft‘ [beteiligen], an der kontinuierlich gear-
beitet werden muss“ (vgl. Achour und Gill 2017, S. 8). Daher benennt die EJBW
im Anschluss an die beiden genannten pädagogischen Ziele ebenso „Partizipation

23 Obschon sich die vorliegende Studie mit Angeboten der Erwachsenenbildung beschäftigt, wurde an
dieser Stelle ein Analysebeispiel ausgewählt, das eher der außerschulischen Jugendbildung zuzuordnen ist.
Die EJBW jedoch adressiert neben Jugendlichen auch „junge Erwachsene sowie Fachkräfte der politischen
Jugendbildung aus dem In- und Ausland“ (EJBW o. A.), weshalb sie den Kriterien in Kapitel 3 beschrieben
folgend als Bildungseinrichtung gelten kann, die Angebote für erwachsene Lernende anbietet.

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

und Mitbestimmung ermöglichen“ (EJBW 2016, S. 5) als Ziel. Die EJBW verweist
weiterhin an anderer Stelle auf die Tatsache einer diversen Gesellschaft und veran-
kert Interkulturalität als wesentlichen Bestandteil ihrer pädagogischen Programmatik
historisch-politischer Bildung:

„Vielfalt erleben und anerkennen: wesentlicher Bestandteil der Bildungsarbeit
der EJBW bilden interkulturelle Lernprozesse. Diese Lernprozesse sensibili-
sieren und befähigen zum Umgang mit Unterschiedlichkeit, analysieren die
Prägung von Selbst- und Fremdwahrnehmung, setzen sich mit interkultureller
Kommunikation und unterschiedlichen Formen der Diskriminierung auseinan-
der und vermitteln damit interkulturelle Kompetenz, also den Umgang mit und
die Anerkennung von Vielfalt.“ (EJBW 2016, S. 6, Hervorheb. i.O.)

Damit wird die EJBW ihrem verpflichteten Leitmotiv der Demokratiestärkung
unter „Anerkennung und Wertschätzung jedes Einzelnen, [einer] freie[n] Entfal-
tung der Persönlichkeit, [der] Gleichwertigkeit aller und [...] Achtung von Vielfalt“
(EJBW 2016, S. 2) gerecht. Es zeigt sich, dass ebenso wie bei der SHGL in den
Ausführungen der EJBW keine unmittelbare Verknüpfung von gesellschaftlicher
– migrationsbedingter – Vielfalt, damit verbundene Herausforderungen in der Er-
innerungsarbeit sowie demokratiegefährdender Ideologien, die mittels historisch-
politischer Bildung adressiert und bekämpft werden müsste, erfolgt. Die Benennung
der Tatsache von Pluralität kann in den beiden genannten Fällen folglich so inter-
pretiert werden, dass Pluralität auch als Potenzial und nicht nur als Herausforderung
für die pädagogische Praxis wahrgenommen wird.

Deutlich wird in jedem Fall, dass die Einrichtungen sich auf einen normativen
Demokratiebegriff beziehen und die demokratische Ordnung – in einer benannten
oder nicht benannten Migrationsgesellschaft – als schützenswert beschreiben.

6 Verwobene Geschichte(n): Zur Verhandlung multiperspektivischen
Erinnerns in einer pluralen Gesellschaft

Die nationalsozialistische Gewaltgeschichte erstreckt sich über Nationen hinweg
und entfaltet sich in diversen Erinnerungen von Menschen aus verschiedenen Län-
dern und Communities. Sie steht in komplexen Beziehungen und Verflechtungen
mit anderen historischen Ereignissen und solle vor dem Hintergrund migrations-
gesellschaftlicher Verhältnisse in ihren europäischen und globalen Verwobenheiten
anerkannt, sichtbar gemacht, erforscht und in der pädagogischen Praxis themati-
siert werden (vgl. z.B. Zimmerer und Rothberg 2021; Wiedemann 2022). Die in
der Studie genutzte Datenbank „Erinnerungsorte“ dient in erster Linie dazu, Or-
te der Erinnerung an den Nationalsozialismus öffentlich zu machen. Gleichzeitig
zeigen sich in den pädagogischen Programmen der analysierten Bildungseinrich-
tungen zum einen zahlreiche Bezüge zu anderen (Gewalt-)Geschichten, zum ande-
ren unterschiedliche Perspektiven auf eine Vergangenheit. Diese Bezugnahmen auf
transnationale Geschichte oder Verflechtungen zwischen verschiedenen historischen
Ereignissen können wie oben ausgeführt als „verwobene Geschichte(n)“ (Attia et al.
2021) beschrieben werden.

K



E. Lang

Insgesamt zeigen sich im Material Verbindungslinien zwischen der Erinnerung
an den Nationalsozialismus und Holocaust mit Erinnerungen an Migrations- und
Fluchtgeschichte(n), den Nahost-Konflikt, die SED-Diktatur, den GULAG, die
Transnationalität des NS und seine globale Dimension sowie an den Kolonialis-
mus. Besonders erstere und letzterer sind in ihrer pädagogischen Thematisierung
oft verknüpft mit einem Austausch über Diskriminierungs-, Antisemitismus- und
Rassismuserfahrungen. Darauf, wie verwobene Geschichte von Kolonialismus und
Nationalsozialismus in der pädagogischen Praxis thematisiert wird, wird im Fol-
genden beispielhaft eingegangen. Die Verknüpfung von Nationalsozialismus und
Kolonialismus als Beispiel für verwobene Geschichte zu wählen hat zum einen den
Grund einer empirischen Evidenz, da sich im empirischen Material eine gemein-
same bzw. bezugnehmende Thematisierung zeigt. Zum anderen ist die Frage der
Verwobenheit bzw. Kontinuität von Kolonialismus und Nationalsozialismus eine
in Wissenschaft und Feuilleton hitzig diskutierte. Der im Folgenden analysierte
Auszug aus dem empirischen Material markiert eine in anderen Fällen nicht zu
findende Qualität und fungiert als spezifisches Beispiel.

Während in der schulischen und außerschulischen Bildungsarbeit – so zeigen Gry-
glewski (2020) sowie Kößler und Schmidt (2020) – Diversität in geschichtlichen
Bezügen als Problem wahrgenommen wird, scheinen sich plurale Bezugnahmen
auf Geschichte in der Erwachsenenbildung als weniger problematisch darzustel-
len. Mehrperspektivität von Vergangenheit wird prominent in einem In-Beziehung-
Setzen von kolonialer und nationalsozialistischer Vergangenheit hergestellt und aus-
gehandelt, so z.B. im Rahmen der Veranstaltungsreihe „Diverse Memories“ der NS-
Dokumentationszentrums München24. Die Reihe

„sucht nach Möglichkeiten, Erinnerungskultur neu zu denken. Sie möchte
Leerstellen aufspüren, Lücken füllen und Begegnungen ermöglichen. Dabei
beleuchtet sie das Verhältnis zwischen einer interkulturellen Gesellschaft und
einer national definierten Erinnerungskultur: Wie unterstützen verschiedene
kulturelle Perspektiven die Auseinandersetzung mit Nationalsozialismus und
Holocaust? Welche Rolle spielt eine diverse Erinnerungskultur im Kampf ge-
gen Antisemitismus und Rassismus? Und wie wichtig ist erinnerungskulturelle
Teilhabe für den Umgang mit vergangener und heutiger Gewalterfahrung?
Gemeinsam gehen wir der Frage nach, wie wir in Deutschland eine Erinne-
rungskultur gestalten, in der wir uns alle wiederfinden – und in der kulturelle
Vielstimmigkeit und historische Verantwortung Hand in Hand gehen.“ (NS
Dokumentationszentrum 2023)

Das Beispiel verdeutlicht, dass die Tatsache einer „interkulturellen Gesellschaft“
anerkannt wird. Ebenso wird die Herausforderung beschrieben, dass die interkul-
turelle Gesellschaft einer „national definierten Erinnerungskultur“ gegenüberstehe
und diese mit Blick auf Migrationen und nationale Pluralität „Lücken“ und „Leer-
stellen“ aufweise. Gleichzeitig wird ein Potenzial verschiedener Perspektiven auf
Gewaltgeschichte – historisch und aktuell – vermutet, sollen diese doch die Aus-

24 Die Veranstaltungsreihe wurde in Kooperation mit dem Münchner Forum für Islam (MFI) und der
Liberalen Jüdischen Gemeinde München Beth Shalom angeboten (NS-Dokumentationszentrum 2023).

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

einandersetzung, vielleicht sogar den Kampf gegen Antisemitismus und Rassismus
„unterstützen“. Einerseits kann das Material dahingehend interpretiert werden, dass
auf unterrepräsentierte und marginalisierte migrantische Perspektiven in der national
orientierten Erinnerungskultur hingewiesen wird und dieser Umstand problematisiert
wird. Eine solche national definierte Erinnerungskultur lässt sich unter Rückgriff
auf Wimmers und Glick Schillers Arbeit (2003) als ein Ausdruck eines „metho-
dologischen Nationalismus“ beschreiben. Andererseits kann das Material auch so
gelesen werden, dass in der Anrufung eines „wir alle“ bei gleichzeitiger „kulturel-
ler Vielstimmigkeit“ und unter Betonung einer „historischen Verantwortung“ sich
jedoch auch das NS-Dokumentationszentrums nicht ganz aus den Prozessen der
(Re-)Produktion von additiven und verschiedenen Geschichte(n) eines ,Wir‘ und
,die Anderen‘ lösen zu können scheint. Besonders letztere Betonung einer histori-
schen Verantwortung kann als eng mit der Konstruktion einer spezifisch deutsch-
nationalen Erinnerung verbunden interpretiert werden (siehe Kapitel 2, Ballis 2020),
in welcher nun diese „kulturelle Vielstimmigkeit“ die „Teilhabe“ migrantischer, also
,anderer‘ Stimmen mit Gewalterfahrung ermöglicht.

Gleichzeitig wird mit dem Titel der Veranstaltungsreihe „Diverse Memories“ eine
Öffnung hin zu pluraler Erinnerung deutlich. Dies konkretisiert sich in der Themen-
setzung einer Diskussionsveranstaltung im Rahmen dieser Reihe: „Fluchtpunkte der
Erinnerung. Über die Gegenwart von Holocaust und Kolonialismus“ (NS-Doku-
mentationszentrum 2022). Sie diskutiert das Verhältnis von Kolonialverbrechen und
Holocaust und hält fest, dass spätestens seit den Debatten rund um das Humboldt
Forum auch Deutschland gezwungen sei, sich seiner kolonialen Vergangenheit zu
stellen. In der Veranstaltung wird gefragt, was aber diese Auseinandersetzung für die
in Deutschland gelebte Erinnerungskultur bedeute, wie eine Gesellschaft mit den Er-
innerungen an rassistische und antisemitische Verbrechen umgehen könne und was
Rassismus und Antisemitismus unterscheiden würde (vgl. NS-Dokumentationszen-
trum 2022). Auch an dieser Stelle zeigt sich die Vorstellung eines Gegenwartslernens
durch Geschichtslernen vor dem Hintergrund der Debatten rund um Antisemitismus
und Rassismus in ihren historischen und aktuellen Ausprägungen. So wird Bezug
genommen auf aktuelle Auseinandersetzungen im Jahr 2022 – die Eröffnung des
Humboldt Forums in Berlin – und diese werden verknüpft mit Fragen einer an-
gemessenen und zeitgemäßen Thematisierung des kolonialen Erbes Deutschlands
sowie post-kolonialer Gesellschaftsstrukturen. Es lässt sich interpretieren, dass die
Mehrperspektivität und Öffnung von Erinnerungspraktiken hin zu weiteren Gewalt-
verbrechen des 19. und 20. Jahrhunderts eine „Bedeutung“, also spezifische Auswir-
kungen haben auf „die in Deutschland gelebte Erinnerungskultur“ und damit einen
relevanten Diskussions- und Aushandlungsanlass bieten.

Insgesamt deutet das jenseits dieses besonderen Beispiels untersuchte Material
jedoch darauf hin, dass Bezugnahmen auf die Verwobenheit von Geschichten wenig
vorgenommen bzw. in der Öffentlichkeitsarbeit der Bildungseinrichtungen zum The-
ma gemacht werden. Damit sind die vorliegenden Ergebnisse anschlussfähig bspw.
an die Erkenntnisse von Arnold und Bischoff (2023), die in ihrer qualitativen Studie
ebenso zum Ergebnis kommen, dass es wenig Beispiele multidirektionaler Erin-
nerung im Sinne einer „differentiated solidarity“ gibt, wenngleich „interweavings,
transmissions, and mutual reinforcement of memory“ beobachtet werden konnten

K



E. Lang

(Arnold und Bischoff 2023, S. 646). Vielmehr finden sie Formen von „competitive
memory“ (Arnold und Bischoff 2023, S. 648–653).

Einerseits kann das untersuchte Material der 35 Bildungseinrichtungen dahinge-
hend interpretiert werden, dass eher eine ,deutsche‘ Erinnerungsgemeinschaft adres-
siert wird. Von Bildungsanbieter:innen angesprochen werden dabei zum einen ho-
mogen imaginierte ,deutsche‘ Lernende, zum anderen ,nicht-deutsch‘ markierte Ler-
nende. Die Nicht-Betonung von Pluralität ,deutscher‘ Adressat:innen25 kann sich als
eine selbstverständliche und damit nicht zu explizierende Annahme der Homogeni-
tät ,einer deutschen‘ Geschichte und damit Erinnerungsgemeinschaft interpretieren
lassen. Die Betonung der Pluralität ,anderer‘ Stimmen in der Erinnerungs- und Bil-
dungsarbeit kann wiederum als ein Nebeneinander oder gar Gegeneinander deutsch-
nationaler und migrantischer Erinnerung interpretiert werden.

Andererseits muss auch deutlich gemacht werden, dass das Material keine Aus-
sage darüber ermöglicht, ob und inwiefern es in den Bildungseinrichtungen, wo
die Benennung verwobener Geschichte im digitalen öffentlichen Raum – also den
untersuchten Websites – fehlt, eine oder keine tatsächliche Positionierung zu Mehr-
perspektivität auf Vergangenheit gibt. Nur, weil diese nicht öffentlich expliziert wird,
bedeutet dies nicht, dass die Erwachsenenbildner:innen nicht dennoch Geschichte
in ihrer Verwobenheit denken und in ihrer Bildungspraxis thematisieren.

Es kann schließlich festgehalten werden, dass diejenigen (Erwachsenen-)Bil-
dungseinrichtungen, die der Untersuchung zugrunde liegen, einen bedeutsamen Bei-
trag dazu leisten, der Pluralität der Gesellschaft und damit der Mehrdimensionalität
von Geschichte(n) und Erinnerung(en) Rechnung zu tragen, indem sie Bezugnah-
men auf die Verwobenheit von Geschichten in ihrer Arbeit benennen und öffentlich
machen. Ein Bewusstsein für global verflochtene Geschichte(n) ist vorhanden, da-
rauf lassen die untersuchten Dokumente schließen. Denn es ist davon auszugehen,
dass eine Auseinandersetzung und klare Positionierung zu verwobener Geschich-
te stattgefunden hat, wenn Aussagen und Bildungsangebote zu diesen öffentlich
sichtbar und zugänglich gemacht werden. Es können also Entwicklungen hin zu
mehrperspektivischem Erinnern in der historisch-politischen Erwachsenenbildung
festgehalten werden.

7 Zusammenfassung und Ausblick

Die Ergebnisse der vorliegenden Studie zeigen ein inhaltlich und methodisch-di-
daktisch breit aufgestelltes Feld der Holocaust Education für Erwachsene. Trotz der
Vielzahl der Angebote bleibt sowohl das Forschungsfeld als auch das Praxisfeld von
Holocaust Education für Erwachsene unterberücksichtigt bzw. weniger stark adres-
siert. Die Ergebnisse zeigen, dass sich Erwachsenenbildungseinrichtungen durch-
aus mit Fragen von Pluralität in der historisch-politischen Bildung in der Migrati-
onsgesellschaft befassen und es Angebote und Programmatiken der Einrichtungen
gibt, die explizit verwobene Geschichte(n) benennen und mehrperspektivisches Er-

25 Vgl. z.B. unterschiedliche Prozesse des Erinnerns nationalsozialistischer Vergangenheit in der ehem.
DDR und BRD (z.B. Haug 2015).

K



Pluralität der Geschichte(n)?!

innern praktizieren. Gleichzeitig erfolgt dies in einer überschaubaren Dimension:
Dies zeigt zum einen die Anzahl von 35 in die Analyse eingeschlossenen Erwachse-
nenbildungseinrichtungen, zum anderen die interpretative Analyse ihrer konkreten
Angebote.

In der erwachsenenpädagogischen Bildungs- und Erinnerungsarbeit zu Holocaust
und Nationalsozialismus finden mitunter konfliktive Aushandlungen über Migration,
Rassismus, Antisemitismus, Zugehörigkeit(en) und den Umgang mit heterogenen
und sich widersprechenden Geschichten in einer pluralen Gesellschaft statt. Gera-
de weil die Aushandlungen über historische Analogien und Bezugnahmen konfliktiv
und politisch sowie wissenschaftlich stark diskutiert sind, müssen Möglichkeiten und
Grenzen mehrperspektivischen Erinnerns auch in der pädagogischen Praxis themati-
siert werden. Besonders die Erwachsenenbildung kann als hochdynamisches pädago-
gisches Feld aktuelle gesellschaftliche Diskurse und Herausforderungen thematisch
integrieren und sie dort adressieren. Die fehlende Gebundenheit an vorgegebene
Curricula kann zwar einerseits das Risiko von Geschichtsdiffusionen bergen; ande-
rerseits kann sie eine Öffnung erwachsenenbildnerischer Praxis für plurale Perspekti-
ven und Bezugnahmen auf diverse Geschichte(n) und Phänomene ermöglichen. Eine
solche Öffnung wird in den Selbstverständnissen und Angeboten der Erwachsenen-
bildungseinrichtungen immer wieder deutlich; jedoch auch bei den 35 untersuchten
Einrichtungen nicht durchgehend. Damit wird deutlich, dass sich die bisweilen auf-
geheizten Debatten in Wissenschaft und Feuilleton nicht unmittelbar und analog im
empirischen Material, also den Angeboten der Bildungseinrichtungen, zeigen.

Eine mehrperspektivische pädagogische Praxis kann allerdings dabei unterstüt-
zen, dialogische und partizipative Fragestellungen in der Holocaust Education zu
entwickeln und zu fördern. Eine solche Praxis kann den Lernenden ermöglichen,
– auch eigensinnige und widerständige – Aneignungsprozesse historischer Ereignis-
se zu vollziehen, die an eigene Erfahrungen anschließen, über den Holocaust und
Nationalsozialismus hinausgehen und die verschiedenen Verflechtungen in Vergan-
genheit und Gegenwart begreifbar(er) machen. Eine solche politische Bildung ist
sicherlich konfliktiv und kontrovers. Sie kann jedoch für die pädagogische Zielset-
zung der Förderung von Toleranz fruchtbar sein, indem notwendige Kompetenzen in
einer Demokratie – im Sinne eines diskursiven Verhandelns eines Dissens – gestärkt
werden. Eine solche historisch-politische Bildung ist angemessen in einer von Plu-
ralität dominierten Migrationsgesellschaft und wird – wie die Ergebnisse zeigen –
in der pädagogischen Praxis auch intendiert und (partiell) umgesetzt.

Dies macht nicht nur von den Lernenden, sondern auch von den Lehrenden als
Agierende und den Institutionen als Akteure im Feld eine Reflexion der eigenen so-
zialisationsbedingten historischen Selbstverortungen notwendig. Wie Messerschmidt
(2022) deutlich macht, ist jede Forschung und pädagogische Praxis in diesem Feld
stark mit der eigenen Positioniertheit in der „Dominanzgesellschaft des Täterlandes“
(Messerschmidt 2022, S. 147) verbunden. Auch hier zeigen sich historische Selbst-
verortungen und Geschichtsbezüge nicht statisch, sondern Lernende und Lehrende
müssen darin Ambiguitäten und Brüche aushalten können (vgl. Kößler und Schmidt
2020, S. 215). Abschließend lässt sich festhalten, dass (migrations-)gesellschaft-
liche Pluralität eine empirische Realität darstellt und sich Erwachsenenbildungs-
einrichtungen dieser in ihren Angeboten historisch-politischer Bildung bzw. Holo-

K



E. Lang

caust Education öffnen und zuwenden. Dies ist notwendig und auch wünschenswert
in einer modernen Gesellschaft. Zu skizzieren, wie Bildungseinrichtungen Plurali-
tät öffentlich relevant setzen, war Anliegen und Leistung der vorliegenden Studie.
Die Beantwortung der Fragen, wie Bildungsangebote mit Blick auf vielfältige Ge-
schichtsbezüge konkret durchgeführt werden, wie sich Erwachsenenbildner:innen
als lehrende Subjekte und Teilnehmer:innen als lernende Subjekte zu Mehrperspek-
tivität auf Geschichte verorten, bleibt Aufgabe weiterer Forschungen.

Förderung Die diesem Beitrag zugrundeliegende Qualifizierungsforschung wurde zu Beginn mit Mitteln
des hausinternen Förderprogramms PROFOR der Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt gefördert.
Die Verantwortung für den Inhalt dieser Veröffentlichung liegt bei der Autorin.

Funding Open Access funding enabled and organized by Projekt DEAL.

Interessenkonflikt E. Lang gibt an, dass kein Interessenkonflikt besteht.

Open Access Dieser Artikel wird unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Li-
zenz veröffentlicht, welche die Nutzung, Vervielfältigung, Bearbeitung, Verbreitung und Wiedergabe in
jeglichem Medium und Format erlaubt, sofern Sie den/die ursprünglichen Autor(en) und die Quelle ord-
nungsgemäß nennen, einen Link zur Creative Commons Lizenz beifügen und angeben, ob Änderungen
vorgenommen wurden. Die in diesem Artikel enthaltenen Bilder und sonstiges Drittmaterial unterliegen
ebenfalls der genannten Creative Commons Lizenz, sofern sich aus der Abbildungslegende nichts ande-
res ergibt. Sofern das betreffende Material nicht unter der genannten Creative Commons Lizenz steht und
die betreffende Handlung nicht nach gesetzlichen Vorschriften erlaubt ist, ist für die oben aufgeführten
Weiterverwendungen des Materials die Einwilligung des jeweiligen Rechteinhabers einzuholen. Weitere
Details zur Lizenz entnehmen Sie bitte der Lizenzinformation auf http://creativecommons.org/licenses/by/
4.0/deed.de.

Literatur

Achour, S., & Gill, T. (2017). Einleitung. In S. Achour & T. Gill (Hrsg.),Was politische Bildung alles sein
kann. Einführung in die politische Bildung (S. 7–11). Wochenschau.

Arnold, S. (2021). Mehr erinnern, nicht weniger. https://www.nd-aktuell.de/artikel/1150845.erinnerungsku
ltur-mehr-erinnern-nicht-weniger.html Zugegriffen: 24. Juli 2024.

Arnold, S., & Bischoff, S. (2023). Marginal(ized) plurality: An empirical conceptualization of Micha-
el Rothberg’s „multidirectional memory“ in German educational settings. Memory Studies, 17(4),
641–659. https://doi.org/10.1177/17506980231155562.

Asseburg, M. (2023). 75 Jahre nach der Nakba. Die Katastrophe dauert an. Aus Politik und Zeitgeschichte,
73(18–19), 46–52.

Assmann, A. (2006). Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und Geschichtspolitik. C.
H. Beck.

Attia, I. (2015). Geteilte Erinnerungen. Global- und beziehungsgeschichtliche Perspektiven auf Erinne-
rungspolitik. In I. Attia, S. Köbsell & N. Prasad (Hrsg.), Dominanzkultur reloaded. Neue Texte zu
gesellschaftlichen Machtverhältnissen und ihren Wechselwirkungen (S. 75–88). transcript.

Attia, I. (2024). Interrelationale Rassismuserfahrungen und gemeinsame Kämpfe. Ein Beitrag zur Dis-
kussion in und zwischen Communitys. In I. Rajanayagam (Hrsg.), Geteilte Geschichte_n – Plurale
Solidaritäten (S. 17–26). bpb.

Attia, I., & Keskinkılıç, O. Z. (2017). Rassismus und Rassismuserfahrung. Entwicklung – Formen – Ebe-
nen. WissenSchafftDemokratie, 2/2017, 116–125. https://www.idz-jena.de/fileadmin/user_upload/
PDFS_WsD2/Rassismus_und_Rassismuserfahrung.pdf. Zugegriffen: 18. Aug. 2023.

Attia, I., & Rothberg, M. (2019). Multidirectional Memory and Verwobene Geschichte(n). TRANSIT,
12(1), 46–54. https://doi.org/10.5070/T7121043486.

Attia, I., Gerstenberger, O., Izabiliza, D., Keskinkılıç, O. Z., Rajanayagam, I., & Randjelović, I. (2021).
Verwobene Geschichten – geteilte Erinnerungen. Aus Politik und Zeitgeschichte, 71(40–41), 27–33.

K

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de
https://www.nd-aktuell.de/artikel/1150845.erinnerungskultur-mehr-erinnern-nicht-weniger.html
https://www.nd-aktuell.de/artikel/1150845.erinnerungskultur-mehr-erinnern-nicht-weniger.html
https://doi.org/10.1177/17506980231155562
https://www.idz-jena.de/fileadmin/user_upload/PDFS_WsD2/Rassismus_und_Rassismuserfahrung.pdf
https://www.idz-jena.de/fileadmin/user_upload/PDFS_WsD2/Rassismus_und_Rassismuserfahrung.pdf
https://doi.org/10.5070/T7121043486


Pluralität der Geschichte(n)?!

Bajohr, F. (2013). Neue Täterforschung. Docupedia-Zeitgeschichte. https://docupedia.de/zg/Neuere_
Taeterforschung. Zugegriffen: 23. Juli 2024.

Bajohr, F., & O’Sullivan, R. (2022). Holocaust, Kolonialismus und NS-Imperialismus. Forschung im
Schatten einer polemischen Debatte. Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte, 70(1), 191–202.

Ballis, A. (2020). Die Migrationsgesellschaft als Herausforderung für Holocaust Education im Jugend-
und Erwachsenenalter. Bildung und Erziehung, 73(3), 226–241.

Beck, E. (2019). Holocaust Education in der Erwachsenenbildung: Erinnerungsarbeit aus migrationspäd-
agogischer Perspektive. In Schlauwerkstatt für Migrationspädagogik (Hrsg.), Heterogenität in der
fluchtbezogenen Bildungsarbeit – Analytische und praktische Perspektiven. Jahrestagung 2018. Mün-
chen.

Bernstein, J. (2018). „Mach mal keine Judenaktion!“ Herausforderungen und Lösungsansätze in der pro-
fessionellen Bildungs- und Sozialarbeit gegen Antisemitismus. https://www.frankfurt-university.de/
fileadmin/standard/Aktuelles/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderung
en_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf.
Zugegriffen: 22. Aug. 2023.

Bildungsstätte Anne Frank (2022). Podium: „Kunst & Kontext – Von der Mbembe-Debatte bis zur do-
cumenta 15: Der Kunst- und Kulturbetrieb zwischen Antisemitismuskritik und Postkolonialismus“.
https://www.bs-anne-frank.de/events/kalender/termindetail?tx_news_pi1%5Baction%5D=detail&
tx_news_pi1%5Bcontroller%5D=News&tx_news_pi1%5Bnews_preview%5D=235&cHash=7cef01
208fa6ec8e6b849131f296bd20. Zugegriffen: 23. Juli 2024.

Biskamp, F. (2021). Ich sehe was, was Du nicht siehst. Antisemitismuskritik und Rassismuskritik im Streit
um Israel (Zur Diskussion). PERIPHERIE, 40(159/160), 426–440.

Brüning, C. I. (2018). Holocaust Education in der heterogenen Gesellschaft. Eine Studie zum Einsatz
videographierter Zeugnisse von Überlebenden der nationalsozialistischen Genozide im Unterricht.
Wochenschau.

Bundesamt für Verfassungsschutz (2022). Lagebild Antisemitismus 2020/21. https://www.verfassungsschu
tz.de/SharedDocs/publikationen/DE/allgemein/2022-04-lagebild-antisemitismus.pdf?__blob=public
ationFile&v=6. Zugegriffen: 19. Feb. 2024.

Bundeszentrale für politische Bildung (bpb) (o.A.). Erinnerungsorte für die Opfer des Nationalsozialismus.
https://www.bpb.de/themen/holocaust/erinnerungsorte/. Zugegriffen: 18. Aug. 2023.

Chernivsky, M., & Lorenz-Sinai, F. (2022a). Einleitung: Die Wirkung der Shoah in Bildung und Erziehung
heute. In M. Chernivsky & F. Lorenz-Sinai (Hrsg.), Die Shoah in Bildung und Erziehung heute.
Weitergaben und Wirkungen in Gegenwartsverhältnissen (S. 7–13). Barbara Budrich.

Chernivsky, M., & Lorenz-Sinai, F. (2022b). „Weil diese Orte dann irgendwie als jüdische Orte verstan-
den werden“ – Nachwirkungen der Shoah in Konstellationen der Gedenkstättenpädagogik. In M.
Chernivsky & F. Lorenz-Sinai (Hrsg.), Die Shoah in Bildung und Erziehung heute. Weitergaben und
Wirkungen in Gegenwartsverhältnissen (S. 205–220). Barbara Budrich.

Dold, C. (2020). Außerschulische Lernorte neu entdeckt. Wie selbstreguliertes Lernen in Gedenkstätten
tiefgreifende Lernprozesse fördert. Wochenschau.

Ehmann, A. (2006). Holocaust-Erziehung in der Einwanderungsgesellschaft: Analyse und Kritik. Interna-
tionale Schulbuchforschung, 28(4), 367–379.

Fava, R. (2015). Die Neuausrichtung der „Erziehung nach Auschwitz“ in der Einwanderungsgesellschaft.
Eine rassismuskritische Diskursanalyse. Metropol.

Fischer, G. (2019). Verwerfungen der Betrauerbarkeit – Aushandlungen des Gedenkens. Dynamiken des
Erinnerns an Opfer rechter Gewalt seit der Selbstenttarnung des NSU. In O. Dimbath, A. Kinzler &
K. Meyer (Hrsg.), Vergangene Vertrautheit. Soziale Gedächtnisse des Ankommens, Aufnehmens und
Abweisens (S. 75–92). Springer.

Flick, U. (2019). Design und Prozess qualitativer Forschung. In U. Flick, E. von Kardorff & I. Steinke
(Hrsg.), Qualitative Forschung. Ein Handbuch (13. Aufl., S. 252–265). Rowohlt.

Förderkreis Synagoge in Laufersweiler (o.A.). Synagoge in Laufersweiler. https://www.synagoge-
laufersweiler.de/de. Zugegriffen: 24. Aug. 2023.

Foroutan, N., & İkiz, D. (2016). Migrationsgesellschaft. In P. Mecheril (Hrsg.),Handbuch Migrationspäd-
agogik (S. 138–151). Beltz.

Friedländer, S., Frei, N., Steinbacher, S., Diner, D., & Habermas, J. (2022). Ein Verbrechen ohne Namen.
Anmerkungen zum neuen Streit über den Holocaust. C. H. Beck.

Gedenk- und Bildungsstätte Haus der Wannsee-Konferenz (2019). Gedenk- und Bildungsstätte am histo-
rischen Ort der Besprechung am Wannsee. https://www.ghwk.de/de/. Zugegriffen: 24. Aug. 2023.

Georgi, V.B., Lücke, M., Meyer-Hamme, J., & Spielhaus, R. (Hrsg.) (2022). Geschichten im Wandel. Neue
Perspektiven für die Erinnerungskultur in der Migrationsgesellschaft. transcript.

K

https://docupedia.de/zg/Neuere_Taeterforschung
https://docupedia.de/zg/Neuere_Taeterforschung
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Aktuelles/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Aktuelles/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.frankfurt-university.de/fileadmin/standard/Aktuelles/Pressemitteilungen/Mach_mal_keine_Judenaktion__Herausforderungen_und_Loesungsansaetze_in_der_professionellen_Bildungs-_und_Sozialarbeit_gegen_Anti.pdf
https://www.bs-anne-frank.de/events/kalender/termindetail?tx_news_pi1%5Baction%5D=detail&tx_news_pi1%5Bcontroller%5D=News&tx_news_pi1%5Bnews_preview%5D=235&cHash=7cef01208fa6ec8e6b849131f296bd20
https://www.bs-anne-frank.de/events/kalender/termindetail?tx_news_pi1%5Baction%5D=detail&tx_news_pi1%5Bcontroller%5D=News&tx_news_pi1%5Bnews_preview%5D=235&cHash=7cef01208fa6ec8e6b849131f296bd20
https://www.bs-anne-frank.de/events/kalender/termindetail?tx_news_pi1%5Baction%5D=detail&tx_news_pi1%5Bcontroller%5D=News&tx_news_pi1%5Bnews_preview%5D=235&cHash=7cef01208fa6ec8e6b849131f296bd20
https://www.verfassungsschutz.de/SharedDocs/publikationen/DE/allgemein/2022-04-lagebild-antisemitismus.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.verfassungsschutz.de/SharedDocs/publikationen/DE/allgemein/2022-04-lagebild-antisemitismus.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.verfassungsschutz.de/SharedDocs/publikationen/DE/allgemein/2022-04-lagebild-antisemitismus.pdf?__blob=publicationFile&v=6
https://www.bpb.de/themen/holocaust/erinnerungsorte/
https://www.synagoge-laufersweiler.de/de
https://www.synagoge-laufersweiler.de/de
https://www.ghwk.de/de/


E. Lang

Grigat, S., Hoffmann, J., Seul, M., & Stahl, A. (Hrsg.) (2023). Erinnern als höchste Form des Vergessens?
(Um-)Deutungen des Holocaust und der Historikerstreit 2.0. Verbrecher Verlag.

Gryglewski, E. (2017). Erinnerung und Geschichtsbewusstsein in der Migrationsgesellschaft: Eine Mo-
mentaufnahme. In M. Mendel & A. Messerschmidt (Hrsg.), Fragiler Konsens. Antisemitismuskriti-
sche Bildung in der Migrationsgesellschaft (S. 187–199). Campus.

Gryglewski, E. (2020). Didaktische Ansätze der Gedenkstättenarbeit in der diversen Gesellschaft. Bildung
und Erziehung, 73(3), 259–272.

Gryglewski, E., & Siebeck, C. (Hrsg.) (2018). Passagen, Brüche, Perspektiven. Flucht historisch denken
lernen. Eine Dokumentensammlung. Haus der Wannsee-Konferenz.

Halbwachs, M. (1967). Das kollektive Gedächtnis. Enke.
Haug, V. (2015). Am „authentischen“ Ort. Paradoxien der Gedenkstättenpädagogik. Metropol.
Hegasy, S. (2022). Hermeneutische Schikane. Ein Beitrag zu Migration und Erinnerung in Deutschland.

ZMO Publications Working Papers, 35. https://www.zmo.de/fileadmin/Inhalte/Publikationen/PDFs/
workingpapers/zmo_working_paper_35_2022_hegasy.pdf. Zugegriffen: 9. Dez. 2024.

Henke, D., & Vanassche, T. (Hrsg.) (2020). Ko-erinnerung. Grenzen, Herausforderungen und Perspektiven
des neueren Shoah-Gedenkens. De Gruyter.

Heyl, M. (2017). Die nationalsozialistischen Massenverbrechen sind bei den Deutschen gut aufgehoben
– Selbstbilder erfolgreich geleisteter Aufarbeitung in der Bundesrepublik und das Unbehagen an
der Erinnerungskultur nach 1990. In M. Mendel & A. Messerschmidt (Hrsg.), Fragiler Konsens.
Antisemitismuskritische Bildung in der Migrationsgesellschaft (S. 133–154). Campus.

Hufer, K.-P. (2009). Erwachsenenbildung. Eine Einführung. Wochenschau.
Klävers, S. (2019). Decolonizing Auschwitz? Komparativ-postkoloniale Ansätze in der Holocaustfor-

schung. De Gruyter.
Kößler, G., & Schmidt, S. (2020). Lernen über den Holocaust in der heterogenen Gesellschaft. Bildung

und Erziehung, 73(3), 212–225.
Kuckartz, U., & Rädiker, S. (2022). Qualitative Inhaltsanalyse. Methoden, Praxis, Computerunterstützung.

Grundlagentexte Methoden (5. Aufl.). Beltz Juventa.
Kühberger, C., & Neureiter, H. (2017). Zum Umgang mit Nationalsozialismus, Holocaust und Erinne-

rungskultur. Eine quantitative Untersuchung bei Lernenden und Lehrenden an Salzburger Schulen
aus geschichtsdidaktischer Perspektive. Wochenschau.

Lamnek, S., & Krell, C. (2016). Qualitative Sozialforschung. Mit Online Material (6., überarb. Aufl.).
Beltz.

Levy, D., & Sznaider, N. (2002). Memory unbound: The Holocaust and the formation of cosmopolitan
memory. European Journal of Social Theory, 5(1), 87–106.

Levy, D., & Sznaider, N. (2007). Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holocaust. Suhrkamp.
Lindner, U. (2022). Die Singularität der Shoah und die postkoloniale Herausforderung der deutschen Er-

innerungskultur. Eine Bestandsaufnahme des „Historikerstreits 2.0“. Geschichte und Gesellschaft,
48(2), 272–300.

Longerich, P. (2007). Tendenzen und Perspektiven der Täterforschung. Aus Politik und Zeitgeschichte,
14–15/2007, 3–7.

Lücke, M. (2016). Erinnerungsarbeit. In P.Mecheril (Hrsg.),Handbuch Migrationspädagogik (S. 356–371).
Beltz.

Max Mannheimer Studienzentrum (2023). Leitbild des Max Mannheimer Studienzentrums. https://mmsz-
dachau.de/studienzentrum/leitbild/. Zugegriffen: 25. Aug. 2023.

Massing, P. (2020). Politische Bildung. In S. Achour, M. Busch, P. Massing & C. Meyer-Heidemann
(Hrsg.),Wörterbuch Politikunterricht (S. 173–176). Wochenschau.

Matthes, E., & Meilhammer, E. (2015). Holocaust Education im 21. Jahrhundert. Einleitung zu diesem
Band. In E. Matthes & E. Meilhammer (Hrsg.), Holocaust Education im 21. Jahrhundert (S. 9–18).
Klinkhardt.

Mecheril, P. (2023). Prekäre Verhältnisse. Über natio-ethno-kulturelle (Mehrfach-)Zugehörigkeit (2., un-
veränderte Neuaufl.). Waxmann.

Meilhammer, E., & Matthes, E. (2020). Holocaust Education in der Migrationsgesellschaft. Bildung und
Erziehung, 73(3), 203–211.

Mendel, M. (2023). Die Katechismen des Aktivismus. Die Bedeutung Israels im „Historikerstreit 2.0“.
In J. Zimmerer (Hrsg.), Erinnerungskämpfe. Neues deutsches Geschichtsbewusstsein (S. 247–263).
Reclam.

Mendel, M., Cheema, S.-N., & Arnold, S. (2022). Warum dieses Buch ein Fehler war. Über Freund- und
Freindschaften im Kampf gegen Rassismus und Antisemitismus. In M. Mendel, S.-N. Cheema & S.

K

https://www.zmo.de/fileadmin/Inhalte/Publikationen/PDFs/workingpapers/zmo_working_paper_35_2022_hegasy.pdf
https://www.zmo.de/fileadmin/Inhalte/Publikationen/PDFs/workingpapers/zmo_working_paper_35_2022_hegasy.pdf
https://mmsz-dachau.de/studienzentrum/leitbild/
https://mmsz-dachau.de/studienzentrum/leitbild/


Pluralität der Geschichte(n)?!

Arnold (Hrsg.), Frenemies. Antisemitismus, Rassismus und ihre Kritiker*innen (S. 9–25). Verbrecher
Verlag.

Messerschmidt, A. (2022). Thematisierungen der Shoah in der erziehungswissenschaftlichen Lehre. In
M. Chernivsky & F. Lorenz-Sinai (Hrsg.), Die Shoah in Bildung und Erziehung heute. Weitergaben
und Wirkungen in Gegenwartsverhältnissen (S. 147–158). Barbara Budrich.

Nägel, V., & Kahle, L. (2018). Die universitäre Lehre über den Holocaust in Deutschland. https://refubium.
fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/21625/Naegel_Kahle_universitaere_Lehre_ueber_Holocaust_
Deutschland.pdf?sequence=7&isAllowed=y. Zugegriffen: 22. Aug. 2023.

NS-Dokumentationszentrum München (2022). Fluchtpunkte der Erinnerung. Über die Gegenwart von
Holocaust und Kolonialismus. https://www.nsdoku.de/programm/archiv/detailseite/fluchtpunkte-
der-erinnerung-ueber-die-gegenwart-von-holocaust-und-kolonialismus-884. Zugegriffen: 22. Feb.
2024.

NS-Dokumentationszentrum München (2023). Diverse Memories. Auf dem Weg zu einer neuen Erinne-
rungskultur. https://www.nsdoku.de/diversememories. Zugegriffen: 22. Feb. 2024.

Özyürek, E. (2023). Subcontractors of Guilt. Holocaust Memory and Muslim Belonging in Postwar Ger-
many. Stanford University Press.

Pappé, I., & Hilal, J. (2010). PALISAD: Palestinian and Israeli Academics in Dialogue. In I. Pappé & J.
Hilal (Hrsg.), Across the Wall: Narratives of Israeli-Palestinian History (S. 1–18). I. B.Tauris.

Peller, J. (2020). „Du Jude!“ – Antisemitismus bei muslimischen Jugendlichen. Eine (geschichts-)didakti-
sche Herausforderung. In H. Liebrandt & M. Barricelli (Hrsg.), Aufarbeitung und Demokratie. Per-
spektiven und Felder der Auseinandersetzung mit der NS-Diktatur in Deutschland (S. 190–207). Wo-
chenschau.

Rothberg, M. (2011). From Gaza to Warsaw: mapping multidirectional memory. Criticism, 53, 523–548.
Rothberg, M. (2021). Multidirektionale Erinnerung. Holocaustgedenken im Zeitalter der Dekolonialisie-

rung. bpb.
Rothberg, M. (2023). Gelebte Multidirektionalität: Der »Historikerstreit 2.0« und die Politik der Holo-

causterinnerung. In J. Zimmerer (Hrsg.), Erinnerungskämpfe. Neues deutsches Geschichtsbewusst-
sein (S. 223–246). Reclam.

Scherschel, K. (2020). Ethnizität und Rassismus. In H. Rosa & J. Oberthür (Hrsg.), Gesellschaftstheorie
(S. 126–153). UVK.

Steinke, R. (2019). Der Muslim und die Jüdin. Die Geschichte einer Rettung in Berlin. Berlin Verlag.
Sternfeld, N. (2013). Kontaktzonen der Geschichtsvermittlung. Transnationales Lernen über den Holo-

caust in der postnazistischen Migrationsgesellschaft. Zaglossus.
Stevick, D., & Gross, Z. (2014). Research in Holocaust Education: Emerging Themes and Directions. In

K. Fracapane & M. Haß (in collaboration with the Topography of Terror Foundation, Berlin) (Hrsg.),
Holocaust Education in a Global Context (S. 59–76). UNESCO Publishing.

Stiftung Adam von Trott Imhausen e.V. (o.A.). Familiensitz – Kommunität – Stiftung. https://stiftung-
adam-von-trott.de/auf-den-spuren-adam-von-trotts/geschichte-des-ortes. Zugegriffen: 23. Juli 2024.

Stiftung Europäische Jugendbildungs- und Jugendbegegnungsstätte Weimar (EJBW) (2016). Pädagogi-
sches Profil. https://www.ejbweimar.de/workspace/dokumente/paedagogisches-profil-der-ejbw_2.
pdf. Zugegriffen: 25. Aug. 2023.

Stiftung Europäische Jugendbildungs- und Jugendbegegnungsstätte Weimar (EJBW) (o.A.). Ein Ort der
Begegnung. https://www.ejbweimar.de/. Zugegriffen: 23. Juli 2024.

Stiftung Hamburger Gedenkstätten und Lernorte zur Erinnerung an die Opfer der NS-Verbrechen (SHGL)
(2021). Gegenwartsbezüge in der Gedenkstättenarbeit. https://www.gedenkstaetten-hamburg.de/de/
stiftung. Zugegriffen: 25. Aug. 2023.

Theile, E. (2009). Erinnerungskultur und Erwachsenenbildung. Wochenschau.
Thimm, B., Kößler, G., & Ulrich, S. (Hrsg.) (2010). Verunsichernde Orte. Selbstverständnis und Weiter-

bildung in der Gedenkstättenpädagogik. Brandes & Apsel.
Werker, B. (2016). Gedenkstättenpädagogik im Zeitalter der Globalisierung. Forschung, Konzepte, Ange-

bote. Waxmann.
Wetzel, J. (2019). Antisemitismus als Herausforderung für die schulische und außerschulische Bildung.

Theo-Web Zeitschrift für Religionspädagogik, 18(1), 35–49. https://www.theo-web.de/fileadmin/
user_upload/TW_pdfs1_2019/06.pdf. Zugegriffen: 16. Aug. 2023.

Wiedemann, C. (2022). Den Schmerz der Anderen begreifen. Holocaust und Weltgedächtnis. bpb.
Wildt, M. (2022). Was heißt: Singularität des Holocaust? Zeithistorische Forschungen / Studies in Contem-

porary History, 19(2022), 128–147.

K

https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/21625/Naegel_Kahle_universitaere_Lehre_ueber_Holocaust_Deutschland.pdf?sequence=7&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/21625/Naegel_Kahle_universitaere_Lehre_ueber_Holocaust_Deutschland.pdf?sequence=7&isAllowed=y
https://refubium.fu-berlin.de/bitstream/handle/fub188/21625/Naegel_Kahle_universitaere_Lehre_ueber_Holocaust_Deutschland.pdf?sequence=7&isAllowed=y
https://www.nsdoku.de/programm/archiv/detailseite/fluchtpunkte-der-erinnerung-ueber-die-gegenwart-von-holocaust-und-kolonialismus-884
https://www.nsdoku.de/programm/archiv/detailseite/fluchtpunkte-der-erinnerung-ueber-die-gegenwart-von-holocaust-und-kolonialismus-884
https://www.nsdoku.de/diversememories
https://stiftung-adam-von-trott.de/auf-den-spuren-adam-von-trotts/geschichte-des-ortes
https://stiftung-adam-von-trott.de/auf-den-spuren-adam-von-trotts/geschichte-des-ortes
https://www.ejbweimar.de/workspace/dokumente/paedagogisches-profil-der-ejbw_2.pdf
https://www.ejbweimar.de/workspace/dokumente/paedagogisches-profil-der-ejbw_2.pdf
https://www.ejbweimar.de/
https://www.gedenkstaetten-hamburg.de/de/stiftung
https://www.gedenkstaetten-hamburg.de/de/stiftung
https://www.theo-web.de/fileadmin/user_upload/TW_pdfs1_2019/06.pdf
https://www.theo-web.de/fileadmin/user_upload/TW_pdfs1_2019/06.pdf


E. Lang

Wimmer, A., & Glick Schiller, N. (2003). Methodological Nationalism, the Social Sciences, and the Study
of Migration: An Essay in Historical Epistemology. The International Migration Review, 37(3),
576–610.

Zick, A., & Küpper, B. (2021). Die geforderte Mitte. Rechtsextreme und demokratiegefährdende Einstel-
lungen in Deutschland 2020/2021. Dietz.

Zick, A., Küpper, B., & Mokros, N. (2023). Die distanzierte Mitte. Rechtsextreme und demokratiegefähr-
dende Einstellungen in Deutschland 2022/23. Dietz.

Zimmerer, J. (2023) (Hrsg.). Erinnerungskämpfe. Neues deutsches Geschichtsbewusstsein. Reclam.
Zimmerer, J., & Rothberg, M. (2021). Enttabuisiert den Vergleich! https://www.zeit.de/2021/14/erinnerung

skultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte?utm_referrer=https%
3A%2F%2Fwww.google.com%2F. Zugegriffen: 19. Aug. 2023.

Hinweis des Verlags Der Verlag bleibt in Hinblick auf geografische Zuordnungen und Gebietsbezeich-
nungen in veröffentlichten Karten und Institutsadressen neutral.

K

https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/2021/14/erinnerungskultur-gedenken-pluralisieren-holocaust-vergleich-globalisierung-geschichte?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F

	Pluralität der Geschichte(n)?!
	Zusammenfassung
	Abstract
	Einleitung
	Theoretische Annäherungen und Forschungsstand
	Holocaust Education und Erinnern in pluralen Gesellschaften
	Herausforderungen gesellschaftlicher Erinnerungsdebatten in pluralen Gesellschaften
	Stand der Forschung zu Holocaust Education in pluralen Gesellschaften
	Forschungsdesiderat

	Methodisches Vorgehen
	Das Feld der pädagogischen Erinnerungsarbeit: Ein Überblick über Holocaust Education für Erwachsene in der Migrationsgesellschaft
	Auftrag und Ziel der Bildungseinrichtungen: Demokratieförderung durch Anerkennung von Vielfalt
	Verwobene Geschichte(n): Zur Verhandlung multiperspektivischen Erinnerns in einer pluralen Gesellschaft
	Zusammenfassung und Ausblick
	Literatur


