EICHSTATTER STUDIEN

NEUE FOLGE

Banp LII

Peter Paul Bornhausen

Christlicher Rationalismus



EICHSTATTER STUDIEN

Im Auftrag von Professoren
der Theologischen Fakultét
der Katholischen Universitit Eichstitt
herausgegeben von
Konstantin Maier und Erwin Mdde

NEUE FoLGE

BanDp LII

Peter Paul Bornhausen
Christlicher Rationalismus

VERLAG FRIEDRICH PUSTET
REGENSBURG



Peter Paul Bornhausen

Christlicher Rationalismus

Anregungen der Philosophie Claude Bruaires (1932-1986)

VERLAG FRIEDRICH PUSTET
REGENSBURG



Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im
Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

ISSN 0170-9402
ISBN 3-7917-1889-4

© 2004 by Verlag Friedrich Pustet, Regensburg
Umschlaggestaltung: Martin Veicht, Regensburg
Satz: Katharina Kriines, Augsburg
Druck und Bindung: Friedrich Pustet, Regensburg
Printed in Germany 2004



Vorwort

Vorliegende Arbeit wurde im Wintersemester 2002/2003 von der Theologischen
Fakultét der Katholischen Universitdt Eichstitt als Inaugural-Dissertation ange-
nommen. H.H. Prof. Dr. Alfred GlaBer erstellte nicht nur das Erstgutachten: Er
hat die Arbeit angeregt und seinem Schiiler ermoglicht, am Thema zu wachsen.
Mit Fug nenne ich ihn meinen Doktorvater. Herrn Prof. Dr. Nobert Fischer
danke ich fiir das Zweitgutachten sowie den Eichstdtter Studien fiir die Auf-
nahme in ihre Reihe.

Fiir mein Studium und dariiber hinaus waren die Seminarveranstaltungen bei
Herrn Dr. Franz Bader und Frau Dr. Margot Schmidt entscheidend, nicht zuletzt
meiner Kommilitonen wegen, Dr. Viki Ranff und Dr. Martin Augustinus Till-
mann, der mein Taufpate wurde. Zu unseren abends fortgesetzten Kolloquien in-
ter pocula kam Dr. Thomas H. Stark bereichernd hinzu.

Einen Blick in das weite Herz der Kirche gewéhrte das Dogmatische Ober-
seminar am Lehrstuhl von H.H. Prilat Prof. Dr. Michael Seybold. Thm und sei-
nen Mitarbeitern, Herrn Akademischen Oberrat PD Dr. Erich Naab und Frau
Dr. Ulrike Wolitz, ein herzliches ,,Vergelt’s Gott!* fiir diese Lektion.

Danken mochte ich meinen Eltern, Nicole und Dr. Michael Bornhausen, fiir
alles, was sie ihrem katholischen Kuckucksei in die Wiege gelegt haben. Fiir die
besondere Hartnickigkeit meiner Mutter ,,Merci Mamou!* Meinem Bruder Sté-
phane schulde ich mehr als er vermutlich glaubt. Aufnahme wie an Sohnes Statt
habe ich bei meinen Schwiegereltern Anneliese und Helmut Fackler gefunden,
deren Grof3ziigigkeit jeder Beschreibung spottet. Meiner Frau Almut danke ich
fir ihre Zuversicht, unseren Kindern Anna Maria, Elisabeth und Anton fiir das
Dulden so mancher Abwesenheit. Nennen will ich schlieBlich Joseph Bouté, in
dem sich verdichtet, was Freunde und Lehrer sein kénnen.






Inhalt

VOTWOTt .. e 5
L. Claude Bruaire (1932-1986) ....................... 9

Bibliographie Claude Bruaire ....................... 21
II. ,,Christlicher Rationalismus*.

I11.

IV.

VL.

Metaphysik und Apologetik bei Cl. Bruaire ........... 26
Exkurs: Erkenntnis und Wirklichkeit .............. 39-44
Logik der Existenz .................. ... ... ... ..... 58
Exkurs:

Bruaires Interpretation der Hegelschen SchluBBlogik .. 72-78

Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen .. 89

Exkurs: Politik und Metaphysik ................... 105-112
Substanz und Subjekt. Ontologie der Person ......... 124
Exkurs: Die ethische Verpflichtung ............... 159-162
Philosophie der Schopfung und der Trinitat ......... 165

Lateratur ... 208






I. Claude Bruaire (1932-1986)

Obwohl man ihn ,.einen der kraftvollsten Denker in dieser Zeit** genannt hat,’ ist
Claude Bruaire mittlerweile vollig in Vergessenheit geraten. Zu seinen Lebzeiten
galt der franzosische Philosoph als ,,schwierig®; Bruaire hat sich mit seinem oft
abrupten, dichten Stil einer breiteren Rezeption geradezu widersetzt. Kaum eine
Rezension zu seinen Biichern verschweigt den Arger iiber das ordentliche Stiick
Arbeit, das er seinen Lesern zumutet. Das ist wohl der Grund, warum Bruaire im
deutschsprachigen Raum gar nicht erst bekanntgeworden ist, denn es ist fast un-
méoglich, ihn angemessen zu iibersetzen.?

Ferner ist Bruaire auch deswegen nicht im aktuellen Pantheon der Gelehrten
zu finden, weil er in erkldrtem Widerspruch zu einigen charakteristischen Stro-
mungen modernsten philosophischen Denkens steht. Sein Eintreten fiir die
Metaphysik als der notwendigen, weil vollstindigen Darstellung der Wirklich-
keit stoft sich am heutigen Verzicht auf eben diese Vollstindigkeit, wobei fiir
Bruaire dieser Verzicht auf einer metaphysischen Vorentscheidung hinsichtlich
des Vermdgens und der Reichweite philosophisch-verniinftiger Darstellung
iiberhaupt beruht.

Insofern aber einige von Bruaire als Pseudo-Bescheidenheit bloBgestellten
Spielarten modernen Denkens bei ihrem Triumphzug durch den philosophisch-
theologischen Kosmos ihren Paroxysmus noch nicht erreicht haben, ist nicht da-
mit zu rechnen, dal dem Werk Bruaires grofles Interesse zuteil werden wird.
Auch deswegen nicht, weil die teilweise unorthodoxe Art und Weise, wie Bruaire
Metaphysik betrieben hat, bei einigen Gralshiitern klassisch-philosophischer
Stromungen starke Vorbehalte geweckt hat.

Die vorliegende Arbeit wird daran nichts d&ndern und muB es auch nicht. Sie
will lediglich Bruaire, dem sie sich verdankt, selber zu Wort kommen lassen.
Dafiir geben einige Aspekte heutigen Denkens — jenseits wie diesseits des
Rheins — seinen originellen Ansétzen vielleicht deutlichere Konturen, als es
etwa zu seinen Lebzeiten der Fall war. Hinsichtlich der einen oder anderen
grundlegenden Problemfelder war es lohnend und aktuell, diese Ansdtze her-
auszustellen.

' X. Tilliette, Le Christ de la philosophie, Paris: Cerf 1990, 104, Anm. 21.

2 Die Ubersetzung eines seiner Werke unter dem Titel ,,Die Aufgabe, Gott zu denken® (Freiburg
1973) trifft entscheidende Nuancen nicht, womit das Buch unverstdndlich bleibt. Aus der deutschen
Ausgabe wird nicht klar, wann Bruaire eine Position referiert, die er zu entkriften sucht, und welche
Position er selber vertritt. Uberraschenderweise wurde Bruaire mit einem Stichwort in der dritten
Auflage des ,,Lexikon fiir Theologie und Kirche* (Bd. 2, 708) bedacht. Allerdings erwihnt dieses sein
Hauptwerk ,,L’étre et I’esprit* (1983) mit keiner Silbe. Dafiir ist darin der Satz ,,Seine Religions-Phi-
los. (Le droit de Dieu, P 1974) vertritt die These v. der Befreiung der Vernunft durch die gesch. Reli-
gion* ein leicht abgewandeltes Zitat aus dem Vorwort zu der o. a. deutschen Ubersetzung.



10 Claude Bruaire (1932—1986)

Claude Bruaire wurde am 15. Mai 1932 in Paris geboren. Seine Familie
stammte urspriinglich aus der Provinz, er wuchs in eher einfachen, biirgerlichen
Verhiltnissen auf.’ Zu den priigenden Erfahrungen seiner Generation gehoren
die Besatzungszeit durch Hitlerdeutschland und das franzésische Fiasko in Indo-
china. Bruaire war Stipendiat des angesehenen Collége Stanislas und kam mit
16 Jahren an das Knabenseminar in Versailles. Der begabte Gymnasiast wollte
Missionar werden, zog als Alumne nach Paris und durchlebte die fiir ihn und
seine Generation besonders traumatisierenden Ereignisse um den Krieg in Alge-
rien (1954—1962, Staatskrise 1958).

Als Priesteramtskandidat im Séminaire des Carmes horte er Vorlesungen am
Institut Catholique und litt ,,am Elend einer sklerotischen, eingekapselten Theo-
logie*,* die in Bruaires Augen nicht viel von Gott verstand und intellektuellem
Schwung nicht gerade zutrdglich war. Der besonders vom philosophischen
Unterricht enttduschte Claude Bruaire sparte nicht mit Spott und behielt zeitle-
bens so etwas wie einen Ekel vor dem neuscholastischen Unterricht.® Er be-
suchte oft Gabriel Marcel, der junge Intellektuelle um sich zu scharen pflegte,
und fand Gelegenheit, von P. Gaston Fessard SJ in die Lektiire Hegelscher
Schriften eingefiihrt zu werden,® was ihn wohl geistig bereichert haben muB,
ihm aber das MiBtrauen seiner Kommilitonen und der Oberen eingetragen hat,
da er sich nach und nach den Ruf eines gefidhrlichen Modernisten erwarb.” Als er
aus dem Krieg in Algerien zurlickkehrte, paflite er nicht mehr in das Bild, das
man sich von einem kiinftigen Priester machte.

Nachdem er zum wiederholten Male nicht zur Subdiakonatsweihe zugelassen
worden war, verliel Bruaire das Seminar. An der Sorbonne studierte er Philo-
sophie, legte 1960 die fiir die Anstellung an Hochschulen erforderliche Staats-
priifung (agrégation) ab und unterrichtete bis zu seiner Promotion Philosophie an

3 Vgl. X. Tilliette, In memoriam Claude Bruaire 1932-1986, in: GM 9 (1987) 237-248, 238. Bru-
aires Familie stammte aus Prades (Haute-Loire).

4 Tilliette, In memoriam, 242.

> Andererseits horte er am Institut Catholique auch den spiteren Kardinal Jean Daniélou SJ, den
Plotin- und Marius-Victorinus-Herausgeber Paul Henry SJ sowie den Thomas-Forscher und Kon-
zilstheologen Guy de Broglie SJ.

¢ Marcels Wohnung in Paris war Schauplatz regelméBiger philosophischer Treffen (die berithmten
Vendredi-soirs), an denen auch Fessard — Marcels Beichtvater — mit vielen anderen teilgenommen
hat, vgl. H. de Lubac et al. (Hrsg.), Gabriel Marcel-Gaston Fessard. Correspondance 1934—-1971, Pa-
ris: Beauchesne 1985. Marcel war in diesen Jahren mehr als beriihmt, das Hauptwerk von G. Fes-
sard, La Dialectique des Exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola, 3 Bde., Paris: Aubier
1956/1966, Lethielleux 1984, las Bruaire spéter im Privatissimum mit einigen Schiilern. Bruaire hat
Fessard, der 1978 verstarb, in einer seiner letzten Verdffentlichungen, La dialectique, Paris: PUF
1985 (*1993), ein Denkmal gesetzt. Zu Fessard vgl. M. Sales, Fessard, in: LThK?, Bd. 4 (1995),
1249, ders., Gaston Fessard, in: ChP, Bd. 3 (1990), 487-499, 488: Fessard habe sich bemiiht, ,,das
christliche Mysterium auf philosophische Weise ins Denken zu integrieren. Vgl. auch H. Card. de
Lubac, Meine Schriften im Riickblick, Einsiedeln 1996, 527-532.

7 Bruaire hatte nur den Mittwoch nachmittag frei, um Besorgungen zu erledigen, nutzte die Gele-
genheit jedoch vornehmlich dazu, zu Fessard zu rennen, um Hegel zu studieren.



Claude Bruaire (1932—1986) 11

einem Gymnasium in Versailles. Am 30. Mai 1964 verteidigte Bruaire seine bei-
den, bei Paul Ricoeur erstellten Dissertationen.®

Das geistige Leben war in Paris seit den Nachkriegsjahren aullergewdhnlich
rege; breite Resonanz fand das politisch-6ffentliche Engagement von Jean-Paul
Sartre und Albert Camus, die als Philosophen, Dramaturgen, Romanciers und
Journalisten wirkten. In ihren Stammcafés in Saint-Germain-des-Prés wurden
Sartre und seine lebenslange Vertraute Simone de Beauvoir zu einer regelrech-
ten Touristenattraktion. Auch nach dem Offenbarwerden der stalinistischen
Greuel und trotz der brutalen Niederwerfung des Ungarnaufstands war die An-
ziehungskraft des Kommunismus auf Intellektuelle noch fast ungebrochen, was
Nonkonformisten wie Frangois Mauriac und Raymond Aron schmerzlich zu
spiiren bekamen. Der Algerienkrieg mit seinen biirgerkriegsédhnlichen Aus-
wirkungen polarisierte die Nation in zwei unverséhnliche Lager, deren geistige
Barrikaden auch das schon lidngst nicht mehr homogene katholische Milieu
durchzogen. Nach der 1953 beendeten Episode der ,,Arbeiterpriester”, die fiir
das gesellschaftspolitische Engagement vieler Katholiken von damals beispiel-
haft ist, begegnete die Solidaritdt christlicher Studentenorganisationen mit ihren
verfolgten algerischen Kommilitonen der pldtzlichen Auferstehung national-
konservativer Elemente, wie sie sich vordem um die Action frangaise geschart
hatten. Von einigen hohen Offizieren unverhohlen angestachelt, die sich im Na-
tionalkatholizismus das ideologische Gegenmittel zu Kommunismus und Rebel-
lion auserkoren hatten, veranstalteten beurlaubte Fallschirmjiger in den Gangen
der Sorbonne wahre Priigelorgien im Namen Jeanne d’ Arcs.

Nach einer unerwartet glimpflich iberwundenen Krise konnte Frankreich ein
wenig verschnaufen und wurde wie im iibrigen Europa zu einer von Beatles-
Songs befriedeten Konsumgesellschaft. Strukturalismus, Psychoanalyse und
,Nouveau roman‘ wirkten mit ihren kiihlen Theorien wie Labsal fiir die ideolo-
giemiiden Franzosen und brachten Claude Lévi-Strauss und Michel Foucault,
Alain Robbe-Grillet und Jacques Lacan zu Weltruhm. Im Zueinander von Kirche,
Wissenschaft und Gesellschaft tragen nicht zuletzt die posthum verdffentlichten
Schriften Pierre Teilhards de Chardin und das mit groem Interesse verfolgte
Zweite Vatikanische Konzil zu verséhnlichem Optimismus bei.

Die Ereignisse von Mai/Juni 1968 fiithrten den Sturz des charismatischen Ge-
nerals De Gaulle und einen gesellschaftlichen Umbruch unerhdrten Ausmaf3es
herbei. Die Kirche ihrerseits spiegelte diese Verhéltnisse wider, ergriff oft ein-
seitig Partei in gesellschaftspolitischen Konflikten oder stemmte sich dagegen,
war jedoch schlieBlich der unumschrénkten Kontestation gegeniiber machtlos
und leistete damit wider Willen der Entchristlichung weiter Bevdlkerungsteile
Vorschub. Integristische Bewegungen, welche die scheinbaren Briiche innerhalb

8 L’affirmation de Dieu. Essai sur la logique de ’existence, Paris: Seuil 1964 (kiinftig AD), Logi-

que et religion chrétienne dans la philosophie de Hegel, Paris: Seuil 1964 (kiinftig LR). Bruaire
heiratete eine Arztin, die Tochter der Philosophin und Marcel-Mitarbeiterin Jeanne Delhomme, vgl.
Marcel-Fessard. Correspondance, 317, Anm. 5.



12 Claude Bruaire (1932—1986)

der legitimen Entwicklung der Kirche und ihrer Verkiindigung ins Leben geru-
fen hatten, nahmen diese Herausforderung auf ihre Art und Weise an, bis hin zur
Allianz mit rechtsextremen politischen Gruppierungen. Nach 1968 war die Ge-
sellschaft zersplittert und unfahig, den geistigen Herausforderungen moderner
Industriestaaten effektiv zu begegnen. Gesellschaft und Kirche waren binnen
kiirzester Zeit kaum mehr wiederzuerkennen.’

Bruaire dagegen ist sich gleich geblieben. Er hat die Auseinandersetzungen
mit seiner Zeit nicht gescheut, scheint aber selbst gegen jedwede Stromungen
immun und in seinen Hauptaussagen ausgesprochen friihreif gewesen zu sein.!'?

Bruaire nannte Gabriel Marcel seinen Lehrer,'! dessen Denken in allen Wer-
ken Bruaires zahlreiche diskrete Spuren hinterlassen hat, dessen Einfluf} be-
sonders aber in dem dezidierten Anspruch, metaphysisches Denken nicht versie-
gen zu lassen, voll zum Austrag kommt. Seine Quellen und der Anstof3 seines
Denkens sind in den ersten Arbeiten vor allem aber die durch Fessard zueinan-
der vermittelten Einsichten Maurice Blondels und G. W. F. Hegels.'> Besonders
hervorzuheben ist Félix Ravaissons suggestive Untersuchung iiber die Gewohn-
heit, die Bruaire so oft gelesen hatte, daf er sie nahezu auswendig konnte.'* In
,Laffirmation de Dieu* dullert Bruaire seine Absicht, Blondels Ansatz weiter-
zuverfolgen, ndmlich eine der menschlichen Existenz zugehdrige Logik nach-
zuzeichnen. Diese also systematisch angegangene Anthropologie soll als ver-
vollsténdigte Logik der Existenz die zentralen menschlichen Vermdgen in ihrer
Artikulation darstellen, die als Logik nur darum auch eine vervollstindigende
ist, daB sie in der Behauptung, in der Bejahung Gottes miindet und — kdnnte man
sagen — sich dem Ubernatiirlichen nicht verschlieBt.'*

Wenn das Anliegen und die Diktion Blondelschen Ursprungs sind, so ver-
dankt Bruaire vor allem einem originell angeeigneten Hegel das, was sein ge-
samtes Oeuvre anfangs so sehr charakterisiert, nimlich die dialektische Darstel-
lungsweise: Er identifiziert die Typologie des existentiellen Verhaltens samt den
darin implizierten philosophischen Haltungen als Thesen, die als systematische

®  Vgl. M. Winock, Le Siécle des intellectuels, Paris: Seuil 21999, 487-754.

10" Vgl. Tilliette, In memoriam, 239: ,,Si quelque chose pouvait tant soit peu tempérer notre chagrin,
ce serait sa confidence qu’il estimait avoir dit I’essentiel de ce qu’il avait a dire, notamment dans
sa trilogie®. Zu Bruaires Friihreife, seiner Konsequenz und der natiirlichen Abfolge der Schwer-
punkte in seinen Biichern vgl. A. Chapelle, L’itinéraire philosophique de Claude Bruaire : De Hegel
a la métaphysique, in: RPFE 115 (1990) 5-12.

" In Bruaires Rezension zum Briefwechsel Marcel-Fessard (ArPh 49 [1986] 497-498, 497) heifit
es: ,,Ich hatte das Gliick, die Gnade, Gabriel Marcel und Gaston Fessard als einzige Lehrer (maitres)
zu haben.

12" Vgl. Fessard, La Dialectique, Bd. 1, 6, Anm. 1. Dem schon friiher eingesehenen Verhiltnis bei-
der Denker geht ausfiihrlich nach P. Henrici, Hegel und Blondel, Pullach 1958, bes. 4, Anm. 4, 23,
Anm. 31.

13 F. Ravaisson, De I’habitude (1838), Paris: Vrin 1984. Vgl. C. Bruaire, La médiation de 1’habi-
tude, in: EPh 58 (1984) 467-479.

!4 Bruaire hat Blondel eine eigene Untersuchung gewidmet, Dialectique de L’Action et preuve
ontologique, in: RPFE 111 (1986) 425-433. Wertvolle Hinweise zur Tradition, aus der Bruaire
schopft, gibt R. Kiihn, Franzosische Reflexions- und Geistesphilosophie, Frankfurt 1993.



Claude Bruaire (1932—1986) 13

Gestalten das menschliche Selbstverstindnis im Laufe der Geschichte gepragt
haben. Die drei Prinzipien der Existenz, das sind Freiheit, Streben und Sprache,
werden dialektisch gefaft, das heilit jeweils zu zweien in ein antithetisches Ver-
héltnis zueinander gebracht, aus dem, mangels Vermittlung durch ein Drittes,
das Ungleichgewicht der systematischen und historischen Positionen erhellt.'
Den aufgewiesenen Gegensétzen, deren ruindse Konsequenzen fiir den Men-
schen Bruaire nicht miide wird zu beschreiben, folgt die anhand der Hegelschen
SchluBlogik erarbeitete Vermittlung der drei Existenzprinzipien,'¢ die ihrerseits
von einer originellen Fassung des ontologischen Beweises gekront wird.

Die zweite, komplementére Arbeit iiber ,,Logik und christliche Religion in der
Philosophie Hegels* fiihrt den — freilich nicht unumstrittenen — Nachweis, daf}
die Religionsphilosophie als systematischer Angelpunkt das Hegelsche Gesamt-
werk beherrscht.!” Bruaire (und das scheint ihm noch heute den haut-goiit sei-
tens der professionellen Katholizitit in Frankreich einzubringen'®) nimmt Hegel
als denjenigen ernst, der als Philosoph die tatsdchlich ergangene Offenbarung
wirklich ernstgenommen hat. Es war aufzuzeigen, dafl Hegel der Philosoph war,
fiir den das Absolute sich restlos gezeigt hat und nicht etwa durch den Menschen
entschleiert wird."

Bruaires Eigenart war es nun, wie Albert Chapelle es ausdriickt, im Hegel-
schen Corpus die ,,Philosophie als die Wahrheit des Christentums und seiner Dar-
stellung des Geistes wiederzuerkennen®, und das aus katholischer Perspektive.?

Claude Bruaire publizierte rege in vielerlei Verdffentlichungsorganen, mei-
stens seine vor diversen Hegelgesellschaften gehaltenen Vortrige. Einen
Schwerpunkt seiner Forschungsarbeit bedingten die von Enrico Castelli im An-
schluB an die Bultmann-Kontroverse nach Rom einberufenen Kolloquien.?!

15" Vgl. D. Leduc-Fayette, Désir et destin, in: EPh 62 (1988) 289-300, 291.

16 Vgl. G. W. F. Hegel, Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften (1830), Hamburg 1991,
§§ 574-577.

17 Vgl. A. Chapelle, Présence de Hegel en France : G. Fessard et Cl. Bruaire, in: RPFE 115 (1990)
13-26, 16.

8 D. Dubarle, Dieu avec 1’étre, Paris: Beauchesne 1986, 3, macht Bruaire den Vorwurf, die Theo-
logie ,,verhegelt* zu haben.

19 Vgl. LR, 13f,, 65 und besonders 182: ,,prinzipielle Behauptung des Hegelschen Diskurses: Jedes
Wissen ist durch die Offenbarung des Absoluten erworben.” Vgl. dazu auch J. Brun, La pensée de
Hegel selon Claude Bruaire, in: EPh 62 (1988) 309-313, 310.

20" Chapelle, Présence de Hegel, 18. Chapelle spielt auf die konfessionell gebundene Transforma-
tion Hegelschen Denkens durch Bruaire und ihn selbst an. Darin trennen sich beide wie schon Fes-
sard von vielen Hegelinterpreten, daf3 sie als Philosophen nicht bei Hegels ,,milbrauchlicher Lektiire
der Kirchengeschichte* (LR, 183) stehenbleiben, sondern sich das Konsistente an Hegels System zu
eigen machen, ohne dessen eigentiimliche Verzerrungen zu iibernehmen. Das erinnert an Blondel,
der im Anschluf an die Kontroverse mit dem Philosophichistoriker E. Bréhier um Realitit und Mog-
lichkeit einer christlichen Philosophie eine ,,katholische Philosophie* angekiindigt hatte (Y a-t-il une
philosophie chrétienne?, in: RMM 38 [1931] 599-606).

2l Die Beitriige liegen mit anderen vor in: Pour la métaphysique, Paris: Fayard 1980 (kiinftig PM).
Vgl. Tilliette, In memoriam, 238: ,,Il montrait I’image du philosophe dans la cité. Que de congres et
colloques il a fréquentés! On 1’a vu a Curitiba, a Stuttgart, 8 Moscou, a Helsinki, a Palerme et, sou-
vent, a Rome. Son appartenance aux trois sociétés hégéliennes entrainait des invitations.*



14 Claude Bruaire (1932—1986)

Bruaire war es vor allem ein in seinem Glauben begriindetes Anliegen, die ka-
tholische Kirche intellektuell gegen die korrosiven Meinungen ihrer Gegner und
vermeintlichen Freunde zu wappnen. Er sah im Glauben der katholischen Kirche
einen ,,AnstoB“, eine ,,Anregung® der philosophischen Vernunft.?> Einerseits
suchte er sich zeitlebens von einer Philosophie abzugrenzen, welche die Theologie
zur Philosophie macht, andererseits sah er klar, da3 die Offenbarung ihre Inhalte
der Vernunft mitteilt, daB3 sie also Offenbarung der Vernunft ist. Somit kampft er
an zwei Fronten. Einwénden darf allerdings entgegengehalten werden, daf3 es der
Akt des Glaubens selbst verlangt, das Denken zu verwandeln; weswegen sollte
man auch ein Denken hegen, das sich durch Verschlossenheit auszeichnet? Ferner
geschieht die Aufnahme theologischer Anregungen durch die Philosophie; somit
bringt diese nicht das zur Geltung, was sie erst zu entdecken behauptet. So sehr
Bruaire die Bezeichnung seines Denkens als ,,Christliche Philosophie* ablehnte,
war ihm der christliche Zuwachs an Rationalitdt geeigneterer Ausgangspunkt des
Philosophierens als etwa der idealistische Mythos eines bei sich selbst beginnen-
den Denkens, welches das Absolute nach dem Bild entwirft, das es von sich als
Subjekt schon langst hat.

Diesen Zusammenhingen ist besonders die ,,Philosophie des Leibes* gewid-
met;>® dort weist Bruaire nach, daB hinter wirklich jeder Anthropologie eine mehr
oder weniger deutliche Prikonzeption des Absoluten steckt. Gott und Mensch, die
beide gedanklich nicht bis ins Letzte durchdrungen werden kdnnen, verweisen
gleichwohl — abyssus abyssum invocat — aufeinander.>* An der Darstellung der ver-
schiedenen Fassungen des Leib-Seele-Problems entlang legt die Untersuchung oft-
mals uneingestandene Pramissen blof und stellt diesen ein bestimmtes Absolutes
entgegen, iiber das man sich nicht auszuschweigen braucht. Mit dem Ergebnis — der
philosophischen Bestimmung des Menschen als Geschopf — macht Bruaire endlich
plausibel, wie Reflexion und Freiheit, Vernunft und Wille sich mit dem Leben des
Leibes verbinden, ohne Geist und Natur jeweils auf ihr anderes einzuschranken. Die
letztlich doch sehr geheimnisvolle Verwandlung eines intelligiblen, immateriellen
Sinnes in leiblich bedingte und nur darin sinnvolle menschliche Laute oder Gesten
findet ihre kldrende Entsprechung im Gedanken der Menschwerdung Gottes. Mit
diesem inkarnatorischen Prinzip werden einseitig materialistische oder evolutioni-
stische Versuche, Personalitit zu verstehen, korrigiert. Die ,,Philosophie du corps®

22 PM, 127-177 (,,suscitations chrétiennes de la philosophie*). Bruaire sieht in der durch das Chri-
stentum angeregten ,,ganzen* Vernunft ein wirksames Gegenmittel zur ,reinen” Vernunft, zur
,,pseudo-demiitigen, bloBen“ Vernunft Kantischer Provenienz, vgl. C. Bruaire, Hegel et le probleme
de la théologie, in: L. Rumpfet al. (Hrsg.), Hegel et la théologie contemporaine, Genf: Delachaux &
Niestlé 1977, 94-98, 94.

23 Philosophie du corps, Paris: Seuil 1968 (kiinftig PC).

24 PC, 10: ,,So kann man sagen, daB der Leib in der Weise verstanden wird, wie das Absolute be-
griffen ist, selbst wenn Gott geleugnet und Begreifen abgelehnt wird.” Vgl. J.-F. Marquet, Corps et
subjectivité chez Claude Bruaire, in: RPFE 115 (1990) 71-78, 72: ,,Toute ’oeuvre de Bruaire, en un
sens, apparait comme une confrontation persévérante avec ces deux ,infracassables noyaux de nuit*
que sont, aux deux poles du savoir, le mystére de la Trinité et le secret du corps : deux ténébres,
I’une par exces, I’autre par pénurie de sens®.



Claude Bruaire (1932—1986) 15

zeigt auf, dal man Leben und Tod nicht der Biologie zu iiberlassen braucht. Viel-
mehr ist der menschiche Leib mehr als er selbst, weil das Menschsein bei allen sei-
nen leiblichen Bedingungen doch nicht aus der Natur abzuleiten ist. Damit weist das
Buch tiber sich hinaus und bereitet Bruaires Ontologie des endlichen Geistes vor.

Neben Hegel, Blondel und Ravaisson war es F. W. J. Schelling, dem Bruaire die
entscheidenden, weil weiterfiihrenden Einsichten verdankt. Davon zeugt nicht nur
die kongeniale, fast schon andichtige Einfithrung in eine Textsammlung Schel-
lings,? sondern auch die systematische Durchdringung des zentralen ,,Primordial-
begriffs®, der absoluten, unendlichen Freiheit. Zusammen mit Schellings (ebenso
christlich angeregtem) Denken der Ewigkeit als der Fiille der Zeiten erlaubt es die-
ser Begriff des absolut Absoluten, die Philosophie zum adventlichen Unternehmen
umzugestalten, denn ein absolut freier Gott liberschreitet etwaige ,,garstig breite*
Grében (Lessing) ohne Miihe.

Von 1967 bis 1972 war Bruaire Assistent am Fachbereich Philosophie der jungen
Universitéit Tours, von 1973 bis 1979 dort Professor fiir Philosophie.?® Seine An-
thropologie in systematischer Hinsicht beschlie3t er 1974 mit der ,,Politischen Ver-
nunft**.?’ Das politische Geschehen hat Bruaire stets aufmerksam verfolgt; fraglos
finden sich auch im politischen Gestaltungswillen uneingestandene metaphysische
Vorurteile, die er mit den bislang bewdhrten Instrumentarien bloBlegt. Bruaire
bringt zentrale Begriffe in Zusammenhang: Freiheit und Gerechtigkeit, Gesellschaft
und Staat, Nation, Geschichte und politische Vernunft. Die analytische Methode er-
laubt Riickschliisse auf die Prinzipien der modernen Gesellschaften und erarbeitet
Auswege aus den fatalen Alternativen: ,,Binire Dialektik der gnadenlosen Gegen-
sdtze, die gleichermaflen die Kirche und die Gesellschaft zerstoren, wie Integrismus
und Progressismus, dogmatischer Fixismus und Kerygma und Anruf, Technokratie

(Saint-Simonismus) und Revolution, Materialismus und Theomorphismus*.%®

25 Schelling ou la quéte du secret de I’étre, Paris: Seghers 1970, 9-83 (kiinftig SCH). Tats4chlich
handelt es sich um einen Kommentar einzig der ,,Weltalter”, Bruaires stdndiger Lektiire; Tilliette, In
memoriam, 242, duflert vorsichtig, vielleicht habe Bruaire die Sache mit ,,ein wenig zuviel Opti-
mismus gesehen®.

26 Seine Berufung erfolgte auf Vermittlung Pierre Mesnards und Henri Gouhiers. Bruaire versuchte
wohl, das Klima der Sorbonne in die Provinz zu exportieren. Er rieb sich in Tours heftig an den stu-
dentischen Wirren und versicherte sich der Verachtung seiner nicht-philosophischen, meist im poli-
tischen Linksextrem beheimateten Kollegen, die ihn fiir klerikal und reaktionér hielten. In Tours, wo
er auch Lehrbeauftragter fiir Philosophie an der Medizinischen und Rechtswissenschaftlichen Fa-
kultdt war, verbrachte er immer nur zwei Tage in der Woche, blieb also bis auf den Mittwoch und
Donnerstag in Paris wohnen. Trotz ungiinstiger Rahmenbedingungen (die Universitdt Tours erlebte
ihren letzten studentischen Streik erst 1976) griindete Bruaire 1974 eine Forschungsgruppe fiir Reli-
gionsphilosophie, die er bis 1979 leitete. Seine Nachfolger waren J.-F. Marquet und J.-L. Vieillard-
Baron. Bruaire iibernahm auch oft Referate in beruflichen Weiterbildungskursen fiir hohere Ange-
stellte verschiedener Wirtschaftsunternehmen.

27 La raison politique, Paris: Fayard 1974 (kiinftig RP).

28 X. Tilliette, La philosophie et I’ Absolu, in: RPFE 115 (1990) 79-87, 83. Vgl. auch Tilliette, In me-
moriam, 245: , Prenant son départ de Clausewitz, Bruaire n’entendait nullement exposer une philoso-
phie de la societé et des societés, encore moins exposer une philosophie de I’histoire, mais amorcer
une réflexion en profondeur sur les implications métaphysiques et religieuses du politique et de ses
figures. Une tache que ses maitres Daniélou et Fessard avaient 1’un pressentie et I’autre défrichée.”



16 Claude Bruaire (1932—1986)

Die mit ,,La raison politique* abgeschlossene systematische Anthropologie
Bruaires hat in zehn Jahren das Skelett der Hegelschen Enzyklopadie abgepaust
und vervollstandigt: Logik, Natur und Geist spiegeln die drei Existenzprinzipien
von Sprache, Streben und Freiheit wider. So hat Bruaire zuerst (AD) die Sphére
der Allgemeinheit als vollstindige, der Logik ihrer eigenen Prinzipien gehor-
chende Existenz (Mensch und Gott) dargestellt, dann (PC) die Besonderheit der
um ihre natiirlichen Implikationen konkretisierten Existenz (Mensch, Natur und
Gott), schlieBlich (RP) die Einzelheit und Aufgipfelung der geschichtlich ver-
mittelten, sozialen Existenz (Mensch und Natur, Mitmensch, Geschichte und
Gott). Bruaire fiihrt somit die Momente der Selbstvermittlung des Begriffs bei
Hegel als Konfiguration des endlichen Geistes aus, wobei die Anordnung von
Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit aus ihrer systematischen Vermitt-
lung heraus nach ontologischer Begriindung in einem Uberstieg verlangt.

Ein groBer Wurf gelingt Bruaire zuerst aber mit seinem ,,Recht Gottes*.?’
Neben der Beleuchtung heimlicher, metaphysisch-theologischer Vorlieben und
uneingestandener Bilder des Absoluten kommt Bruaires zweites Axiom hier voll
zum Tragen, ndmlich der Abweis eines unerkannten, weil unerkennbaren Abso-
luten. Mit der Rekonstruktion desjenigen Prozesses, den die Aufklarung gegen
Gott gefiihrt und scheinbar gewonnen hat, beleuchtet Bruaire den tieferen Zu-
sammenhang, der zwischen der Gottesfrage und dem Status menschlichen Den-
kens besteht. Tatsdchlich erscheinen doch meistens die mehr oder weniger eh-
renhaften Versuche in Theodizee erst, nachdem ein impotenter Gott vorab vor
den ,,Richterstuhl der Vernunft* gezerrt worden war, um ihm dann in weiner-
licher Manier die Wahl zwischen demiitigenden Exkulpationstechniken oder
schlichter Nichtexistenz zu lassen. Anders Bruaire: Er geht — um im Bilde zu
bleiben — in Berufung und entlarvt die erigierten Rationalismen an ihren defek-
ten Bildern eines Gottes der Philosophen, an ihren unzureichenden Konzeptio-
nen des Absoluten, und prangert zuvorderst die negativen Spielarten von Meta-
physik und Theologie an, die fiir Bruaire nur auf einen praktischen Atheismus
hinauslaufen kénnen, da Gott als der Unnennbare oder Ganz-Andere formal gar
nicht von Nicht-Gott zu unterscheiden ist.>’ Bruaire destilliert aus der Gotteskri-

2 Le droit de Dieu, Paris: Aubier 1974 (kiinftig DD). Bruaire gab Anfang der 70er Jahre die kurz-
lebige Reihe ,,.L’athéisme interroge* bei Desclée de Brouwer heraus, vgl. X. Tilliette, La théologie
philosophique de Claude Bruaire, in: Gr 74 (1993) 689-709, 698: ,,il (sc. Bruaire) ne le trouvait pas
tres interrogateur et il déplorait I’absence de plaidoyers athéistiques vigoureux.*

30 Ce livre veut gagner en appel®, wie es auf der Umschlagsriickseite von DD heifit. Vgl. schon
AD, 184 ff., 187: ,théologie négative — négation de la théologie selon le mot de Brunschvicg.”
DD, 21 die Einschitzung: ,,Die Negative Theologie ist die Negation aller Theologie. Ihre Wahrheit
ist der Atheismus.” Vgl. Tilliette, In memoriam, 242: ,Hegel lu a travers Fessard a joué le role
d’une levée d’écrou, par rapport a une tradition plus ancienne. Dieu est autrement autre, non-aliud.
Bruaire préserve le droit de Dieu a étre et faire moins que Lui-méme : ¢’est I’incarnation possible,
c’est la kénose. Mais ici le génial Schelling (pour Fessard c’était Kierkegaard) apporte le correctif
nécessaire a I’entreprise hégélienne.“ Claude Bruaire hat zwei wichtige Arbeiten betreut, die diesen
Themenbereich um Denken, Handeln und das vorausgesetzte Absolute betreffen: Y. Labbé, Huma-
nisme et Théologie. Pour un préambule de la foi, Paris: Cerf 1975, sowie D. Folscheid, L’esprit de
I’athéisme et son destin, Briissel: Editions Universitaires 1991.



Claude Bruaire (1932—1986) 17

tik deutlich die Karikatur einer reinen, sich von ihren eigensten Mdglichkeiten
amputierenden Vernunft heraus und macht mit den konkurrierenden, christlich
inspirierten und als solchen kenntlich gemachten Voraussetzungen den Weg fiir
eine positive Philosophie der Religion frei, die heute um so fruchtbarer ist, als
sie nicht gleichsam bei Adam und Eva anzufangen braucht, sondern dezidiert bei
Vorgaben beginnt, die sie zwar nicht erfunden hat, philosophisch anzuwenden
dafiir aber in vollem Recht ist.

Ab 1975 nahm Claude Bruaire zuerst als Redaktionsmitglied, dann als Direk-
tor an der Herausgeberschaft der franzosischen Ausgabe der Internationalen Ka-
tholischen Zeitschrift ,,Communio® teil.! Seine supervisorische Aufgabe festigte
bestehende Kontakte und erlaubte neue Verbindungen zu katholischen Intellek-
tuellen in Frankreich und Belgien, mit denen er gemeinsam das weiterfiihrte, was
ihn zu den Kolloquien Castellis nach Rom gezogen hatte. Aus Bruaires Eindruck
heraus, Forschungsgegenstinde der Religionsphilosophie und der spekulativen
Theologie wiirden vernachldssigt, erscheinen unter seiner Regie zwei Sammel-
béinde, die im franzodsischsprachigen Raum den bislang letzten Versuch illustrie-
ren, philosophisch-theologische Propéddeutik zu den Themen zu liefern, welche
die Kirche teilweise bereits desertiert zu haben scheint.>?

Weiter veroffentlichte Bruaire eine ,,Ethik fir die Medizin®, Frucht einer Vor-
lesungsreihe, die er auf Einladung der Medizinischen Fakultit in Tours gehalten
hat.33 Dort erginzt er Motive der klassischen Deontologie um die ontologische
Verwurzelung und Begriindung der ethischen Verpflichtungen einer Person. Die
Kiirze der Darstellung sowie die Zusammensetzung des Auditoriums aus einem
praktisch orientierten Studienfach bedingen die eine oder andere prignante For-
mulierung, die Bruaire seinen blindigen Argumenten beilegt. An konkreten Bei-
spielen arztlichen Handelns entlang konzipiert Bruaire eine Ethik, welche dieje-
nigen Prinzipien anwendet, die sich daraus ergeben, da3 der Mensch sich als frei
aufgerufene Seinsgabe vorfindet. Er bestimmt die drztliche Verantwortung als
abhéngig von einer vollstindig ausgefiihrten, um die Geistigkeit des Menschen
unverkiirzten und das heif3t ontologisch fundierten Anthropologie, was eine wenn,

31 Vgl. die Sondernummer der ,,Revue des Deux Mondes* (5 [1996] 61-123) zum Jubildum der
LIKZ. 109 heifit es: ,,Das erste Jahrzehnt (sc. von ,,Communio®) stellt in etwa die Bruaire-Epoche
dar*; 108: ,,Claude Bruaire hat uns (sc. die Mitarbeiter von Communio) nach und nach diskret die in-
tellektuellen Grenzen des vorkonziliaren Katholizismus erahnen lassen. Er hatte sie gekannt und war
einer der wenigen unter seinen Zeitgenossen, der sie — ohne ein grofles Drama daraus zu machen —
in seiner Jugend iiberwunden hatte, noch bevor die ,Institution® sich daran machte.“ Im Riickblick
wird Bruaire als ,,Vater der Zeitschrift dargestellt, die ansonsten nur ,,Grovéter hatte (Daniélou,
De Lubac, Le Guillou, Bouyer).

32 La confession de la foi chrétienne, Paris: Fayard 1977, La morale. Sagesse et salut, Paris: Fayard
1981. Der ,,Groupe Bruaire* traf sich jahrlich zweimal fiir zwei Tage in Chantilly bei Paris. Das Mo-
dell dieser Zusammenkiinfte war der 1971 von G. Soulages in Stra3burg einberufene Kongref der
Vereinigung ,,Fidélité¢ et Ouverture®, an dem Bruaire teilgenommen hatte, vgl. De Lubac, Meine
Schriften im Riickblick, 481f. Neben Bruaire, der die Teilnehmer rekrutierte und den Verlauf der
Tagungen organisierte, beseelte vor allem die Anwesenheit De Lubacs diese intellektuellen Ein-
kehrtage.

33 Une éthique pour la médecine, Paris: Fayard 1978 (kiinftig EM).



18 Claude Bruaire (1932—1986)

dann selten bedachte Binsenweisheit ist: ,,Die Alternative ist klar und deutlich.
Entweder ist das menschliche Wesen etwas anderes und mehr als der Leib, in dem
es lebt, und dann ist nicht alles moglich (...) oder aber nicht, und alles ist erlaubt,
ohne jeden Vorbehalt, es sei denn aus wirtschaftlicher Riicksichtnahme.*3* In die-
sem Buch entfaltet Bruaire gegen drohende manipulatorische Anwandlungen
aller Art die Ergebnisse seiner Anthropologie. Durch die Bestimmung des Men-
schen als ein sich selbst aufgegebenes Geistwesen, das die Moglichkeit hat, diese
Gabe auch zu veruntreuen, gewinnen menschliche Vollziige an Qualitit, die allein
ethische Relevanz haben und als solche Akte auch beschrieben werden kdnnen.
Die Konstellation von ,,Geist™ und ,,Sein* wird unter dem Begriff der ,,Gabe*
Bruaires weitere Philosophie auch terminologisch bestimmen.

1979 wurde Claude Bruaire an die Philosophische Fakultit der Universitét
Paris-Sorbonne berufen.>® Er hielt Vorlesungen iiber Metaphysik, Moralphiloso-
phie, Politische Philosophie, Anthropologie und Religionsphilosophie, die sich
besonders nach den landesweit aufgestellten Programmen des staatlichen Wett-
bewerbs (agrégation) richteten. An seinen Seminarveranstaltungen am Don-
nerstag abend nahmen auch Kollegen der philosophischen Fakultit teil, die Re-
ferate tibernahmen; auch bildete sich ein Schiilerkreis. Ein Schwerpunkt seiner
Forschungstatigkeit waren ungeniigend beachtete franzosische Philosophen des
19. und 20. Jahrhunderts.’” Zur selben Zeit brachte ihn der damalige Rektor des
Institut Catholique, der spitere Kurienkardinal Paul Poupard, in den Verwal-
tungsrat Bruaires fritherer Ausbildungsstitte.

1980 veroffentlichte Bruaire eine Aufsatzsammlung, die seine markantesten
Beitrdge ab 1964 vereinigt; dieser gab er den programmatischen Titel ,,Fiir die
Metaphysik®. Obwohl die zumeist fiir die Castelli-Kolloquien in Rom geschrie-
benen Beitréige sich zu einem homogenen Ganzen fiigen, wirkte das Buch wegen
der verschiedenen Schwerpunkte und des zeitlichen Auseinanderreiflens der
Beitriige doch ergiinzungsbediirftig.’® Die bereits 1974 als ,,allgemeine Ontolo-
gie® angekiindigte Grundlage der Anthropologie, die fiir die Dauer ihrer Erar-
beitung in Wartestellung bleiben muBte,*® gibt Bruaire erst 1983 mit seinem
Hauptwerk ,,Das Sein und der Geist“ heraus.*

3# EM, 36.

35 Zuerst erscheinen diese Grundbegriffe im Aufsatz Pour une ontologie de I’esprit, in: Savoir,
faire, espérer : les limites de la raison, Briissel: Publications des Facultés universitaires Saint-Louis
5(1976) 63-70.

36 Er hatte sich zuvor auch an die Universitit Paris-Nanterre beworben, dort war ihm aber seine
Schwiegermutter Jeanne Delhomme vorgezogen worden.

37 Die Ergebnisse der Arbeiten wurden publiziert: Sondernummer ,,Ravaisson®, in: EPh 58 (1984),
Sondernummer ,,Blondel“, in: RPFE 111 (1986). Geplant waren Arbeiten iiber H. Taine und E. Re-
nan. Eines der Forschungsvorhaben war das Werk Fessards.

3 Vgl. Tilliette, In memoriam, 246.

3 RP, 9: Seine am Hegelschen Dreischritt von Logik, Natur und Geist erarbeitete Anthropologie ist
,~Anfangspunkt einer allgemeinen Ontologie, die sie vorzubereiten hatte.

40 L’étre et I’esprit, Paris: PUF 1983 (kiinftig EE). Der Inhalt des Buches ist in den beiden letzten
Kapiteln von PM vorgezeichnet, die Bruaire eigens neu geschrieben hatte. Aulerdem findet sich auf
der Riickumschlagsseite von PM schon die Ankiindigung von EE.



Claude Bruaire (1932—1986) 19

Die Beschreibung der qualitativen Merkmale menschlichen Existierens ver-
langt von sich aus nach ontologischer Grundlegung; Bruaire dringt zur Metaphy-
sik des Geistes und seiner ersten, gottlichen Ursache vor. Das geistige Subjekt
wird durch Selbstannahme der personlichen Geistsubstanz und verniinftig-freien
Vollzug der leiblich-individuierten Existenz gebildet. Die einzelnen Akte des
Geistes sind durch dessen eigene, substantielle Reflexivitét ermoglicht und spie-
geln die pneumatische, reflexiv-expressive Bewegung des Seins aus Geist je wi-
der. Der Mensch ist sich selbst als Gabe, als Sein aus Gabe gegeben, als ,,onto-
dologisches* Subjekt vorgegeben.*! Auf die Gefahr hin, durch die Koppelung
von Sein und Geist als ,,Spiritualist* abgetan zu werden, insistiert Bruaire dar-
auf, dall — wenn der Geist kein Sein hat (und der Geist ist tatsdchlich aus dem
Befragen des Seins als solchem evakuiert) — die dekadente und auf andere Art
»seinsvergessene* Gefahr lauert, den Menschen als die Summe seiner Akte zu
definieren, die Natur zum Tréger seiner Akte zu kronen, das Subjekt zu verlieren
und so den Menschen zum Objekt der Natur zu machen.

Mit der Frische einer zutiefst originellen, Hegel durch Schelling korrigieren-
den Philosophie widmet sich Bruaire im zweiten Teil von ,,L’étre et ’esprit™ der
Erlduterung der trinitarischen Entdeckung, im Absoluten kreuzten sich eine Be-
wegung des vollkommenen Gebens (Vater zum Sohn) und einer vollkommenen
Riickgabe (Sohn zum Vater). Der freie Austausch endet nicht im Gleichstand,
weil ein dritter Term aus dem Vater fiir den Sohn und aus dem Sohn fiir den Va-
ter hervorgeht, der das Zeugen des Vaters und die Zuriickwendung des Sohnes
bestitigt. Diese unendlich konfirmierende Instanz der absoluten Reflexion ist
der Geist.

Bruaire verfafite noch einen kleinen enzyklopéddischen Band iiber ,,die Dia-
lektik*,*> der als eigenstindiges Werk innerhalb seines ,,Systems® nicht unter-
schitzt werden sollte, da er darin die Art und den Gehalt seines Philosophierens
darlegt. Das Buch liefert wie eine Zusammenfassung seiner ganzen Philosophie,
denn Bruaire komprimiert anhand der Darstellung des Begriffs der Dialektik
sein gesamtes Anliegen, ndmlich aufzuzeigen, wie die Logik der menschlichen
Existenz verlangt, wenn man schon denkt, richtig und zu Ende zu denken.

Ferner liegt die verdffentlichte Abschrift einer lingeren Rundfunksendung
vor,® die sich als Einstieg in Bruaires Denken sehr gut eignen mag, da sie — durch
die Beibehaltung des miindlichen Ausdrucks — die Schwierigkeiten umgeht, die
sich mitunter aus Bruaires Stil ergeben kdnnen. Auflerdem kommt Bruaire darin
auf alle von ihm behandelten Problemkreise zu sprechen, was die ungeahnte Ak-
tualitét seiner Philosophie herausstellt, sei es im Bereich der Anthropologie, der
Religionsphilosophie, der Politik oder der Bioethik.

41 PM, 262, EE, 51. Bruaire ergiinzt die klassische Seinslehre um den Begriff der ,,Ontodologie*,
mit welchem nicht sehr gegliickten Neologismus das Sein als Gabe akzentuiert wird.

4 La dialectique, Paris: PUF 1985 (kiinftig LD).

4 La force de I’esprit. Entretiens avec E. Hirsch, Paris: Desclée de Brouwer/Radio France 1986
(kiinftig FE).



20 Claude Bruaire (1932—1986)

Mitte der 80er Jahre entschied sich Claude Bruaire fiir eine aktivere Teil-
nahme am politischen Geschehen.** Von ihm liegt kein ausdriickliches politi-
sches Bekenntnis vor, allerdings machte er kein Geheimnis aus seinem Mangel
an Sympathie fiir die franzdsische Linke. Dal man ihn nur schwer einordnen
kann, ist vielleicht das Merkmal eines aufrechten Geistes.* Claude Bruaire starb
iiberraschend am 14. Oktober 1986 an einer Lungenembolie; wenige Monate
zuvor war eine Krebserkrankung diagnostiziert worden. Er hinterlie3 Frau und
zwei Kinder. Vor allem hat er ein ungewdhnlich konsequent ausgefiihrtes Le-
benswerk hinterlassen, das es zu wiirdigen gilt.

44 Bruaire war Gemeinderat von Prades, vgl. Tilliette, In memoriam, 238: ,,Lui-méme savait ce
qu’étaient la gestion et I’administration d’une commune. Il était premier adjoint de la municipalité
de Prades en Haute-Loire — pays de son pére —, un adjoint aussi efficace que cordial et simple ; il ai-
mait ,son‘ village du Guévaudan, il y retournait fréquemment, il y retrouvait ses racines, 1’espace,
le grand air, la chasse ... C’était autre chose qu’un passe-temps. La province profonde et le service
public font partie intégrante du portrait de Claude Bruaire, professeur de Sorbonne.“ Bruaire war
Griindungsmitglied des ,,Institut International de Géopolitique*; dieses Institut wurde von M.-F. Ga-
raud geleitet, die eine konservative Liste zu den Europawahlen aufstellte, vgl. C. Bruaire, Logique
de I’alliance, in: Géopolitique 1/2 (1983) 32-35.

4 Vgl. Tilliette, In memoriam, 248: ,,Bruaire était en outre, de son propre aveu, un hégélien de droi-
te. Mais il était libre et franc, philosophe par métier, par inspiration et par volonté, un tempérament
hors de pair et une humanité de forte trempe. Il est donc difficile a cataloguer. La vérité est qu’il
détestait les bateleurs, les bavards, les imbéciles, et, dans I’Eglise, les contrits, les girouettes et les
sécularistes. Il nous legue 1’énergie de sa pensée et la droiture de sa foi.“ Sein teilweise energisches
Auftreten hat Bruaire die Charakterisierung eingebracht, der John Wayne der Philosophie gewesen
zu sein (mdl. Mitteilung von J.-L. Marion, Miinchen 27.6.1996).



001

002

003
004
005
006

007
008
009

010
011

1I

012
013

Bibliographie Claude Bruaire

Verdffentlichte Werke

Laffirmation de Dieu. Essai sur la logique de I’existence (AD), Paris: Le
Seuil 1964

Logique et religion chrétienne dans la philosophie de Hegel (LR), Paris: Le
Seuil 1964

Philosophie du corps (PC), Paris: Le Seuil 1968

Schelling ou la quéte du secret de 1’étre (SCH), Paris: Seghers 1970

La raison politique (RP), Paris: Fayard 1974

Le droit de Dieu (DD), Paris: Aubier 1974 (dt.: Die Aufgabe, Gott zu denken,
Freiburg 1973)

Une éthique pour la médecine. De la responsabilité médicale a 1’obligation
morale (EM), Paris: Fayard 1978 (dt.: Medizin und Ethik, Diisseldorf 1982)
Pour la métaphysique (PM), Paris: Fayard 1980

Létre et ’esprit (EE), Paris: Presses Universitaires de France 1983

La dialectique (LD), Paris: Presses Universitaires de France 1985 (>1993)
La force de I’esprit. Entretiens avec Emmanuel Hirsch (FE), Paris: Desclée
de Brouwer/Radio France 1986

Von Claude Bruaire herausgegebene Werke

La confession de la foi chrétienne, Paris: Fayard 1977
La morale. Sagesse et salut, Paris: Fayard 1981

Il Aufsditze und Artikel

014
015
016
017
018

019

020

Idéalisme et philosophie du langage, in: Hegel-Jb (1964) 1626

Réflexions sur le Congres de Salzbourg, in: ArPh 28 (1965) 62—63
Connaitre Dieu, in: Dieu aujourd’hui. Recherches et Débats 52 (1965)
157-165

Logique et non-sens de ’histoire chez Hegel, in: Hegel-Studien, Beiheft 4
(1965 [21984]) 161168

Négation et dépassement de I’humanisme, in: W. Beyer (Hrsg.), Homo ho-
mini homo (FS Drexel), Miinchen 1966, 269-293 (mit dt. Ubersetzung)
Démythisation et conscience malheureuse, in: AF 34 (1966) 383-396 (PM,
71-85, dt.: Entmythologisierung und ungliickliches BewuBtsein, in: KuM 4
[1968] 165-176)

J. Splett, Die Trinitatslehre G. W. F. Hegels, in: ArPh 29 (1966) 636—637



22

021
022

023

024

025

026

027

028

029

030
031

032

033

034

035
036

037
038

039
040

041
042
043
044

045

Claude Bruaire (1932—1986)

Formalisme et matérialisme, in: RPL 65 (1967) 53—65 (PM, 101-115)
Peut-on invoquer une certitude philosophique de I’existence de Dieu?, in:
Le doute et la foi. Recherches et Débats 61 (1967) 65-88

Certitude, énigme ou mythe du sujet, in: RPL 65 (1967) 226-238 (PM,
86-100)

Sens de la peine et non-sens du corps, in: Le mythe de la peine, Paris: Aubier
1967, 323-339 (PM, 191-203)

Abstraction juridique et revendication légitime, in: Hegel-Jb (1967) 7683
Liberté du philosophe et révélation, in: Cherméneutique de la liberté religieu-
se, Paris: Aubier 1968, 297-305 (PM, 131-143, dt.: Freiheit des Philoso-
phen und Offenbarung, in: KuM 5 [1974] 44-50)

Leibniz. Larticulation de la logique et de la théologie, in: Leibniz. Aspects de
I’homme et de 1’oeuvre, Paris: Aubier 1968, 227-235

Lenjeu métaphysique de la crise de I’humanisme, in: RIPh 22 (1968)
276-283

Réflexions d’un philosophe sur I’avenir de la religion, in: Bulletin saint
Jean-Baptiste, Paris 1968, 234-241

Profession de foi (wie 029), 246

Un Dieu homme?, in: Qui est Jésus-Christ? Recherches et Débats 62 (1968)
185-186

Linvention dans le langage religieux, in: Uanalyse du langage théologique,
Paris: Aubier 1969, 305-312 (PM, 144-155)

La mort ... et puis apres?, in: Problémes actuels du catholicisme. Recher-
ches et Débats 64 (1969) 170-174

Vérité et liberté, in: Chercher la vérité. Recherches et Débats 66 (1969)
236-242

Le probleme éthique de la culture, in: Axes (1970) 11-17

Lenjeu politique d’une réflexion sur I’éternité, in: RPL 68 (1970) 473482
(PM, 216-227)

Hegel et I’athéisme contemporain, in: RIPh 24 (1970) 72-80

Introduction. Athéisme et philosophie, in: Lathéisme dans la philosophie
contemporaine, Tournai: DDB 1970, 7-22 (PM, 15-32)

Politique et métaphysique, in: ScEs 22 (1970) 139-147

Le probleme de Dieu dans I’explication de I’erreur, in: Linfaillibilité, Paris:
Aubier 1970, 73-90 (PM, 156-165)

Etat hégélien et société sans classes, in: Hegel et Marx. La politique et le
réel, Poitiers 1970, 9—13

Leibniz et la critique hégelienne, in: StLeib. Suppl. V (1971) 116-123
Qu’est-ce qu’affirmer Dieu?, in: Résurrection 36 (1971) 123-129

Justice et eschatologie, in: Herméneutique et eschatologie, Paris: Aubier
1971, 247-254 (PM, 204-215)

Pour un christianisme inventif, in: Fidélité et ouverture, Paris: Mame 1972,
147-149



046

047
048
049

050
051

052
053
054
055
056

057
058
059
060
061
062
063
064

065
066

067

068
069

070
071

072
073

Bibliographie 23

Témoignage et raison, in: Le témoignage, Paris: Aubier 1972, 141-149
(PM, 166-177)

Lhomme, miroir de Dieu, in: RIPh 26 (1972) 345-354 (PM, 33-44)

Au proces de Dieu, in: RThPh 23 (1973) 289-295

Critique du soupgon : idéologie et philosophie, in: Démythisation et idéolo-
gie, Paris: Aubier 1973, 165-172 (PM, 116-126)

Les ordres de justice, in: EPh 47 (1973) 141-144

Le sacré et ’apparence, in: Le sacré, Paris: Aubier 1974, 113-120 (PM,
233-242)

La dialectique et I’Esprit absolu, in: Hegel-Jb (1974) 51-54

Une lecture du ,,Journal métaphysique*, in: RMM 79 (1974) 343-346

La servitude et le temps mutilé, in: Temporalité et aliénation, Paris: Aubier
1975, 67-72 (PM, 183-190)

Le nouveau défi du paganisme, in: RCI Communio 1/1 (1975) 28-33
Sécularisation et demandes d’esprit, in: Herméneutique de la sécularisation,
Paris: Aubier 1976, 249-255 (PM, 243-252, dt.: Sidkularisierung und
geistige Forderung, in: KuM 9 [1977] 165-169)

Politique et miséricorde, in: RCI Communio 1/6 (1976) 18-22

Dieu sait souffrir, in: RCI Communio 1/7 (1976) 93

Pour une ontologie de ’esprit, in: Savoir, faire, espérer : les limites de la
raison, Briissel: Publications des facultés Saint-Louis 5 (1976) 63-70
Philosophie du développement et développement de la philosophie, in:
Filosofia e desenvolvimento I (1976) 47-61

Le divin et Dieu, in: Filosofia e desenvolvimento II (1976) 20-23
Lépreuve de la rationalité philosophique, in: EPh 51 (1977) 131-136
Primat de I’économie et chances de la philosophie, in: EPh 51 (1977)
259-266

Le droit du concept chez Blondel et Bergson, in: Blondel, Bergson, Mari-
tain, Loisy, Lowen: Peeters 1977, 31-36

La tentation communautaire, in: RCI Communio 2/2 (1977) 2-5

Hegel et le probleme de la théologie, in: L. Rumpf et al. (Hrsg.), Hegel et la
théologie contemporaine, Genf: Delachaux & Niestlé 1977, 94-98
Avant-propos, zu: La confession de la foi chrétienne, Paris: Fayard 1977
(wie 012), 1-2

L¢épreuve philosophique nécessaire, in: La confession (wie 012/067), 83-90
Lintériorité et la pensée contemporaine, in: Recherches et expériences
spirituelles, Notre-Dame de Paris 1978, 13 S.

La justice et le droit, in: RCI Communio 3/2 (1978) 2—4

Sciences humaines et anthropologie philosophique, in: EPh 52 (1978)
151-155

A FEtica e as Ciéncias Médicas, in: Presenca Filosofica 4 (1978) 51-55

La foi chrétienne et la science aujourd’hui, in: Revue des travaux de
I’ Académie des Sciences morales et politiques, 1979, 567-593



24

074

075
076
077
078
079
080
081
082
083
084

085

086

087
088
089

090
091
092
093

094
095
096
097

098
099
100
101
102
103
104

105

Claude Bruaire (1932—1986)

Lodyssée psychologique de la liberté, in: Hegels philosophische Psycholo-
gie, Hegel-Studien, Beiheft 19 (1979) 183-189

Satan, actif et vaincu, in: RCI Communio 4/3 (1979) 2-3

Transmettre la foi a ’intelligence, in: RCI Communio 4/4 (1979) 2-3

Le don de Dieu, in: RCI Communio 4/5 (1979) 2-3

Le Dieu de I’histoire, in: RCI Communio 4/5 (1979) 5-7

Crucifié pour nous, in: RCI Communio 5/1 (1980) 2-3

Violence a I’esprit, in: RCI Communio 5/2 (1980) 23

En attendant la résurrection des corps, in: RCI Communio 5/3 (1980) 23
Lopium des fausses religions, in: RCI Communio 5/4 (1980) 2-3

Lesprit du corps, in: RCI Communio 5/6 (1980) 2-3

Préface, zu: Y. Labbé, Le Sens et le Mal. Théodicée du Samedi Saint, Paris:
Beauchesne 1980

Etica social y ontologia del espiritu, in: Anuario Filosofico 13/1 (1980)
65-72

Introduction, zu: La morale. Sagesse et salut, Paris: Fayard 1981 (wie 013),
5-12

Sacrifice et privilege, in: RCI Communio 6/4 (1981) 2-9

De I’invention comme fidélité, in: RCI Communio 6/5 (1981) 2—7

Hegel et Kierkegaard, in: J. Brun (Hrsg.), Kierkegaard. Obliques, Paris:
Borderie 1981, 167-175

Pouvons-nous y croire?, in: RCI Communio 7/1 (1982) 2

Lesprit n’est pas I’ennemi de la chair, in: RCI Communio 7/2 (1982) 2-3
Création et inspiration, in: RCI Communio 7/6 (1982) 23

La philosophie du droit et le probléme de la morale, in: H.-G. Gadamer
(Hrsg.), Hegels Philosophie des Rechts, Miinchen 1982, 94-102

Probléme de la métaphysique et ,,conversion®, in: AF 51 (1983) 121-126
Logique de I’alliance, in: Géopolitique 2 (1983) 32-35

Rembourser 1’avortement? Non!, in: RCI Communio 8/1 (1983) 92-95
Réminiscence du concept et mémoire de la révélation, in: P-Ph.Druet
(Hrsg.), Pour une philosophie chrétienne, Paris/Namur: Lethielleux 1983,
137-152

Le pluralisme des consciences et la liberté de I’infini, in: RCI Communio
8/2 (1983) 24

Lhistoire et le divin. Autour de 1’oeuvre du Cardinal de Lubac, Notre-Dame
de Paris 1983, 8 S.

Sedet ad dexteram Patris, in: RCI Communio 9/1 (1984) 5-9

La médiation de I’habitude, in: EPh 58 (1984) 467-479

Absolu, in: Encyclopaedia Universalis France, Bd. 1 (1984), 51-54
Philosophie et spiritualité, in: DSp XII/1 (1984), 1377-1385

Hegel (Georg Wilhelm Friedrich) 1770—-1831, in: Encyclopaedia Universa-
lis France, Bd. 9 (1985), 159—-164

Il reviendra dans la gloire, in: RCI Communio 10/1 (1985) 7-8



106
107
108

109
110

111

112
113

Bibliographie 25

La priére du chrétien, in: RCI Communio 10/4 (1985) 4-6

A quoi bon la politique?, in: Lenjeu-France 2 (1986) 5657

Dialectique de I’Action et preuve ontologique, in: RPFE 111 (1986)
425-433

Létre de I’esprit et I’Esprit Saint, in: RCI Communio 11/1 (1986) 70-75
Gabriel Marcel-Gaston Fessard. Correspondance (1934—1971), in: ArPh 49
(1986) 497-498

Réflexions d’un philosophe, in: AAVV, Des motifs d’espérer? La procréa-
tion artificielle, Paris: Cerf 1986, 71-82

Idéologie et spiritualité, in: GM 9 (1987) 227-236

Létre de Desprit, in: Encyclopédie philosophique universelle, Bd. I (1989),
34-38



II. ,,Christlicher Rationalismus*.
Metaphysik und Apologetik bei Cl. Bruaire

Der Titel ,,Christlicher Rationalismus® ist einem 1988 von Xavier Tilliette tiber
Bruaire veroffentlichten Aufsatz entnommen, in welchem dieser sogleich be-
merkt, Bruaire selber hitte gewil wegen der millverstdndlichen Nidhe zum
,,Christentum der Vernunft Lessingschen Angedenkens die Stirn gerunzelt und
wenn, dann den Ausdruck ,,metaphysischer Rationalismus® vorgezogen. Mit
,christlichem Rationalismus‘ habe er Bruaire durchaus vom Rationalismus der
Aufkldrung unterscheiden wollen und statt dessen die ,,gro3e Rationalitdt” ge-
meint, welche sich das Christentum selbst als Weg gebahnt habe und die bei
Blondel und Fessard, den unmittelbaren Vorgdngern Bruaires, aufscheine. Auch
halt Tilliette bereits 1993 diesen Titel fiir ,,wenig gliicklich* gewahlt und spricht
fortan nurmehr von Bruaires ,,philosophischer Theologie®.!

Allerdings birgt diese Ausdrucksweise ein mogliches Miflverstindnis: Es haftet
dem, was man unter ,,philosophischer Theologie* oder ,,philosophischer Gottes-
lehre zu verstehen hat, eine bemerkenswerte Unschérfe an, je nachdem sie als
philosophische, oder aber als theologische Disziplin vereinnahmt wird. So versieht
Wilhelm Weischedel in seiner Untersuchung iiber den ,,Gott der Philosophen‘ die
unterschiedlichsten Systeme mit diesem Namen. Freilich weill er um die oftmals
unbewulflten, dafiir aber ,,bestimmten Voraussetzungen*, aus denen ,,jeder philoso-
phische Entwurf* erwichst, reserviert jedoch die eigentliche philosophische Be-
deutung eines solchen Unternehmens fiir ein ,,radikales Fragen®, das diese be-
stimmten Voraussetzungen nicht ohne weiteres hinnimmt, sondern ,,durch sie alle
hindurch zum Nullpunkt* vorzudringen sucht.? Daher kann sich Weischedel auch
nicht mit den konfessionell gebundenen religionsphilosophischen Versuchen an-
freunden, wenn diese (protestantischerseits) ihren Ursprung im Glauben nehmen,
oder aber (katholischerseits) ihre ,,letzten Antworten und Klarheiten, die dem
philosophischen Bemiihen versagt bleiben, in der Offenbarung und im Glauben

aber geschenkt sind, entgegennehmen®.?

! X. Tilliette, Le rationalisme chrétien de Claude Bruaire, in: EPh 62 (1988) 315-322, 315; ders.,
La théologie philosophique, 705. Einen ,,rationalisme chrétien” hat Etienne Gilson den Ansatz An-
selms von Canterbury genannt, L’esprit de la philosophie médiévale, Paris: Vrin 1932, 34.

2 W. Weischedel, Der Gott der Philosophen, Bd.1, Miinchen 21985, 32.

3 H. Fries, Die katholische Religionsphilosophie der Gegenwart, Heidelberg 1949, 386; vgl. Wei-
schedel, Der Gott der Philosophen, 3 ff., 7; noch deutlicher wird Weischedels Ablehnung eines jeden
materialen Apriori in philosophicis, wenn er die zentrale These von M. Theunissen, Hegels Lehre
vom absoluten Geist als theologisch-politischer Traktat, Berlin 1973, diskutiert: Hegel habe zwar
durchaus post Christum natum sein System geschaffen, doch zu behaupten, er habe den nichtwis-
senden Glauben in ein glaubendes Wissen autheben wollen, beruhe auf der Uberzeugung, Leben,
Leiden und Sterben Christi seien mehr als nur facta bruta, nidmlich ,,Heilstatsachen®. Das anzuer-
kennen sei aber ,,Sache des Glaubens® (314), womit Weischedel elegant den unphilosophischen
Standpunkt umschreibt.



., Christlicher Rationalismus “ 27

Dem von Weischedel eingeforderten Kriterium, bis zuletzt philosophisch zu
bleiben, geniigt Bruaire augenscheinlich, wenn er etwa am Schluf der ,,affirma-
tion de Dieu® seinem eigenen Entwurf bescheinigt, als philosophischer nicht
weiter gelangen zu konnen.* Somit entspricht er der im fundamentaltheologi-
schen Denken der Gegenwart gebrduchlichsten Verfahrensweise, ndmlich mit
Hilfe nur allgemein zugéinglicher menschlicher Erfahrung, auf philosophische
Weise eben die Offenheit menschlichen Verstehens fiir die in Jesus Christus er-
gangene Selbstoffenbarung Gottes zu etablieren. Sein Versuch einer korrekten
Positionierung der Philosophie angesichts der Mdglichkeit einer Offenbarung
fiigt sich gut in das Programm einer demonstratio religiosa ein und vermag so-
mit in extenso auch ,,die Verantwortlichkeit des Menschen fiir den Glauben wie
fiir den Unglauben und damit die Verniinftigkeit und die intellektuelle Redlich-
keit des Glaubens* herauszustellen.’ Die Sinnspitze des philosophischen Unter-
fangens, die Identifizierung Jesu Christi als Erfiillung menschlicher Aspiratio-
nen entzieht sich damit der Beurteilung nach dem Richtmal eines ,,radikalen
Fragens®, um so mehr, als sie gar nicht mehr beansprucht, philosophisch zu sein.

Die philosophische Theologie eines Claude Bruaire bleibt bei aller gldubigen
Indienstnahme, ja selbst mit apologetischer Zielsetzung der Philosophie ver-
pflichtet. Weil er sich des genuin philosophischen Charakters seiner Arbeit be-
wuBt ist, kann er sich auch gelassen dem mdglichen Vorwurf aussetzen, so etwas
wie ,,versteckte Apologetik, bzw. verschimte Theologie* zu betreiben.® Auffal-
lend ist, daf3 dieses am ehesten als apologetisch zu qualifizierende Werk Bruai-
res sich ausschlieBlich in den Bahnen philosophischer Erorterung zu bewegen
sucht. Uberzeugungskraft gewinnt er durch die Aufnahme des klassischen apo-
logetischen Verfahrens, mit natiirlichen Mitteln, ohne Rekurs auf aulerphiloso-
phische Information, die Verwiesenheit des Menschen auf Gott zu etablieren.
Doch wird die Anerkenntnis dieser Verwiesenheit nicht dem Belieben anheim-
gestellt: ,,Gott oder nichts, dessen Behauptung oder Verweigerung, die unserer
Natur entsprechende Haltung oder die, welche uns zum armseligen Opfer ihrer
vereinzelten Prinzipien macht.*’

Seit Blondel hat diese philosophische Methode, die man eine Apologetik der
Schwelle genannt hat, breiten Eingang in die Fundamentaltheologie gefunden.
Weil sie philosophisch bleibt und ihre Zielsetzung nicht verschweigt, eignet sie sich
gut flir das Anliegen, methodisch die Verniinftigkeit des christlichen Anspruchs

4 AD, 283: ,,Pour aller plus loin, la philosophie est impuissante.” Bruaire bezeichnet sein christ-

liches Bekenntnis ebd. ausdriicklich als au8erphilosophisch.

5 W. Kasper, Der Gott Jesu Christi, Mainz 1982, 97, 96 (natiirliche Theologie ist Reflexion auf
Verstehensvoraussetzungen des Glaubens). Vgl. auch O. Muck, Philosophische Gotteslehre, Diis-
seldorf 1983, 60: ,,Wird die Kldarung auf der Grundlage denkender Verarbeitung allgemein mensch-
licher Erfahrung gesucht, also auf philosophischem Weg, dann spricht man von rationaler, natiir-
licher oder philosophischer Theologie oder Gotteslehre.*

% AD, 19f. Zur Disposition stellt Bruaire allein ,,le contenu proposé et la conviction qu’il sera
capable d’entrainer*.

7 AD,21.



28 ,, Christlicher Rationalismus “

zu priifen und dessen Vernehmbarkeit aufzuweisen. Auf diesem Terrain begegnet
der Glaube den legitimen Anspriichen menschlicher Vernunft, sei es um sich
selbst zu verstehen oder um sich anderen verstindlich zu machen. Damit kniip-
fen ein Blondel oder ein Bruaire an eine grof3e Tradition an. Es wird ja natiirliche
Theologie als ,,systematisch reflektierte Gotteserkenntnis“ verstanden, ,,die der
Mensch durch seine natiirliche Vernunft erreicht, und zwar vor und ohne Offen-
barung und Glaube im iibernatiirlichen Sinn®, die also ,,in volliger Unabhéingig-
keit der positiven Offenbarung und dem Glauben vorausgeht.“® Die Leistungs-
kraft menschlicher Vernunft wird dahingehend gewiirdigt, daB3 sie auch zu einer
Erkenntnis Gottes prinzipiell zu gelangen imstande sei. Vaticanum I stellte fest:
,,Gott, aller Dinge Grund und Ziel, kann mit dem natiirlichen Licht der mensch-
lichen Vernunft aus den geschaffenen Dingen mit Sicherheit erkannt werden®
(DS 3004). Scheinbar folgerichtig wird dann behauptet, mit dieser Einsicht
wiirde noch nichts dariiber ausgesagt, ob eine spezielle Offenbarung tatsachlich
stattgefunden habe, womit dem Menschen die Freiheit belassen wird, die Offen-
barung zu akzeptieren, wie es Gott belassen wird, sich tatsdchlich zu offenbaren.
Mit der Legitimitét natiirlicher Theologie wird sogleich auch ihre Grenze betont.
Angesichts der Unableitbarkeit der géttlichen Selbstmitteilung bedarf es zu de-
ren addquater Erkenntnis eines neuen Anfangs, klassisch gewendet: eines neuen
Formalobjekts. Somit ist ,,unentschuldbar®, wer die Reichweite natiirlich-ratio-
naler Gotteserkenntnis geringachtet (Rom 1,20), gleichwohl ihre Grenzen ge-
nauso wenig miBachtet werden diirfen: Gnoseologisch ist der Glaube fiir genuin
theologische Aussagen konstitutiv.

Im Anschluf3 an Blondel und das, was man ,,Nouvelle théologie* genannt hat, ist
versucht worden, durch die Erhellung menschlicher Existenzbedingungen die we-
sentliche Ausgerichtetheit des Menschen auf das Ubernatiirliche hin zu erweisen.
Die ,,Idee eines unbestimmten Ubernatiirlichen® sei dem Menschen eigen, welche
aber ihre ,,spezifischen Bestimmungen nur durch die Konfrontation mit dem als
historisches Phiinomen aufgenommenen christlichen Gegebenen empfingt.*’ Bru-
aire Uibernimmt diese Ansétze und stellt heraus, daf3 die ,,affirmation de Dieu* eine
konsequente und logische Haltung ist, da sie der Verfalitheit des Menschen zu-
gehort. Die Pointe seines Verfahrens ist es aber, den Erweis der Vervollstdndigung
menschlichen Existierens durch den Gott des Evangeliums zu bringen, was dessen
historische Offenbarung voraussetzt. Bruaire spricht ausdriicklich von einer ,,sou-
veriinen Freiheit, die fahig ist, sich zu manifestieren.“!” Der konkreten Existenz des
Menschen als geistiges und leibliches Wesen entspricht auch ein konkretes Gottes-

8 G. Kraus, Gotteserkenntnis ohne Offenbarung und Glaube?, Paderborn 1987, 25.

9 C. Troisfontaines, L’étude philosophique du christianisme suivant Maurice Blondel, in: AAVV.,
Miscellanea Albert Dondeyne, Lowen 1974, 93—106, 100 (im Anschluf3 an die Blondel-Interpreta-
tion H. Bouillards).

10" AD, 277. Es ist fraglich, ob tatsichlich die Metaphysik sagen kann, ,,daB8 Gott sich manifestieren
kann, ohne schlielen zu konnen, daf er es getan hat“ (AD, 278), wenn diese Metaphysik nicht zuvor
die von Bruaire selbst in Anschlag gebrachten ,,Anregungen des Christentums* (PM, 127) gehort
hat.



., Christlicher Rationalismus “ 29

bild. Bruaires wiederholte Attacken gegen ein unbestimmtes Absolutes, auf das
man sich als Philosoph kaprizieren mochte, bringen auf philosophische Weise zur
Geltung, daB die ,,als bloBer Monotheismus vorgetragene Gotteslehre nicht in der
Lage (ist), einen haltbaren Begriff Gottes zu entwickeln“.!' Das wurde auch dies-
seits des Rheins erkannt: Nicht nur auf ein allgemeines Transzendentes, sondern
auf ein speziell von Gott ergehendes Wort der Offenbarung sei die Vernunftnatur
des Menschen ausgerichtet.'?

Die allgemeine Zustimmung, der sich dieses Denken im Frankreich des 20. Jahr-
hunderts versichern durfte, wird wohl der deutschsprachigen Spielart versagt
bleiben: Thre innere Plausibilitit wird durch eine bestimmte Auffassung dessen,
was natiirliche Theologie sein soll, wieder ausgehohlt, weil die Reflexion auf die
menschlichen Verstehensvoraussetzungen, die ja erst im Licht der ergangenen
Offenbarung an Stimmigkeit gewinnen, unter Hinweis auf den Gnadencharakter
dieser Offenbarung so tut, als ob diese noch gar nicht stattgefunden habe. Das
befremdende Resultat aus dieser religionsphilosophischen Unklarheit, die das
jeweils philosophische oder theologische nicht recht zuzuordnen weil3, kann
etwa wie folgt zusammengefalit werden: ,,Um der Ungeschuldetheit der Gnade
willen miisse die Vernunft aber auch mit der Moglichkeit eines endgiiltigen
Schweigens Gottes rechnen.*!3

Wihrend nun Blondels Ansatz durchaus kein ,,.Denken aus theologischen
Wabhrheiten und aus Vorentscheidungen ist, sondern ein Nachdenken tiber diese
Wabhrheiten und Entscheidungen, und zwar aus philosophischen Motiven und
mit philosophischen Mitteln,*!* wurde eine ernsthafte Rezeption durch einen
unbewuBten, rationalistischen Affekt verunmdglicht: Der Christ hat — will er
philosophieren — von einer ergangenen Offenbarung zu abstrahieren. Anschei-
nend hat sich (trotz gegenteiliger Behauptungen) noch kaum die Erkenntnis
durchgesetzt, daf die eingangs erwahnte Unschirfe, die den Begriff der philoso-
phischen Theologie kennzeichnet, mit einer Unterteilung der Wirklichkeit in
zwei voneinander getrennte Bereiche zusammenhiingt.'> Man hat beispielsweise

1" F. Wagner, Was ist Religion?, Giitersloh 1986, 585 f.

12 Vgl. K. Rahner, Horer des Wortes, Miinchen 21963, 30 (Dynamik des ,,aus seinem urspriing-
lichen Wesen heraus schon [...] auf das geschichtliche Vorkommnis einer Offenbarung, wenn eine
solche sich ereignen sollte®, gerichteten Menschen).

13 A. GliBer, Von der Apologetik zur Fundamentaltheologie, in: Ders. (Hrsg.), Veritati et Vitae,
Bd. 1, Regensburg 1993, 43—72, 59 mit Anm. 49, vgl. Rahner, Horer des Wortes, 30, 213, 215. Der
Denkfehler vermischt allgemeine Heilserwartung und personliches Kommen Gottes, vgl. DD, 98:
,,Chercher Dieu, tenter d’accéder a sa présence, est un mouvement unilatéral de 1’homme. C’est
pourquoi aucune contemplation, aucune extase de 1’esprit humain, ne peuvent étre rencontre de Dieu
en personne. En personne, ce qui veut dire aussi en parole. Une religion ,naturelle‘ appréhende le
divin, a I’intime de la conscience ou au sublime de la nature, point Dieu lui-méme.*

14" Henrici, Hegel und Blondel, 182.

15" Vgl. Kasper, Der Gott Jesu Christi, 102: ,,Dieses ,Zwei-Stockwerke-Schema* von natiirlicher
und tibernatiirlicher Theologie kommt nidmlich lediglich zu einem relativ unverbundenen Neben-
und Ubereinander beider Ordnungen; es leistet aber keine wirkliche Vermittlung. Es bleibt sogar in-
sofern dem Geist der Aufklirung verhaftet, als es die natiirliche Theologie abstrakt ungeschichtlich
entwickelt und deren heilsgeschichtliche Einbettung verkennt.*



30 ,, Christlicher Rationalismus “

gesagt, daf3 die traditionelle philosophische (natiirliche, rationale) Theologie ihr
unbestimmtes Gottesbild mit Hilfe der historisch wirksam gewordenen christ-
lichen Botschaft prizisiert.'® Aber ist so etwas tatsichlich nachvollziehbar?

Michael Eckert hat darauf hingewiesen, daf die auf den ersten Blick so har-
monisch verlaufende Entsprechung der christlichen Antwort auf das Fragen
des Menschen nicht ganz konsistent wirkt, es sei denn man abstrahiere vom
geschichtliche(n) Horizont der philosophischen Reflexion der natiirlichen
Theologie®. Die von ihm inkriminierte Inkonsistenz besteht darin, statt, ,,wie
Schleiermacher, von der geschichtlichen Wirklichkeit des von der Offenbarung
bestimmten Menschen, d.h. vom Glauben aus zu einer philosophischen Refle-
xion der im Glauben schon immer ,enthaltenen‘ Voraussetzungen des Offenba-
rungsglaubens zu gelangen®, ,,den umgekehrten Weg* zu gehen, ,,gleichsam die
Begriindung einer ,natiirlichen Religion® von einer natiirlichen Theologie her*
zu suchen.!” Einer natiirlichen Theologie wird somit von Eckert eine Absage er-
teilt, wenn sie versuchen wollte, unter Absehung von Offenbarung und Glau-
benslicht so etwas wie einen illusorischen Ort der Begegnung mit dem Atheis-
mus zu schaffen.

Auch die klassischen praeambula ad articulos fidei, so sehr sie eine notitia
dei naturalis in Anspruch nehmen, sind nicht unabhingig von ganz bestimmten
Begriffen, welche das abendldandische Denken gerade der Vermittlung durch die
judisch-christliche Tradition verdankt, wenngleich diese im Laufe ihrer philoso-
phischen Aufnahme gewif3 auch transformiert worden ist. Diese stete Wechsel-
wirkung nicht durchschaut zu haben, ist Kern der bertichtigten Hellenisierungs-
these, hinter der eine kaum versteckte antimetaphysische Haltung steckt. Man
will nicht wahrhaben, daf3 die ,,griechische Philosophie seitens der christlichen
Denker nur insoweit rezipiert worden ist, wie sie als begriffliches Instrumenta-
rium zur Darstellung einer mit dem Christentum selbst notwendig gesetzten
metaphysischen Struktur geeignet schien, und daf} somit eine ,,Christianisie-
rung des Griechischen und eben nicht eine Hellenisierung des Christlichen statt-
gefunden hat“.'® Die gravierenden MifBverstindnisse werfen ein bezeichnendes
Licht auf die Angstlichkeit nicht nur seitens der Theologie, sondern auch auf die
Sorgen der um ihre Eigenstindigkeit fiirchtenden Philosophen. Aber die ,,gei-
stesgeschichtliche Situiertheit konkreter Philosophie beeintriachtigt keineswegs
ihren Status und Anspruch als Philosophie. Schon gar nicht 146t sich darum

16 vgl. P. Henrici, Gotteslehre I. Philosophisch, in: LThK?, Bd. 4 (1995), 922-923, 923, mit Ver-
weis auf die Enzyklika Sapientia christiana (1890), in der Leo XIII. die philosophische Gotteslehre
der allgemeinen Seinslehre (Metaphysik) zuweist.

7" M. Eckert, Gott — Glauben und Wissen. Friedrich Schleiermachers philosophische Theologie,
Berlin 1987, 26f. Vgl. Kasper, Der Gott Jesu Christi, 94: ,,So wie von der Frage her die Antwort erst
verstindlich ist, so bringt umgekehrt die Antwort erst endgiiltiges Licht in die Frage.”

8 H.R. Schlette, Strukturen des Christlichen, philosophisch, in: Aporie und Glaube, Miinchen
1970, 102121, 106.108 (iiber C. Tresmontant, La métaphysique du christianisme et la naissance de
la philosophie chrétienne, Paris: Seuil 1961). Die von A. Ritschl 1881 eingefiihrte These von der
,.Hellenisierung® des Christentums lebt in den verschiedensten Entwiirfen (Bultmann, Barth) weiter,
deren kleinster gemeinsamer Nenner die antimetaphysische Einstellung ist.



., Christlicher Rationalismus “ 31

Philosophie etwa dadurch als solche bestimmen, da3 man sie (fast schon zwang-
haft) von jeglichen christlichen Implikationen zu reinigen versucht.“!” Die
philosophische Frage nach Gott ist nicht konturenlos: Die bis heute wirksame
Gestalt des Gottesverstidndnisses ist eher als ,,Modifikation der jiidischen wie
auch der griechischen oder anderweitiger Gottesgedanken im Lichte der Ge-
schichte Jesu zu verstehen* 2’ Soll also eine Art metaphysischer Propideutik der
Selbstexplikation des Glaubens zugesellt werden, dann sollte diese nicht so tun,
als entlief3e ein als tabula rasa verstandenes Subjekt genau die Fragen, auf die
der christliche Glaube Antworten hat.?!

Die Bestimmung der philosophischen Theologie und der mit ihr verbundenen
Denkwege als ,natiirliche” gleicht einem Verwirrspiel. Mit philosophischer
Theologie sollte vielmehr ein der Theologie zugehoriges, notwendiges und philo-
sophisches Denken gemeint sein, das der Selbstexplikation des christlichen Glau-
bens gerade dadurch dient, daf3 es philosophisch bleibt. Damit kommt man Bru-
aires Ansatz etwas nédher: Die Bezeichnung seines Denkens als philosophische
Theologie trifft ndmlich dann nicht zu, wenn es damit in einen Bereich verwiesen
werden soll, den man — im Gegensatz zum iibernatiirlichen Bereich der Offenba-
rungswahrheiten — ,,natiirlich zu nennen pflegt. Sein Ansatz, gerade die Anre-
gungen des Christentums zum Schliissel seines Philosophierens zu machen, ver-
bietet es, sein Werk einer philosophischen als natiirlichen Theologie zuzuordnen.

Die seit Karl Barth unerledigte und darum regelmiBig wiederauflebende
Diskussion?? um den Stellenwert natiirlicher Theologie leidet an einem miBver-
standlichen Entweder-Oder einander ausschlieBender Parteinahmen: Fiir die ei-
nen ist sie schlicht Ausdruck menschlicher ,,Selbstrechtfertigung*,?® fiir die
anderen — das ist der rationalistische Irrtum — Vollzug einer Offenbarung und
Glaube vor- und iibergeordneten Instanz. Dieser Streit um die richtige Position
hat eine lange Geschichte: Er beriihrt eine wichtige Unterscheidung aus der
dogmatischen Gnadenlehre, die — um besser die Ungeschuldetheit der Gnade
zu unterstreichen — die Wirklichkeit in Natur und Ubernatur aufgespalten hat.
Philosophie als natiirliches Vermdgen wurde dadurch einem schillernden
Naturbegrift zugewiesen und dem supranaturalistischen Offenbarungsdenken
entgegengesetzt. Dieses Denken hat aber bewul3t zweierlei vermischt: Die dog-
matisch-fachliche Betrachtung des Menschen in puris naturalibus, der als ,,geist-
begabte Kreatur (auch) nicht zur Anschauung Gottes bestimmt gewesen sein

19" J. Splett, Freiheits-Erfahrung, Frankfurt 1986, 75.

20 W. Pannenberg, Grundfragen systematischer Theologie II, Géttingen 1980, 140. Vgl. auch J. Ha-
bermas, Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt 1988, 23 (Unméglichkeit, zentrale Begriffe wie
etwa den der Menschenrechte ohne Rekurs auf jiidisch-christliche Tradition zu behandeln).

21" Das erinnert an Charles M. Schulz’ Peanuts-Cartoon: ,,Jesus Christ is the answer ... but what was
the question?

22 Vgl. M. Kappes, ,,Natiirliche Theologie* als innerprotestantisches und kumenisches Problem,
in: Cath 49 (1995) 276-309.

23 K. Barth, Kirchliche Dogmatik II/1, Ziirich 1940, 151, vgl. E. Jiingel, Gott als Geheimnis der
Welt, Tiibingen 1977, 209.



32 ,, Christlicher Rationalismus “

kénnte*,?* und die mehr fundamentaltheologische Ansicht, daB natiirliche Theo-

logie ,,nur so weit christliche Gestalt bewahren (wird), als in ihr Kreatur stets nur
so auch als Natur begriffen wird, dafl zuerst und zuletzt Natur als Kreatur ver-
standen wird.“?®> Doch auch mit der Betonung der durch ,Kreatiirlichkeit
zugleich ausgesagten Hinordnung der Vernunft auf Vollendung durch den drei-
faltigen Gott bleibt diese Vernunft wenig konkret. Katholische Theologie hat
zwar stets auf der Leistungsfahigkeit menschlicher Vernunft beharrt, doch dabei
einem folgenschweren Miflverstindnis Vorschub geleistet: Aus Sorge, die
Selbstmitteilung Gottes als absolut freie Tat zu bewahren, die auch nicht hitte
stattfinden konnen, ist ein Konstrukt geschaffen worden, ohne dafl man in ge-
niigender Weise kenntlich gemacht hatte, da3 die wirkliche Vernunft ,.fiir den
Theologen die tibernatiirlich erhobene Vernunft, nicht irgendein abstraktes Ver-
mogen im Sinne der ,natura pura‘“ ist.?

Das Mifbehagen an dem skizzierten Kosmos wie aus zwei Stockwerken ist
neueren Datums. Fiir einen Thomas von Aquin etwa profitiert die Philosophie
von der Vollendung, die sie durch die Theologie erhélt, und Etienne Gilson
konnte sich fiir ,,das Schauspiel der philosophischen Fruchtbarkeit des sich ma-
nifestierenden Christentums* bei Thomas begeistern.?” Zu Recht, doch hatte
sich die altkirchliche Einbeziehung der Philosophie in die Theologie hinein um
ein Lippenbekenntnis verschoben, wodurch der Philosophie nurmehr ein Platz
auBerhalb der Theologie zugewiesen wurde.?® Das philosophische Unternehmen
war auf den Bereich sine fide reserviert und somit den Autonomiebestrebungen
der Philosophie schon der Boden bereitet. Und dabei hatte das hochmittelalterli-
che, dezidiert christliche Denken als Gegenstand des natiirlichen Vermdgens der
menschlichen Vernunft nicht etwa den Gott der aristotelischen Physik gefal3t,

24 J. Alfaro, Natura pura, in: LThK?, Bd. 7 (1962), 809-810, 810; vgl. H.U. von Balthasar, Karl
Barth, Einsiedeln #1976, 280 f. (dogmatische GewiBheit richtet sich gegen Baius, der ,,aus der
schwebenden Zuordnung von Natur und Ubernatur [...] ein von der Natur aus erschlieBbares, er-
zwingbares, als strenge Forderung [debitum] vorzutragendes Recht auf Gnade* ableiten wollte).

25 G. Séhngen, Natiirliche Theologie, in: LThK?, Bd. 7 (1962), 811-816, 814; vgl. auch Kasper,
Der Gott Jesu Christi, 95 (Zusammengehdrigkeit von Schopfungsordnung und Heilsordnung), 101:
Es ,,wird deutlich, daB die Natur ganz um der Gnade willen ist; sie ist deren dulerste Voraussetzung,
wie umgekehrt die Gnade die innere Voraussetzung, das Worumwillen der Natur ist. Deshalb ist die
Natur kein eigenstandiger, in sich abgeschlossener und aus sich vollendbarer Wirklichkeitsbereich.
Sie ist dynamisch tiber sich hinaus auf eine Erfiillung ausgerichtet, die sie sich selber nicht geben
kann, die sie vielmehr allein durch die Gnade erhilt. Erst durch die Gnade erlangt die Natur ihre
eigentliche Bestimmung.“ Die Natur ist eben nicht abstrakt, sondern auf Ubernatur hin erschaffen,
sie ist ,,de facto ordinata ad finem supernaturalem™ (Thomas von Aquin, Comp. theol., 104, Contra
gent., 3, 57).

26 L. B. Puntel, Das Verhiltnis von Philosophie und Theologie, in: J. Rohls, G. Wenz (Hrsg.), Ver-
nunft des Glaubens (FS Pannenberg), Gottingen 1988, 11-41, 23: , Dieser fundamentale — theolo-
gische! — Sachverhalt findet hinsichtlich der hier behandelten Thematik kaum Beachtung in der Theo-
logie.“ Vgl. B. de Sailly (= M. Blondel), Comment réaliser 1’Apologétique Intégrale : Theses de
rechange? ou Point d’ Accord?, Paris 1913, 180: natura-pura-Lehre ist ,,psychologisch falsch, philo-
sophisch und theologisch ruinds* (zit. bei A. E. van Hoof, Logik des Christseins jenseits des Rationa-
lismus, in: A. Raffelt et al. [Hrsg.], Das Tun, der Glaube, die Vernunft, Wiirzburg 1995, 96115, 110).
27 Vgl. Thomas von Aquin, STh1 1, 8 ad 2; Gilson, L’esprit de la philosophie médiévale, 319.

28 Vgl. W. Pannenberg, Theologie und Philosophie, Gdttingen 1996, 28.



., Christlicher Rationalismus “ 33

sondern vielmehr den der Genesis und des Exodus!?® Trotz der dann im 13. Jahr-
hundert erfolgten disziplindren Trennung von Philosophie und Theologie und
der damit einhergehenden Zuweisung der Philosophie in den natiirlichen, der
Theologie in den tibernatiirlichen Bereich, hatte das Denken des Christen immer
einen Vorsprung, sowohl formaler als auch materialer Art, gegeniiber einem
Denken, das als chimirische Robinsonade hitte gelten miissen.>

Insofern sie also durch die gottliche Offenbarung habilitiert ist, gelingt es der
menschlichen Einsicht, ihr eigenes rationales Vermdgen voll zu entwickeln,?' so
daf} erst nachdem der theologische Diskurs stattgefunden hat, man daran gehen
kann, einen natiirlichen Diskurs zu schaffen (wobei man sich allerdings tiber den
Informationsvorsprung auszuschweigen pflegt, der allein philosophische Theo-
logie ermdglicht und falsche Alternativen zu umgehen erlaubt).’? Die Ver-
schleierung dieses Sachverhalts hat es einem Ockham erlaubt, aus der Opposi-
tion von Natur und Gnade den fatalen erkenntnistheoretischen Schluf} zu ziehen,
man philosophiere dann am besten, wenn man ganz auf sich zuriickgeworfen sei.
Die Verungiiltigung menschlichen Wissens durch den ganz anderen Gott fiihrte
zu einer immensen Profilierung der natiirlichen Vermdgen im nicht-metaphysi-
schen Bereich, was einerseits den Siegeszug neuzeitlich-quantifizierenden Den-
kens vorbereitet, andererseits aber mit dem Zorn Luthers die Metaphysikfeind-
lichkeit protestantischer Theologie heraufbeschworen hat.>* Die Aufteilung der
gesamten Wirklichkeit in Ubernatur und Natur verschob sich unmerklich zu ei-
ner ,,Entgegensetzung von Offenbarung und Vernunft bzw. Offenbarungsreli-

2 Gilson, L’esprit de la philosophie médiévale, 97 u. 6. spricht von ,,Exodusmetaphysik®. Vgl.
M.-D. Chenu, Introduction a 1’étude de saint Thomas d’Aquin, Paris: Vrin 1950, 275: ,,Si chargé
qu’il soit de métaphysique, le traité de Dieu-un a pour objet le Dieu de la Genese, non celui de la
Physique, le Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob, qui nous enverra le Christ*; E. Pousset, Une
relecture du traité de Dieu dans la ,,Somme théologique* de saint Thomas, in: ArPh 39 (1976) 67-89,
86: ,,Le discours thomiste de Deo est une compréhension rationnelle du Dieu créateur de la tradition
judéo-chrétienne®. Zur Abgrenzung und Uberschneidung von Philosophie resp. natiirlichem Ver-
mogen und Theologie im Traktat De Deo uno bei Thomas vgl. auch Dubarle, Dieu avec ’étre, 270,
341.

30 Vgl. Hegel, Enzyklopidie § 77, Anm.: ,,Anselmus sagt dagegen: Negligentiae mihi videtur, si
postquam confirmati sumus in fide, non studemus, quod credimus, intelligere (Tractat. Cur Deus
homo).” DaBl Hegel genau diesen Standpunkt des credo, ut magis intelligam eingenommen hat,
belegt E. Brito, Dieu et I’étre d’aprés Thomas d’Aquin et Hegel, Paris: PUF 1991, 46: ,,Puisqu’il
s’agit en réalité d’une raison théologique, il faut la (sc. la Raison d’aprés Hegel) confronter, non pas
a la doctrine de saint Thomas sur les limites de la connaissance de Dieu pour la raison naturelle, mais
a celle de la connaissance de Dieu ,par grace.”

31 Vgl. Brito, Dieu et I’étre d’aprés Thomas d’Aquin et Hegel, 15f.

32 Vgl. A.Gesché, La médiation philosophique en théologie, in: Miscellanea Albert Dondeyne,
75-91, 89 (,natiirlicher” Diskurs findet erst nach Persolvierung des theologischen statt); von Bal-
thasar, Karl Barth, 278-335 (Unmdglichkeit einer rein natiirlichen Theologie); Kasper, Der Gott
Jesu Christi, 105f. (Glaube begriindet natiirliche Theologie als nur relativ eigenstindige Grofie);
M. Bieler, Karl Barths Auseinandersetzung mit der analogia entis und der Anfang der Theologie, in:
Cath 40 (1986) 229-245, 236 (erst Offenbarung macht ,,echte natiirliche Gotteserkenntnis wieder
moglich®); G.L. Miiller, Hebt das Sola-fide-Prinzip die Mdoglichkeit einer natiirlichen Theologie
auf?, in: Cath 40 (1986) 59-96, 73 (Theologie entwirft sog. philosophische Theologie aus ihrem ei-
genen Prinzip), 81 (christliche Theologie entwirft natiirliche Theologie).

3 Vgl. T. Rentsch, Metaphysikkritik, in: HWP, Bd. 5 (1980), 12801289, 1281f.



34 ,, Christlicher Rationalismus “

gion und Vernunftreligion®,>* weil die schlecht beratene theologia naturalis

ihren Ansatz als ,,remoto Christo® zu kaschieren suchte, aus welcher Diiperie
sich konsequent alle antimetaphysischen Affekte ergeben haben.?’

Diese wenig plausiblen Versuche haben das Verhiltnis von Natur und Uberna-
tur samt der ihnen zugewiesenen Disziplinen von Philosophie und Theologie er-
heblich belastet, statt es zu kldren. Noch dazu hat sich die Situation um einen
grundlegenden Umstand verschirft: Die metaphysiklose Sonderzugangsweise
des Glaubens zu seinen Gegenstiinden bedingt auf der anderen Seite eine Selbst-
beschrankung der Philosophie auf rein diesseitige Erkenntnis. Damit hat sich der
auf eine erkenntnistheoretische Ebene iibertragene Gegensatz von Natur und
Ubernatur durch ein SelbstmiBverstindnis potenziert, das in der ,,véllig unge-
klarten und oberflachlichen — ja, man mochte beinahe sagen: einer mythologi-
schen — Vorstellung von , Vernunft* begriindet ist.>® Das Ende der Metaphysik
als Zasur unter diesen also urspriinglich gnadentheologischen Hiatus hat Kant
vollzogen, als dieser das Wissen aufgehoben sehen wollte, ,,um zum Glauben
Platz zu bekommen®, wobei Wissen sich auf ,,das neue Wirklichkeitsverstiand-
nis* bezieht, das ,,Wirklichkeit auf das den Erfahrungswissenschaften Zugéngli-
che beschriinkt*.3” Diese Option fiir den gleichsam sublunaren Bereich hiingt
allerdings stark von der Annahme ab, daf} der Intellekt iiber einen ganz be-
stimmten Verfiigungsbereich hinaus zu schweigen habe. ,,Daf} aber der Intellekt
iiber die empirisch kontrollierbare Sinnenwelt hinauszudenken unfihig sei, ist
gar kein philosophischer Satz, auch wenn ihm bei Kant eine so zentrale Bedeu-
tung zukam: hédngt er doch génzlich von der im {ibrigen falschen These ab, der
Siindenfall habe die natiirliche Denkfihigkeit stark zerstdrt.“>® Diese bemer-
kenswerte religiose Vorgabe des Kantischen Erkenntnismodells fiihrt iiber die

3 M. Seckler, Was heifit Offenbarungsreligion?, in: Vernunft des Glaubens, 157-175, 165; vgl.
ders., Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh, Bd. 2 (1985), 60—83.

3 Vgl. R. Sohm, Kirchengeschichte im GrundriB}, Berlin #1893, 29 f.: ,,der natiirliche Mensch (ist)
ein geborener Feind des Christentums (...) ein geborener Katholik.“ Hier hat die kirchenrechtliche
Kontroverse um Gesetz und Evangelium ihren Ursprungsort.

3¢ Puntel, Das Verhiltnis von Philosophie und Theologie, 22.

37 Muck, Philosophische Gotteslehre, 184; vgl. M. Theunissen, Negative Theologie der Zeit,
Frankfurt 1991, 27 (Metaphysik als spekulatives Hinausschiefen ,,liber das sicher Wilbare*). Vgl.
DD, 81:,,Qu’on le veuille ou non, Kant inaugure la maniere habituelle de juger aujourd’hui. C’est
Iui qui nous a autorisé a renvoyer au passé mort la métaphysique, c’est-a-dire la pensée sans le con-
fort de la vérification.”

3 H. Deku, Quod deus sit, in: Wahrheit und Unwahrheit der Tradition, St. Ottilien 1986, 43-73, 49.
Schon in den ,,Gedanken von der wahren Schitzung der lebendigen Kréfte von 1746 klagt Kant die
,herrschende Neigung derer an, die ,,iiber die engen Schranken unseres Verstandes™ hinaus ,,die
menschliche Erkenntnis zu erweitern suchen, ohne der menschlichen Unvollkommenheit Rechnung
zu tragen® (1. Kant, Werke, Bd. 1, Darmstadt °1983, 42). Vgl. DD, 80, PM, 48: ,,AuBerdem es nicht
einfach ist, eine verdorbene Natur zu bemiihen, ohne irgendeine metaphysische oder religiose Hypo-
these anzunehmen, ist schlecht verstandlich, wie der Autor der Kritik ihr entrinnen konnte.* Vgl. auch
G. Chantraine, Luther et les fondements de la morale, in: La morale (013), 273-293, 292: ,,il con-
viendrait d’examiner a nouveau si I’impératif catégorique de Kant n’est pas la forme philosophique
de la doctrine luthérienne de la loi. S’il I’était, on n’hésitera pas a conclure que toute réflexion, méme
philosophique, sur le fondement de 1’obligation morale, doit remonter jusqu’a sa source théologique.*



., Christlicher Rationalismus “ 35

Frage, wodurch Kant denn zur Ausnahme von der gemeinsamen Regel geworden
wire, zu den Prinzipien der Philosophie, die sich mit unkontrollierten Voraus-
setzungen schlecht vertragen. War bei Descartes der Beginn der Erkenntnis ,,bei
einer absolut anfanglichen Situation maB3gebend und an die Beseitigung aller
Vorurteile gekoppelt,® geht die Spontaneitit des philosophischen Aktes bei
Kant auf die Herstellung gesetzlicher Beziehungen zwischen den Erscheinungen
und daher mit der Erfordernis seiner empirischen Gewéhrung einher. In der aus-
schlieBlichen Relevanz experimentell ausgewiesenen Sprechens wird damit ,,der
Bezugsrahmen der Welterfahrung, der sonst mit dem Gottesgedanken verkniipft
und durch ihn konstituiert war, nun als Ausdruck der menschlichen Subjektivitét
und also anthropologisch umgedeutet*.*’

Die Exaltierung der Philosophie als weltanschaulich neutrale, sich selbst befor-
dernde Wissenschaft hat schlieBlich die Beziehung zum Glauben und seiner Theo-
logie dahingehend verunmdoglicht, da3 von Metaphysik oder natiirlicher Theologie
kaum mehr die Rede ist. So nimmt es denn nicht wunder, dal} eine ,,natiirliche
Theologie der Philosophen“*! von philosophischer Seite als ,,Standpunktsphiloso-
phie (Husserl) verdachtigt wird, die wegen ihres Positums von der eigentlichen
Philosophie abgriindig verschieden bleibe. Von theologischer Seite wird aber der-
selben Disziplin einer natiirlichen Theologie vorgeworfen, sie versuche Gott zu de-
duzieren und falle der Offenbarung gleichsam ins Wort.*? Innerhalb der aufgestell-
ten Trennung von Natur und Ubernatur, welcher Trennung die von Philosophie und
Theologie entspricht, scheint man nur noch die Wahl zwischen zwei grof3en Unter-
stellungen zu haben: Entweder man philosophiere aus metaphysischen Vorlieben —
das sind unphilosophische Vorurteile — heraus, oder man wolle ,,im Vorgang zur
immerhin geschehenen Offenbarung Gottes deren Verniinftigkeit erweisen.*

Bruaire nun umgeht souverin die Klippen, die iiberkommene Lehren bis in
die Philosophie hineingetragen haben. Man lauft aber Gefahr, sich den Zugang
zu seinem Denken zu versperren: Der Zwiespalt, in dem man begriffen ist, will
man seine Ansitze wiirdigen, stammt moglicherweise aus der Reiterierung nai-
ver Dichotomien, die er schlichtweg ignoriert, weil er sie schon fiir langst erle-
digt hielt.** Zwar ist also Bruaire Philosoph, nicht aber in dem Sinne, daB sein

3 F. Kaulbach, Erkenntnis/Erkenntnistheorie, in: TRE, Bd. 10 (1982), 144-159, 144.
Pannenberg, Theologie und Philosophie, 185.

W. Pannenberg, Systematische Theologie I, Gottingen 21988, 120.

4 Vgl. Rentsch, Metaphysikkritik, 1288.

E. Jingel, Das Dilemma der natiirlichen Theologie und die Wahrheit ihres Problems, in: Ent-
sprechungen: Gott — Wahrheit — Mensch, Miinchen 1980, 158-177, 176.

4 Vgl. De Lubac, Meine Schriften im Riickblick, 47 (Brief an Blondel vom 3. April 1932): ,,Ich
stelle zundchst fest: kein kirchliches Dokument verpflichtet zum Glauben an den realisierbaren Stand
einer ,reinen Natur‘, in dem der Mensch eine blof natiirliche Schicksalsbestimmung gehabt hitte. Ein
solcher Stand wire, so meint man, unldsbar mit dem Glauben an die Ungeschuldetheit der Gnade ver-
bunden. Nun aber scheint mir diese Verbindung nicht so unauflosbar zu sein. Wird ndmlich die Mog-
lichkeit der reinen Natur verneint, so ist man nicht deshalb schon zur Aussage verpflichtet: , Weil Gott
die menschlichen [sic] Natur erschaffen hat, ist er es dieser Natur (oder sich selber) schuldig, ihr ein
iibernatiirliches Ziel zu gewéhren‘, wenn es auch der Wahrheit entspricht, zu sagen: ,Weil Gott der

X1

menschlichen Natur ein tibernatiirliches Ziel gewéahren will, deshalb erschafft er sie‘.



36 ,, Christlicher Rationalismus “

Denken sich auf einen hermetisch abgeriegelten natiirlichen Bereich beschrankt.
Mag es auch nach Vermischung der philosophischen und theologischen Genera
klingen, Bruaire gibt einem Hegel oder einem Schelling recht, ,,die Einfriedungen
des Mysteriums zu durchbrechen gewollt zu haben*.** Als Philosoph teilt er ihre
GewiBheit hinsichtlich der Kraft des Wortes und der Rede und vertraut prinzi-
piell auf die vollkommene Grof3ziigigkeit des Absoluten, das nicht absolut wire,
verweigerte es sich der philosophischen Erhellung. Bedingung seiner begriff-
lichen Einholung ist das Absolute freilich selbst, das sich mit seinem Erscheinen
der Vernunft aussetzt und sie ihrer Beschrinkung enthebt. Diese Befreiung der
Philosophie erschopft sich mitnichten in der Anerkenntnis der Mdglichkeit der er-
gangenen Offenbarung: Die absolute Freiheit des Absoluten, die sich nicht in das
Jenseits denkerischer Grenzen verbannen 146t, bekréftigt die Freiheit der Philoso-
phie und regt sie unendlich an. Somit erfiillt Bruaire den universellen Anspruch
der Vernunft um so besser, als dieser sich mit dem universellen Anspruch der
Offenbarung trifft. Dal3 es also ,,eine Analogie zwischen unserem philosophischen
Diskurs und dem Wort Gottes gibt, die es zu horen erlaubt, bedeutet keinerlei
Absetzung des einen durch die Manifestation des anderen, sondern bewahrt im
Gegenteil den Wert und die Autonomie des philosophischen Bemiihens. 40

Seine Sorge um die Autonomie der Philosophie samt ihrer notwendigen Plu-
ralitdt ist auch der Grund, warum es Bruaire ablehnte, sich einer wie auch immer
gearteten ,christlichen Philosophie® zuordnen zu lassen. Fiir das neuzeitliche
Auseinanderreien des in Glaube und Denken geteilten BewuBtseins’ ist das
Schicksal der christlichen Philosophie symptomatisch: Das Wort ,,war sie philo-
sophia, so war sie nicht christiana, war sie christiana, so war sie nicht philoso-
phia® verweist seit den 30er Jahren weltweit so etwas wie christliche Philosophie
an psychische Dispositionen.*® Es kann der Sache aber deswegen nicht dienlich

4 EE, 160. Vgl. J.-F. Marquet, Le philosophe devant le mystére de la Trinité, in: EPh 62 (1988)
323-327, 324, R. Spaemann, Die Frage nach der Bedeutung des Wortes ,,Gott", in: IKaZ 1 (1972)
54-72, 66f.: ,,Die Neuscholastik hat im Gegenzug gegen die spekulative Philosophie des deutschen
Idealismus streng darauf bestanden, die Philosophie auf den Traktat ,De Deo uno‘ zu beschréinken,
den Traktat ,De Deo trino‘ aber strikte der Offenbarungstheologie zu reservieren. Die Unterschei-
dung von Glaube und Wissen, die dahinter steht, war aber steril, weil sie von der Annahme ein fiir
allemal fixer Grenzen zwischen beiden ausgeht. Sie hatte zum Beispiel keine Verstdndnismoglich-
keit fiir das, was Anselm meinte mit dem credo ut intelligam, auf das Hegel sich berief. So sehr
Glaube und Wissen zwei verschiedene Akte des Menschen bleiben, so sehr ist doch die jeweilige
Grenze zwischen beiden flieBend, das heifit geschichtlich bedingt*.

4 LR, 182; vgl. PM, 142f.

47 Vgl. G. Picht, Glaube und Wissen, Miinchen 1991, 13: ,,Glaube ist fiir die heutige Zeit der Ober-
begriff fur das, was niemand weif3, Wissen der Oberbegriff fiir das, was niemand glaubt.* In einer
Welt zu glauben, in einer anderen zu denken, das ist schizophren, PM, 133, 139, Au proces de Dieu
(048), 290: ,,Puisque, par nécessité, il est interdit a Dieu de composer avec nos vies, il faut croire
dans un monde et penser dans un autre.”

4 Vgl. K. Barth, Kirchliche Dogmatik I/1, Ziirich 1932, 4; H. M. Schmidinger, Philosophie, christ-
liche, in: HWP, Bd. 7 (1989), 886898, 893. Die Kontroverse um die Mdglichkeit einer christlichen
Philosophie wurde im franzésischsprachigen Raum durch den Philosophiehistoriker Bréhier angesto-
Ben, Y a-t-il une philosophie chrétienne?, in: RMM 38 (1931) 133—162. Unter demselben Titel wurde
in derselben Zeitschrift ein Antwortschreiben Blondels an den Herausgeber verdffentlicht (599-606).



., Christlicher Rationalismus “ 37

sein, so einfachhin von ,,christlicher Philosophie* zu sprechen, noch kann Bru-
aire schlicht mit Josef Pieper ein ,,christlich Philosophierender” genannt wer-
den,* weil Claude Bruaire selbst das ,,Unwohlsein des christlichen Philoso-
phen® ausdriicklich als ,,unsere tigliche Bedriingnis“*® gewiirdigt hat. Er hiitete
sich vor der Charakterisierung seines Denkens als ,,philosophia christiana“, weil
er sich schlechthin als Philosoph verstanden hat und weil die Denomination als
,christlicher Philosoph* nicht nur nahelegt, ein solcher philosophiere aus meta-
physischen Vorlieben und unphilosophischen Vorurteilen heraus, sondern daf3
er neben dieser bestimmten Art und Weise zu philosophieren auch keine andere
neben sich dulde.’!

Seine Gratwanderung zwischen den theologischen Anregungen und ihrer
philosophischen Aufnahme hat Bruaire sich nicht leicht gemacht. So sehr die
wechselseitige Indifferenz des Religiosen und des Philosophischen zu verwerfen
ist, weil sie aus der philosophischen Freiheit ein unschuldiges Spiel macht, das
philosophisch relevante Anst6e aus unphilosophischen Griinden mif3achtet, so
sehr mifitraute er einer ,,théologie honteuse” unter dem Deckméntelchen der
christlichen Spekulation. Er zitiert zwar das Blondelsche Wort iiber die Dogmen,
welche nicht nur offenbart, sondern auch offenbarend seien, wollte es aber nicht
zulassen, daf} das Philosophieren sich auf eine Logik Gottes reduziert und so —
wie bei Hegel — Philosophie und Theologie ununterscheidbar macht. Die Stimu-
lierung der Philosophie durch das, was sie nicht erfunden hat, macht aus ihr
keine verkappte Theologie und entscheidet auch nicht iiber den Ausgang der
philosophischen Erkundung: ,,Weder ist die Philosophie bloBe Priambel des
Glaubens, noch ist die Offenbarung Vorahnung einer philosophischen Erobe-

1936 mischte sich H. de Lubac in die Debatte ein (Sur la philosophie chrétienne, in: Recherches dans
la foi, Paris: Beauchesne 1979, 127-152); E. Gilson gab fiir eine christliche Philosophie die Mini-
maldefinition, eine solche brauche nur den Schopfungsbegriff zu enthalten (La possibilité philoso-
phique de la philosophie chrétienne, in: RSR 32 [1958] 168-196). Hilfreicher ist die These Tresmon-
tants, christliche Philosophie sei das ,,Zutagefordern der entsprechenden (sc. metaphysischen) Impli-
kate* der christlichen Lehre (Schlette, Strukturen des Christlichen, philosophisch, 108).

4 Vgl. J.-L. Vieillard-Baron, La notion d’esprit dans la philosophie chrétienne de Claude Bruaire,
in: EPh 62 (1988) 301-308. Bedenkenswert ist allerdings Piepers Aussage, es konne ,,sehr wohl
kommen, dafl am Ende der Geschichte die Wurzel aller Dinge und die duBerste Bedrohung der Exi-
stenz — und das heilit doch: der spezifische Gegenstand des Philosophierens — nur noch von denen in
den Blick genommen werden, welche glauben (Uber die Schwierigkeit heute zu glauben, Miinchen
1974, 303, zit. bei J. Card. Ratzinger, Glaube, Philosophie und Theologie, in: Wesen und Auftrag der
Theologie, Einsiedeln 1993, 11-25, 25).

S0 PM, 133 (,,géne quotidienne*), vgl. PM, 139f. (,,malaise du philosophe chrétien), FE, 117 (,,il
n’est pas si facile d’étre philosophe et croyant®) u. 6.

31 Vgl. LR, 145 u. 6. Vgl. Tilliette, Le rationalisme chrétien, 318: ,,Le tort de Hegel est exactement
lié a son triomphe : une philosophie qui montre ,la raison contenue dans la religion‘, qui ,n’explique
qu’elle en expliquant la religion‘. Donc la raison spéculative est théologique en son fond, I’univocité
du philosophique et du théologique est une atteinte a I’un et a I’autre et une métabase, et surtout cette
réciprocité est exclusive, la philosophie du christianisme, les deux s’éclairant mutuellement, est la
philosophie, toute la philosophie. Elle épuise le christianisme qui I’épuise a son tour. Elle ne laisse
pas place a d’autres interprétations spéculatives du christianisme, a d’autres philosophies de la reli-
gion fécondées par la Révélation.“



38 ,, Christlicher Rationalismus “

rung.“>? Er hilt am grundlegenden Unterschied beider Disziplinen fest und weist
ihre Vermischung ab, weil sie zum Hegelschen Exklusivismus fiihrt, der keiner
anderen Philosophie und keiner anderen Theologie Platz l:it.%3

Bruaires Denken 148t sich auch nicht unter ein Stichwort wie ,,religiése Philo-
sophie* zusammenfassen. Bei seiner Philosophie handelt es sich um Philosophie
schlechthin, da die AnstdBe, auch wenn sie tatsdchlich religiésen Ursprungs
sind, von der Philosophie als solcher aufgenommen und nachgedacht werden
konnen und sollen, ohne dafl zwangsléufig ein personlicher Glaubensakt ins
Spiel kommen muf. Insofern ein Philosoph aber tatséchlich glaubt, ist ihm mit
seinen Anregungen der Glaube zugleich selbst der rationellen Kritik ausgelie-
fert. Aber das bedeutet umgekehrt auch, ,,dafl sein Glaube von sich aus Fragen
und etwaige Antworten auf sein philosophisches Fragen anregt. Das bedeutet
schlieBlich, daB die Hoffnung, durch die der Schwung des Glaubens zieht, die
intellektuelle Suche und geistige Energie belebt. Letztlich ist fiir den gldubigen
Philosophen die Vernunft eine Priifung des Glaubens und gleichzeitig der
Glaube eine Chance, eine Weise das zu regenerieren, was er so autonom wie
moglich zu denken versucht.“>*

Die Uberwindung der traditionellen Grenzen zwischen den theologischen und
philosophischen Gegenstandsbereichen setzt die denkerische Anerkenntnis be-
grifflicher Vorgaben voraus, die jede Erkenntnisweise durchziehen. Mit einem
rein punktuell vorgestellten AnstoB ist es daher noch nicht getan: Die Begriffe,
wenngleich sie von ihrer theologischen Aktualisierung abgelost werden, behal-
ten einen Sinn, dem gegeniiber die Philosophie nicht frei ist. In der Anerkennt-
nis dieser begrifflich fabaren Inhalte erreicht das philosophische Denken die
ihm eigene Dimension. So ist das Offenbarte auch das, was die Philosophie sagt
und sagen muB, ,,ndmlich daf} das Absolute Freiheit ist. Es stimmt, daf3 die Philo-
sophie es nur sagt, weil das Christentum sie angeregt hat, sie dariiber befragt hat.
Aber ich glaube, daB3 die Philosophie in der Autonomie ihres begrifflichen Be-
miihens dahin gelangt und dann erkennt, daf3 sie durch die Religion stimuliert
ist.“> Der AnstoB der Philosophie durch die Glaubensinhalte ist nicht legitim
dadurch, daB3 die Philosophie liber sich hinauswichst. Vielmehr gewinnt die

32 PM, 140. Vgl. Liberté du philosophe et révélation (026), 304 f.: ,,Le pére Tilliette m’a reproché
au fond de faire une théologie honteuse, en tout cas d’emprunter a la théologie une rationalité de sur-
croit, de faire, enfin, une théologie camouflée. Mais je crois que la philosophie comme telle, doit
pouvoir aller jusque 1a, autrement elle sera toujours le balbutiement préalable a la théologie, et je
crois qu’elle le peut, et qu’elle n’a jamais fait que cela, au moins obscurement.*

3 Vgl. LR, 182:,,le propos hégélien est d’exclure toute entreprise rationnelle séparée de la révéla-
tion, laquelle doit engendrer la substitution définitive d’une Logique absolue de 1’étre divin mani-
feste a toute ontologie philosophique dont elle résout les antinomies traditionnelles, annulant les
interrogations par des réponses satisfaisantes. Il en résulte une doctrine d’univocité (...) selon Hegel,
le message chrétien ne présuppose pas une philosophie particuliere, mais nous apporte, en son germe
évangélique, la philosophie que le théologien explicite, toute la philosophie, reléguant dans 1’erreur
dialectique les systémes non chrétiens.*

4 FE, 117.

3 Liberté du philosophe et révélation (026), 297.



Exkurs: Evkenntnis und Wirklichkeit 39

Philosophie durch die Anregungen des Glaubens Klarheit {iber ihr anfangliches
Fragen: ,,Die ewige Freiheit ist erschienen und meine Unwissenheit erdffnet sich
der Erinnerung des Ursprungs, die aus einer jeden Philosophie eine Reminis-
zenz macht.*%

Exkurs: Erkenntnis und Wirklichkeit

Die AuBerungen Bruaires iiber das Wechselverhiltnis, das religidse AnstoBe und
philosophisches Denken unterhalten, gewinnen auf der Grundlage seiner Auf-
fassung von Erkenntnis an voller Plausibilitét. Seine Erkenntnistheorie versucht
die apriorischen Denkgesetze in ein rechtes Verhiltnis zu den unverfiigbaren
Seinsprinzipien zu setzen, das heifit den ontologischen Status des Denkens zu
klaren, ohne die erfaite Wirklichkeit zum blolen Material — oder gar zum Pro-
dukt — menschlich-quantifizierender Herrschaft zu degradieren.

Ontologie ist fiir Bruaire zundchst nichts weiter, als die ausgefiihrte Gestalt
der Metaphysik. Metaphysik ist ein Fragen, das ganz allgemein darauf zielt, das
Sein zu wissen, das Sein all dessen, was erscheint. Metaphysik fordert somit ein
ontologisches Wissen, das sich nicht mit der Aufzdhlung und Beschreibung der
Phénomene begniigt.’’ Es verlangt nach Einsicht in das, was wahrhaft ist. Und
das, was wahrhaft ist, wird von Bruaire als eine Einheit von Sprache und Sache
bestimmt: Wahrheit ist die ,,Identitdt des Seins und seines Wissens*.>® Freilich
ist diese Wahrheit nicht unmittelbar gegeben, ,,fiir uns geht das Wahre seinem
Wissen voraus.“*’ Diese Vorlidufigkeit des Wahren ist gleichwohl in einer be-
grifflichen Sprache und durch sie zu erreichen, durch den rationalen Diskurs:
Zur Wahrheit zu gelangen erfordert seitens der Einsicht, daf3 sie sich dem ver-
niinftigen Grund der Sprache hingibt.?’ Insofern es auf das, was ist, verwiesen
ist, und insoweit es sich diesem angleicht, ist das Denken ontologisch.

6 SCH, 15.

57 Vgl. PM, 2: ,la formulation de I’interrogation métaphysique en question qui porte sur I’étre,
comme I’exigence d’un savoir ontologique irréductible a toute science phénoménologique.“ Fiir
Bruaire unzutreffend ist daher die Charakterisierung der Ontologie als rein formale ,,Logik von
sein®, die sich neutral ,,in der Haltung der phianomenologischen ,Epoché* bewegt, demgegeniiber
.metaphysisches Fragen in bestimmter und notwendiger Entschiedenheit darauf aus ist, an- und vor-
zugeben, worin der bestimmte ,Sinn‘ von Sein bestehe” (A. Diemer, Einfithrung in die Ontologie,
Meisenheim/ Glahn 1959, 170). Die Rede von einer ,,Ontologie, die unmetaphysisch verfafit sein
kann“ (Theunissen, Negative Theologie der Zeit, 27) trigt dem Denken M. Heideggers Rechnung,
vgl. Sein und Zeit (1927), Tiibingen '°1984, 3f., 35f. Wenn dagegen F. van Steenberghen, Ontolo-
gie, Einsiedeln 1953, 28, biindig erklért, die Namensgebung der ,,Wissenschaft vom Sein unter den
Titeln Ontologie, auch allgemeine Metaphysik, oder noch kiirzer Metaphysik* sei ,,ohne sachliches
Gewicht*, kommt man Bruaires Verstindnis niher.

8 LD, 10.

3% Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 138.

% LD, 10: ,la vérité ne se livre ni instantanément ni directement. 11 lui faut le chemin du langage
conceptuel, il nous faut, par la, accéder a 1’étre dans et par le discours rationnel. Dés lors, parvenir
a la vérité exige de I’intelligence qu’elle se donne au logos “.



40 ,, Christlicher Rationalismus “

Das hat neben der ersten Voraussetzung, dafl Sprache das Vermdgen ist, das, was
ist auszudriicken, zur Bedingung, daf3 die Seinsweise dessen, was wirklich ist, tiber
die Wege des Wissens entscheidet. Akt und Verfahren des Erkennens muf3 sich dem
angleichen, was da erkannt werden soll, was wiederum bedeutet, da3 das Sein nicht
unbestimmbar ist, sondern eine Verwandschaft mit der Sprache unterhilt, die das
Sein auf begriffliche Weise aufnimmt. Begriffliche, das heif3t vollstandige und vor
allem giiltige Erkenntnis ermdglicht das in sich bestimmte Sein selbst.! Nur
wegen dieser Bestimmtheit 146t sich das Sein auch in bestimmter Weise ausdriik-
ken. ,,Wenn das, was ist, unbestimmt wére, so wire es gewifl unaussprechlich und
der Sprache nicht zugénglich. Aber genauso wire es vom reinen und einfachen
Nichts ununterscheidbar, mit dem man es vollkommen zu identifizieren hétte.
Wenn wir also die Wahrheit dessen wollen, das ist, konnen wir das Sein allein
durch unser Vermogen des Bestimmten, des Distinkten, des Definierten, das heif3t
durch die Sprache aufnehmen.“®> Wohl wissend, daB jede Erkenntnis nur partielle
Aspekte der Wirklichkeit zu erfassen in der Lage ist, geht Bruaire davon aus, daf3
die Sprache doch mehr auszudriicken vermag, als nur das, was erscheint. Meta-
physik ist fiir ihn wesentlich Seinsgedichtnis, die Entdeckung der Gegenwartigkeit
des Seins in den Phanomenen. Als begriffliches Denken ist es mit dem Sein ur-
spriinglich schon verbunden. ,,Wenn es gezwungenermallen eine Voraussetzung
des philosophischen Denkens gibt, dann die notwendige Bestimmung des Begriffs
zum Sein durch die urspriingliche Intimitit des einen zum anderen. 3

Dieses begriffliche Denken ist die Bedingungsmoglichkeit dafiir, durch die
sich verfliichtigende Phédnomenalitdt hindurch und in ihr das Sein doch zu fin-
den. Allerdings ein mit sich gleichbleibendes Sein, das einen bestimmten Sinn
hat: Nur die nicht-materielle Idealitdt der Idee ,,nimmt das Sein in Wahrheit in
der begrifflichen Sprache auf, weil der Begriff nichts anderes (...) ist als die in
unseren Aussagen verstandene Idee.“** Die Idee ist das, was sich dem Denken
aufdringt, wenn es die Dinge mit einem Sinn belegen will. Sie ist auch das, was
den Dingen zugrunde liegt und ihnen Wirklichkeit verleiht. ,,Das mit sich Iden-
tische und unauthoérlich Unverénderliche dessen, was ist, das ist die urspriingli-
che Wurzel dessen, was wir denken, wenn wir wirklich denken. ¢

" Dagegen sucht der ,,ontologische Nihilismus* (PM, 6) um so mehr Sinngebungen auszumachen,
als es fiir diesen keinen Sinn des Wahren gibt. Der methodische Imperativ hermeneutisch-phdnome-
nologischen Denkens sanktioniert die Unerreichbarkeit/ Unaussprechlichkeit des Seins. Vgl. V. Hosle,
Ontologie und Ethik bei Hans Jonas, in: D. Bohler (Hrsg.), Ethik fiir die Zukunft, Miinchen 1994,
105-125, 117: ,,intrinsische Schwiéche der phdnomenologischen Methode: Der phdnomenologische
Zugang zum Wesen einer Sache entbehrt jeden Kriteriums, das ihn befihigen mag, eine Vollstin-
digkeit der eigenen Beschreibung zu beanspruchen.*

©2 LD, 11. Vgl. EE, 27 und Anm. 1 mit Verweis auf Hegel, Enzyklopédie §§ 250-258 (Nichtigkeit
des Seins ohne vereinigende, innere Reflexivitit).

% EE,21.

% LD, 11. Vgl. EE, 21:,,L’idée ne conduit ma lecture des phénoménes du monde, décelant pour la con-
ception I’'un dans le multiple, I’intelligible dans le sensible, qu’en étant reconnaissance de 1’étre, déja vu,
contemplé dans son essence immuable. Le concept n’est lui-méme qu’en nous reconduisant a I’étre, en
son indéfectible identité dont il réserve et préserve, en son intelligibilité propre, la lumiére intelligible.
% Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 141.



Exkurs: Evkenntnis und Wirklichkeit 41

Bruaire macht einen geistig-reflexiven Grundzug in der Wirklichkeit selbst aus,
der es allein erlaubt, Erkanntes zu logifizieren; dieser Grundzug hat an der Logi-
zitéit des menschlichen Geistes Anteil.°® Denn phinomenale Verschiedenartigkeit
impliziert ein vereinigendes Prinzip: Nur was mit sich eins sein kann, ist. ,,Das
Eine macht das Sein, normiert seine Identitit, konstituiert seine Subsistenz®, es
,.bestimmt die Form und die Existenz: Das Sein hat kein Sein ohne seine vereini-
gende Reflexion“.®” Die einfachste ontologische Instanz ist die unausldschliche
Identitit, der Widerstand gegen das Vergehen in phiinomenaler AuBerlichkeit.
Das in der Natur vorausgesetzte Prinzip, das er als ,,organische Einheit, vereinigte
intime Struktur und ,,innere Finalitdt* beschreibt, wird im geistigen Leben als
»dessen Reflexion und konstituierende Bekehrung, (als) Akt seiner Substanz* er-
fahren.®® Mit der Hervorhebung dieses in der Natur vorausgesetzten, vereinigen-
den Prinzips wehrt er eine Sprengung der Einzelerkenntnisse ab.® Weil es durch
das gemeinsame Prinzip der Reflexion eine Entsprechung von Erkenntnis und Er-
kanntem gibt, somit die Logik Seinsbestimmungen trégt, braucht Bruaire auch
nicht (idealistisch) das Sein aus logischen Prinzipien abzuleiten. Der Mensch ist,
weil seine Rede einen ontologischen Grund hat, ,,Wiederentdecker partieller Logi-
zitéit in den empirischen Dingen.“’" Wenn dem nicht so wiire, miiBte der Mensch
statt dessen als Urheber seiner Begriffe angesehen werden, womit aber nicht mehr
verstiandlich wire, warum er dann keine durchdringende Erkenntnis seiner Gegen-
stinde besitzt. Das starkste Argument fiir diesen platonisch inspirierten Realismus
ist die Defektibilitit unserer Erkenntnis.

Es entldft also das, was ist, gleichsam selbst die fundamentalen Kategorien,
die wir in uns als Prinzipien wiederfinden.”! Das Sein selbst hat einen Sinn, der

% LD, 9:,,Car les voies du savoir sont peut-étre celles-la méme qu’emprunte le réel pour étre ce
qu’il est.*“ Die Philosophie ,,est parente de I’enfantement douloureux par quoi le réel est ce qu’il est,
souvent dans 1’obscur secret de sa manifestation.*

7 EE, 27. Vgl. FE, 41: ,L’étre des choses est & cause de ¢a beaucoup plus inconsistant. L’étre d’es-
prit c’est ce qui assurément est, parce que 1’étre des choses est toujours décomposable, n’a pas sa loi
interne d’unité, et par conséquent a lui seul s’évente comme une poussiere infinitésimale.*

% EE, 27. Vgl. Probléme de la métaphysique et ,,conversion* (094), 123: ,,I’étre n’a pas d’étre sans
sa réflexion®.

% EE, 27. Vgl. G.W. Leibniz, Discours de Métaphysique (1686), Hamburg 1985, 24: ,,celuy qui medi-
tera sur la nature de la substance (...) trouvera, que toute la nature du corps ne consiste pas seulement
dans I’étendue, c’est a dire dans la grandeur, figure et mouvement, mais qu’il faut necessairement y
reconnoistre quelque chose, qui aye rapport aux ames, et qu’on appelle communement forme substan-
tielle®. Zum ,,noyau d’étre” (PM, 258) vgl. Leibniz. L’articulation de la logique et de la théologie (027),
232. Das ,,vinculum substantiale* erregte schon das Interesse Blondels, vgl. P. Henrici, Maurice Blondel
als Leibniz-Schiiler, in: StLeib. Suppl. V (1971) 156-168. Vgl. auch I. Kant, Kritik der reinen Vernunft
(1787), Hamburg 1976, B 594: ,,Denn das in sich selbst ganz und gar nicht gegriindete, sondern stets be-
dingte, Dasein der Erscheinungen fordert uns auf: uns nach etwas von allen Erscheinungen unterschie-
denem, mithin einem intelligiblen Gegenstande umzusehen, bei welchem diese Zufilligkeit authore.”

70 A.GliBer, Verweigerte Partnerschaft?, Regensburg 1991, 95, Anm. 29.

7' Vgl. Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 139: ,,nous avons en nous les
propositions principielles qui naissent des catégories fondamentales de ce qui est.”“ LD, 13: ,,Pour-
tant jamais le sens est arbitraire ou irréel et tout indique qu’il vient de 1’étre, comme son expression
originaire. Ou bien, selon le beau mythe du Phédre, tout se passe comme si nous avions contemplé
les Réalités dont notre intelligence garde mémoire dans leurs Idées.



42 ,, Christlicher Rationalismus “

als ontologischer aller hermeneutischen Sinngebung vorausgeht. Bruaire be-
schreibt das reflektierende Prinzip der Wirklichkeit als die ontologische Voraus-
setzung auch des Denkens. Denn wie durch begrifflichen Druck verlangt das
Sprechen nach dem Sein, nach seiner Wahrheit; es verlangt danach, seinen onto-
logischen Ursprung wiederzufinden. Und mit der Entdeckung des in sich be-
stimmten Seins, tiber das es ein transzendentales Urteil fallt, deckt sich auch das
Subjekt selbst im Medium des begrifflichen Denkens auf. Erkenntnis ist immer
Wiedererkenntnis, ein Wiederfinden seiner selbst im urspriinglichen Wahren.”?
Der begriftliche Sinn 148t sich freilich erst in der bewuften Aufnahme des refle-
xiven Wirklichkeitsprinzips erfahren. Das, was unserem Innersten zugrunde
liegt, ist gerade wegen dieser Ndhe nicht unmittelbar bekannt, sondern erfordert
seine Ubersetzung in diskursive Ausdriicklichkeit. Einerseits gibt es somit die-
jenige notwendige Reflexion, die Sein und Denken durchzieht und ohne unser
Zutun stattfindet. Andererseits konnen wir willentlich iiber den Ursprungsort
reflektieren, aus dem all unser Denken stammt: ,,Ort dessen, was das Sein in sich
selbst und fiir sich selbst ist.«”3

Die Entdeckung des Seins in dessen Phinomenen geschieht in einer Wieder-
erkenntnis: Das Seinsgedéchtnis ist anamnetisch. Fiir Bruaires Philosophiever-
standnis ist daher besonders der Begriff der Reminiszenz charakteristisch: Unter
Reminiszenz versteht Bruaire den rationalen Diskurs, insofern dieser Seinsge-
dichtnis ist, Erinnerung an den eigenen Ursprungsort.’” Die Erstellung eines Be-
griffs ist wegen dieser origindren Intimitit weniger ,,Produkt* der Subjektivitit
des Menschen, sondern ,,Erinnerung an jenes, was einst unsere Seele gese-
hen“.” Dieses Denken ist nur unter der Voraussetzung méglich, da3 die Begriffe
nicht nur sich selbst, sondern auch ihr anderes, das Sein aussagen: Die Zuord-
nung des Begriffs zum Sein wurzelt in der urspriinglichen Néhe des einen zum

72 Vgl. Deku, Einiges iiber Wahrheit, in: Wahrheit und Unwahrheit der Tradition, 107-114, 107:
., Erkenntnis ist geradezu diese Neukonstruktion der Welt im Raum der Begrifflichkeit oder ,Spra-
che’ (wo z.B. der Substanz unmittelbar ein symbolisch reprasentierendes Substantiv zugeordnet
wird), und zwar mit der Absicht, die Dinge so zu begreifen und auszusprechen prout sunt (wie sie
sind), gemil der Definition des Isaac Israeli (die aber von Avicenna stammt ...) veritas est adae-
quatio intellectus et rei “.

73 Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 139. Am deutlichsten wird das am
Beispiel der Sprache, wenn wir einen Sinn ausmachen, statt nur Larm zu vernehmen. ,,Il y a 1a une
réflexion de I’étre sensible en sens intelligible. (Etre — réflexion — concept : ¢’est aussi le statut de la
logique de Hegel)* (ebd., 142).

7 Vgl. LD, 12: ,,La réminiscence signifie que le langage rationnel est mémoire de I’étre ou il a,
pour ainsi dire, son lieu de naissance.* Bruaire kommentiert Hegel, Enzyklopadie § 465 (,,Intelligenz
ist wiedererkennend®): ,,La présupposition de la vie naturelle pour I’esprit libre n’ayant sens que par
la position de la Nature qui n’est point notre oeuvre, mais celle de I’Esprit, en son Idée absolue,
le devenir psychologique de notre esprit est un retour dont nous n’avons pas décidé I’aller ... Si bien
que le savoir de soi du penser, acquis au rivage intellectuel de notre liberté, n’est re-connaissance
(§ 465), retrouvaille de nous-mémes, qu’en étant objectivement action de grace* (L’ odyssée psycho-
logique de la liberté [074], 185). Mit ,action de grace” spielt Bruaire vielleicht auf Fénelon
(1651-1715) an, dessen Wort ,,La nature est la grace prévenante” (De I’existence de Dieu, XCII)
Ravaisson (De I’habitude, 53, Anm. 61) anfiihrt.

75 Platon, Phaidros 249 ¢, vgl. Phaidon 74 a.



Exkurs: Evkenntnis und Wirklichkeit 43

anderen.’® Als ontologisches Denken sagt das begriffliche Sprechen sich selbst
und das bezeichnete Sein gleichermaflen aus, dem es verwandt und gleichwe-
sentlich ist. Das bedeutet, da3 Sprache und Sache seinshaft aufeinander hin- und
zugeordnet sind, wobei der Sache selbst ein Sinn innewohnt, den die Sprache
auszusagen fahig ist. Philosophie als begriffliches Denken ist Reminiszenz des
Seins, Auffindung des Sinnes, der einzelnen Phédnomenen ihre Einsichtigkeit
verleiht und es erlaubt, sie in ein systematisches Ganzes einzufiigen.

Allerdings ist diese Erinnerung einem bestimmten, unverfiigbaren Sinn ver-
pflichtet, den Bruaire mit Hegel die ,,Notwendigkeit des Begriffs* nennt. Diese
Notwendigkeit des Begriffs zwingt sich der diskursiven Analyse auf, 146t Sub-
jektivitit wie Geschichtlichkeit des Erkennenden schweigen und setzt sich ge-
gen dessen Meinungen und Vorurteile durch. Eine Erfahrung ist nur dadurch
einsichtig, ,,dal} sie den eindeutigen Sinn aktualisiert, dessen Anlaf} zur Remi-
niszenz sie ist und dem sie das Wesentliche ihrer Bedeutungen verdankt. Nach
dem Beispiel des Phaidon entdecken wir die Gleichheit nicht in den sinnlichen
Dingen: Die gleichen Dinge sind ungleich, nur die in ihrem Begriff bewahrte
,Gleichheit an sich ist die Gleichheit.“”” Anders gesagt: Die Philosophie gibt
sich nicht ihre eigenen methodologischen Regeln und konstruiert nicht ihre Be-
griffe. ,,So wenig wir die Logik erfinden, so wenig konnen wir {iber den begriff-
lichen Sinn entscheiden. Weder aus personlicher Entscheidung, noch aus ge-
meinsamer Ubereinkunft. Die Ideen sind immer ilter als wir und zwingen sich
unseren Gedanken jedesmal dann auf, wenn wir den Dingen einen Sinn geben
wollen.*” Das vorausgesetzte Wissen, das in der menschlichen Einsicht als Not-
wendigkeit durchscheint, ist ein Wissen um das, was ist, nicht ein Wissen blof3
um die Form des Wahren. Diese Reminiszenz impliziert eine mehrfache, ontolo-
gische, logische und chronologische Vorldufigkeit: Wenn nédmlich das Wahre

76 EE, 21 mit Anm.: Die urspriingliche Nihe (,,présence intime originaire) des Seins zum Begriff
findet ihre spekulative Vermittlung im ontologischen Beweis, der die Notwendigkeit fiir den Begriff
iibersetzt, das Sein auszusagen. ,,Ontologische Reminiszenz und ontologischer Beweis stehen somit
in einem Verhéltnis wechselseitiger Bestitigung.” Vgl. G. W.F. Hegel, Der ontologische Beweis
(1831), in: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion III. Die vollendete Religion, Hamburg
1995, 274: ,,Das Sein soll verschieden von dem Begriff sein; man glaubt daran festhalten zu kénnen
als subjektiven, als endlichen, aber die Bestimmung des Seins ist am Begriff selbst (...) Der Begriff
hat so das Sein an ihm selbst (...) es ist bloBe Meinung, wenn man das Sein vom Begriff entfernt zu
haben glaubt. Wenn Kant sagt, man konne aus dem Begriff die Realitét nicht herausklauben, so ist
da der Begriff als endlich gefaf3t.”

7 EE, 21. Vgl. EE, 20f.: ,,Mais précisément, la réminiscence conceptuelle exclut au principe de son
acte la découverte du ,sens qui serait innocent et distant de 1’étre. C’est bien pourquoi elle délaisse
les jeux exégétiques et herméneutiques qui se complairaient dans la confection de significations,
dans ’ostension de multiples ,vrais sens‘, présupposant I’impossibilité d’un ,sens vrai‘. C’est bien
ce que nous dit Platon dans la prestigieuse allégorie du Phédre. L’idée ne conduit ma lecture des
phénomenes du monde, décelant pour la conception I’un dans le multiple, I’intelligible dans le sen-
sible, qu’en étant reconnaissance de 1’étre, déja vu, contemplé, dans son essence immuable. Le con-
cept n’est lui-méme qu’en nous reconduisant a 1’étre, en son indéfectible identité dont il réserve et
préserve, en son intelligibilité propre, la lumiere intelligible.*

8 LD, 13. Vgl. EE, 20 mit Hinweis auf die ,,termes kantiens“, womdglich ,,Denken ist das Er-
kenntnis durch Begriffe* (Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 94).



44 ,, Christlicher Rationalismus “

seinem Wissen vorausgeht, ist jedes Denken zur Anerkenntnis bestimmter logi-
scher Notwendigkeiten gezwungen, die beileibe nicht blofl formal sind. Was als
wahr entdeckt wird, ist schon von jeher vorhergekannt, als Wahrheit dessen,
was ist. Und die Erkenntnis der Logizitédt des Seins geschieht durch Wiederer-
kenntnis. Reminiszenz hat die Bedeutung, ,,reines Gedéchtnis ihrer selbst im Le-
bendigsten ihres BewuBtseins zu sein.“’® Unmittelbar ist die Erinnerung nicht,
wenngleich ihre diskursive Aufdeckung sehr diskret ist: Reminiszenz ist die un-
scheinbare Vermittlung des gewissesten Wissens und gleichzeitig das scheinbar
am wenigsten Vermittelte. ,,Intuition, im Sinne des Wissens ohne Distanz, des
ontologischen Sinnes von dem, was ist, diese Intuition ist in der Unvermitteltheit
ihrer selbst durch Vermittlung der Reminiszenz.“®° AnléBlich einer Erfahrung ist
der Begriff Reminiszenz, Wiedererkenntnis des Seins, zu dem er hinfiihrt, nicht
so sehr Erfindung, als vielmehr Auffindung von Sinn, der allein der Erfahrung
ihre Einsichtigkeit gibt.3! ,Diese Erfahrung des Apriori iibersetzt sich unwider-
leglich (Notwendigkeit des Begriffs) als ein Apriori des Wissens. Das Wissen ist
zugleich ,apriorisch® und materiell*.3?

Bruaire deklariert weiters eine formelle Homologie, nicht eine blofle Analogie
der Begriffsreminiszenz und des Offenbarungsgedichtnisses: Philosophie und
Theologie haben jeweils fiir sich ihre Voraussetzungen, und zwar diejenigen ei-
nes jeden verniinftigen Aktes. Es gibt in dem einen wie dem anderen Bereich
eine Art Primérerkenntnis, wobei durch die im Glauben geschenkten, ,,neuen*
Prinzipien die Art und Weise, wie der Mensch immer schon erkennt, nicht an Ei-
gentlimlichkeit verliert, um so weniger, als sich der Anfang des philosophischen
Denkens kaum durch einen Nullpunkt definiert. Auch fiir den Glauben ist die
Wabhrheit vorldufig, auch der Glaubensakt ist eine Reflexion des Wissens auf
sich selbst, denn er hat ebenso die Struktur der bewuBt-reflexiven Aufnahme
dessen, was ihm vorgegeben ist. Denken und Glauben haben beide ein schlecht-
hin Vorgegebenes, das nach seiner diskursiven Aufnahme verlangt und ver-
meintliche nicht-sprachliche Annéherungen an das Vorgegebene in ein suspektes
Licht riickt. Reminiszenz des Begriffs wie auch Gedéchtnis der Offenbarung im-
plizieren eine diskursiv vermittelte Erfahrung des Apriorischen: ,,Erfahrung des
Apriorischen, nicht aber Apriori der Erfahrung.*®3

(Ende des Exkurses)

77 Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 144.

80 Ebd., 143.

81 Vgl. Gilson, La possibilité philosophique, 188: ,,L’appréhension intellectuelle de I’esse, a partir
de I’expérience sensible, le (sc. ’homme) laisse en présence d’un objet qui, dans sa pensée, tran-
scende la pensée.”

82 Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 140.

83 Ebd.: ,,Remarquons en outre que cette thése est antikantienne. A mon avis, on ne peut étre a la
fois kantien, philosophe et théologien chrétien : il faut choisir deux des trois.*



., Christlicher Rationalismus “ 45

Bruaire versteht unter Rationalitét den zu seiner vollen Wirksamkeit befreiten
Vernunftvollzug. Diese Befreiung geschieht durch Anregungen: Sind einmal die
Scheuklappen abgelegt, gewinnt die Philosophie durch die Anst6Re, die sie emp-
fangen hat, eine Dimension wieder, die man ihr abgesprochen hatte. ,,Die theo-
logische Anregung des von jeder dueren Autoritét befreiten Denkens ist der re-
flexive und kritische Anlauf fiir eine philosophische Erneuerung, die Forderung
nach Wahrheit ist.“%* Gerade die Belebung durch die Offenbarung fiihrt die
Philosophie auf ihr ureigenstes Terrain zuriick, wo sie in voller Selbstindigkeit
verfahrt, ohne daBl die MiBBachtung alter Denkverbote neue Beriihrungsingste zu
schiiren braucht. ,,Die Freiheit des Philosophen besteht darin, das, was er
schopft, in Frage zu stellen, wissend, dafl er niemals das Geschopfte setzen
wird.“® Dabei sind die AnstdBe fiir die Philosophie primér begrifflicher Natur;
ihr theologischer Ursprung tritt hinter den begrifflichen Gehalt zuriick. Dieses
begriffliche Medium erlaubt es der Philosophie, Glaubensinhalte (fides quae)
ihrem allgemeinen Anspruch nach als philosophisch relevante Wirklichkeit zu
qualifizieren. Vom Glaubensakt selbst (fides qua) kann die Philosophie absehen,
auch wenn sie dieser Vergegenwirtigung ihre wesentlichen Anstoe verdankt.
Sind die AnstoBe einmal erfolgt, wendet sich die Philosophie den Begriffen al-
lein zu, die sich kraft ihrer eigenen Notwendigkeit mdglichen Verfalschungen
gegeniiber durchsetzen. ,,Die begriffliche Vermittlung kann die Vermittlung des
Gedédchtnisses der Offenbarung voraussetzen, in dem Sinne, in dem Blondel uns
sagte, was dem Glauben gegeben sei, miisse auch als dem Denken gegeben be-
trachtet werden. Wenn also der Theologe das philosophische Denken nicht ver-
bieten kann, sondern sich daran erproben muf3, mufl umgekehrt auch anerkannt
werden, daf das philosophische Denken dem Gegebenen der Offenbarung keine
prinzipiellen Verbote konstruieren kann.*%¢

Gerade weil die Philosophie ihr Niveau wiedergefunden und damit ihre Selb-
stindigkeit gesichert hat, kommt sie der Theologie nicht als artfremde Hilfe zu-
gute, wenn der Glaube sich und seine begrifflichen Implikationen der kritischen
Priifung ausliefert. Die Wahrheitsinstanz des freien Denkens ist ein Imperativ
der schopferischen theologischen Treue, ,,welche die rein philosophische, ganz
und gar spekulative und vorbehaltlose Befragung befreit und entgrenzt.“8” Auch

8 EE, 112.,,C’est bien pourquoi la philosophie ne s’est jamais remise en marche, sinon a I’incita-

tion d’une religion. Elle s’épuise, autrement, dans la fastidieuse exégése de ses vieux textes, déser-
tant I’effort conceptuel. Elle ne vaut plus une heure de peine.” Vgl. PC, 86: ,,Que la vérité, en effet,
se manifeste d’elle-méme et ne soit pas le fruit de notre effort d’attention, que celle-ci, expliquera
bien Malebranche en la définissant ,priere naturelle‘, se réduise a faire tout ce qui dépend de soi pour
qu’advienne ce qui n’en dépend pas, ne dispense pas d’une autre exigence, impliquée e contradic-
toire : que pour étre connue, la vérité soit reconnue. Qu’est-ce que reconnaitre, sinon un assentiment
qui est consentement, adhésion, et qui transgresse, par conséquent, 1’accueil muet et passif, redonne
droit de regard et de parole a notre subjectivité?*

85 Liberté du philosophe et révélation (026), 298.

86 Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 150f. Zur Infantilitit, Gott den Zu-
tritt zum Menschen untersagen zu wollen, vgl. auch DD, 16-22 (,,Le Dieu interdit).

8 EE, 110.



46 ,, Christlicher Rationalismus “

der Theologe muf} der Tatsache zu entsprechen suchen, daf3 die Gabe der Offen-
barung unausschdpflich ist und daher nach seiner steten Erfindungsgabe ver-
langt (Erfindung im Sinne von Auffindung: inventio crucis). Im Unterschied zur
Philosophie, deren Begriffe einen vorgefundenen Sinn von seinem Ursprung ab-
16sen und fiir sich aktualisieren, bezeichnet Bruaire das theologische Bemiihen
einer denkerischen Wiederauthahme des Glaubensgutes als ,,memoriale Akti-
vitit der Sprache Gottes*.® Die Theologie griindet in der Bewegung des sich of-
fenbarenden Gottes und hat Anteil an der Sprache Gottes {iber sich selbst. Darin
wird die unzuriickfithrbare Besonderheit der theologischen Vernunft und ihre
formelle Trennung von der Philosophie deutlich, daf3 diese sich ihrerseits nicht
innerlich vom belebenden Gedéchtnis der Offenbarung nihrt. Dafiir entléft die
vergegenwartigte Rede Gottes selbst die Forderung nach begrifflicher Wiederer-
kenntnis: Indem sich die Theologie der Philosophie aussetzt, vollbringt sie sich
selbst. In der unverduBerlichen Aufgabe der Theologie als Wiedererweckung
,,der Glaubenseinsicht im Schmelztiegel des belebten Gedéchtnisses der Offen-
barung* kreuzt sich der philosophische Zugriff mit dem Glaubensakt. In dieser
lebendigen Spannung entsteht der theologisch und philosophisch gleichermallen
relevante Diskurs iiber Gott. Nicht nur findet sich die Philosophie in diesem
Element wieder, sie trifft tiber ihre eigentliche Aufgabe auch wiederum mit dem
Gedichtnis des Wortes zusammen. Die Philosophie fillt so mit einer unverdu-
Berbaren Dimension des spekulativen Denkens der Theologie ineins: fides quae-
rens intellectum. Religionsphilosophie ist somit gleichermalen genitivus sub-
Jectivus et objectivus und bezeichnet ,,die doppelte, miihsame Reflexion eines
Denkens ab eines religiosen Gegebenen, die aber auch vorbehaltlos die kritische
Priifung der metaphysischen Implikationen desselben Gegebenen ist.*

Die kritische Aufgabe des Fragens, die aus dem Horen des Wortes entsteht,
wird so in einem ersten Moment der Reflexion auf das Skandalon der Offenba-
rung stofen, in einem zweiten Moment — denn das Denken darf nicht stehenblei-
ben, wo es ihm bequemt (der wahre Skeptiker kniet ja in der Kirche) — wird es zur
freien spekulativen Vermittlung und Reflexion der Notwendigkeit des Begriffs.
Bruaire belegt das am Beispiel schlechthin: Mit der Menschwerdung Gottes wird
eine philosophische Debatte tiber Unendlichkeit und Endlichkeit ausgeldst, an de-
ren Ausgang nicht nur der Anspruch der Offenbarungsreligion hingt. Die Be-
hauptung der Inkarnation Gottes in Jesus Christus stof3t sich zuerst an dem, was
man von der gegenseitigen AusschlieBlichkeit beider Spharen zu wissen ver-
meinte. Dann bewirkt die begrifflich eingeholte Anregung eine Kritik der Vorur-
teile, welche die Philosophie in bezug auf das Absolute hegen mag. Ferner erkennt
die Philosophie in der christlichen Behauptung nicht nur die absolute Freiheit
des Absoluten, sondern entdeckt zugleich auch die eigene Voraussetzung: Sie be-

8 EE, 109. Vgl. PM, 144, De I’invention comme fidélité (088).

8 EE, 110. ,,Et la spécificité irréductible de la raison théologique ne reconduira a la séparation for-
melle d’avec la philosophie, que par réanimation de I’intelligence de la foi au creuset de la mémoire
vivifiée de la révélation, mémoire vérificatrice de la fidélité éprouvée.”



., Christlicher Rationalismus “ 47

merkt den Zusammenhang zwischen dem, was ihr zu denken aufgegeben ist, und
dem reflektierenden Denken selbst. In der Reflexion des Denkens iiber sich selbst
wird eine strikte Homologie mit dem Gehalt der Offenbarung aufgefunden: ,,Daf}
das Unendliche das Unbegrenzte ist, ohne vom Endlichen ausgeschlossen zu
sein, das es verneint, ist das, was das Denken in seiner kritischen und erneuern-
den Anstrengung auf formelle Weise von sich selber weif3. Das spekulative Den-
ken ist ein Akt der Uberwindung iiberkommener Begrifflichkeiten, nicht als
Flucht zum Unbegreiflichen, sondern als reinigende Entbl6Bung von den Vorur-
teilen, welche die begriffliche Notwendigkeit verfilschen oder absetzen.“°

Bruaire weist der Philosophie eine fiir die Theologie konstitutive Rolle zu. Die
Theologie hat sich nicht vom philosophischen Denken zu befreien; im Gegenteil
ist sie zu ihrem eigenen Tun allein durch die Philosophie beféhigt. Es gibt bei der
Sprache iiber Gott einen Moment, wo der Theologe sich in den Stand der reinen
Philosophie begeben muf. In diesem spekulativen Imperativ ist der Theologe rei-
ner Philosoph: Er ist momentan ohne Stiitze einer positiven, historischen oder
exegetischen Theologie und befindet sich innerhalb der Spannung einer verniinf-
tigen Wiederaufnahme, die als philosophisch zu charakterisieren ist, so sehr sie
auch ihren Platz inmitten der Theologie einnimmt. Daher begleitet den Theologen
auch der Philosoph als solcher, sofern dieser nur die an sein Denken ergehende
Anregung der Offenbarung hort. Der theologische Akt seinerseits mifit sich mit
und an der begrifflichen Notwendigkeit. So ist die Befreiung wechselseitig: Im
Falle des Christentums belebt die Botschaft des Absoluten als Subjekt und Per-
son, das sich in die Geschichte hinein manifestiert, die Philosophie solcherart,
daf sie fahig wird, das Absolute so zu fassen, wie es diesem entspricht. Dieses Er-
fassen, wiewohl es durch die Botschaft der Religion angesto3en wurde, geschieht
aber in philosophischer Weise, auf der Ebene des begrifflichen Denkens. Dann
befruchtet die rein philosophische Arbeit die theologische, das spekulative Den-
ken gibt dem Glauben neue Einsicht, und die Vernunft wird diskursives Denken
der Offenbarung, da gottliches Wort und spekulatives Denken zusammengehen.
So bekréftigen sich fiir Bruaire die Freiheit des Glaubens und die des Philosophen
wechselseitig: Man ist als Philosoph um so freier, ,,als man einer Religion an-
héngt, die durch ein Verhéltnis von Freiheiten konstituiert ist, das die vollkom-
mene gottliche Freiheit eingerichtet hat. Und deswegen muf3 und kann der Theo-
loge dem Philosophen das Recht lassen, ,,frei den unerschopflichen Reichtum
zum Ertrag zu bringen, der dem Begreifen verheifen ist, wenn deutlich wird, daf3
— wie bei ihm selbst — die unausweichliche absolute Voraussetzung die Freiheit
Gottes ist.“”! Es haben somit Theologie und diese Philosophie denselben Ur-
sprungsort. Das wird das Augenmerk darauf lenken, daf3 eine Philosophie, die aus
anderen Prinzipien den Glauben verteidigen wollte, sich dem Verdacht aussetzt,
eine Ideologie zu begiinstigen, die sie eigentlich bekdmpfen miifite.

0 EE, 113.
o1 PM, 142f.



48 ,, Christlicher Rationalismus “

Bruaires Anspruch, schlichtweg Philosoph zu sein und doch so weitldufigen
Gebrauch des Offenbarungsgutes zu machen, mag unsere Denkgewohnheiten
storen. Zu ungewohnt ist die Selbstverstdndlichkeit, mit der er manche jahrhun-
dertealte Querelen umgeht, wer nun wem die Schleppe nachtragt oder die Fackel
voran. Beide, Theologie wie Philosophie, sind ancillae Domini (Lk 1,38),
Maigde desjenigen, schon vorab identifizierten Mysteriums, das beide in Gang
setzt und beider Freiheit bewahrt. Die freie Aufnahme und Priifung der philoso-
phischen Implikate des christlichen Glaubens setzt die Selbstoffenbarung Gottes
in Jesus Christus wie deren Vergegenwértigung voraus, wobei im {ibrigen nicht
einzusehen ist, ,,wie der, der an die Wahrheit der Offenbarung glaubt, sich auch
nur einen Augenblick vorstellen kann, daf sein Glaube nicht gefestigt aus dieser
Probe kommen wird. Wenn er nur einen Augenblick daran zweifelte, zweifelte er
sofort und ausdriicklich an der Wahrheit dessen, was er glaubt.*“? Bruaire macht
sich das Programm der fides quaerens intellectum zu eigen. Er macht geltend,
daf ,,das Licht des Glaubens das einer Wahrheit ist, die nach ihrer Gewillheit
sucht“,”> doch darf das im Glauben Erkannte sich auch der philosophisch-
begrifflichen Einsicht prinzipiell nicht entziehen. Weder kann die Aufgabe der
begrifflichen Erkenntnis, besser: Wiedererkenntnis dem Akt und der Sprache des
Glaubens erspart werden, noch darf der philosophischen Vernunft des Christen
eine Freiheit vorenthalten werden, ohne die sie verkiimmern muf}. Ohne Gott
findet sich die Philosophie der Luft beraubt, die sie zum Atmen braucht. So ist
es nicht wahr, dafl das menschliche Bewulltsein an der Schwelle Gottes stirbt,
ganz im Gegenteil ist das Absolute Leben und Aufbruch der Philosophie.’* Denn
die Metaphysik beginnt mit dem Problem der Andersheit, mit der Andersheit all
dessen, was ist. ,,Die Andersheit ist das philosophische Aufwachen.“”> Anfang
und Ende der Philosophie ist daher Suche nach der absoluten Andersheit, das
heiBt ,,Gesuch Gottes“.”® Bruaires Philosophie ist daher nicht zuerst religiose,
sondern Philosophie iiberhaupt, Philosophie die willens ist, ihren metaphysi-
schen Anspruch nicht versiegen zu lassen, wo sie einmal ihr eigenes Niveau er-
reicht hat.

Die christliche Religion setzt sich selbst der begriftlichen Strenge des freien
Denkens aus, wobei sich die Philosophie durch die Begegnung mit der Offenba-
rung von ihrer grauen, sdkularen Kette 16st und als zu ihrer vollen Wirksamkeit
befreite Rationalitdt die wirkliche Einsicht des Glaubens garantiert. Daher
konnte mit Fug behauptet werden, Bruaire vertrete die ,,Befreiung der Vernunft

2 Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 150.

9 L’épreuve de la rationalité philosophique (062), 133: ,,Car la lumiére de la foi est celle d’une
vérité qui quéte sa certitude, du connu qui doit étre reconnu.

% Bruaire richtet sich mehrfach gegen M. Merleau-Ponty, fiir den sich Absolutes und Freiheit des
Menschen gegenseitig ausschlieBen, vgl. Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard 1945,
496 ff., Sens et non-sens, Paris: Nagel °1966, 167 (,,La conscience métaphysique et morale meurt au
contact de ’absolu®), vgl. PC, 139, PM, 191-203, DD, 124 ff. u.6.

% FE, 82.

% Ebd.



., Christlicher Rationalismus “ 49

durch die geschichtliche Religion.*“” Seine Philosophie ist nicht eine solche, die
sich der Rationalitét des christlichen Glaubens verschlieBt und nur dann philo-
sophisch zu bleiben vermeint, wenn sie sich fiir entscheidende, historisch wirk-
same AnstdBe taub stellt.”®

Bruaires Ansatz ist eine rein philosophische Aufnahme genuin theologischer
Inhalte, insofern diese historisch wirksam geworden sind und prinzipiell einer
philosophischen Priifung unterworfen werden diirfen. Denn allerdings geht seine
,,Philosophie von der Vernunft allein aus und gebraucht also eine Methode, wel-
che die der Uberlegung ohne Verweis auf irgendeine Autoritit ist. Die Philosophie
kann frei tiber den entscheidenden Beitrag des Christentums reflektieren, den
keine menschliche Vernunft erfinden kénnte*.”” Um es deutlich zu sagen: Bruai-
res Denken geht sehr wohl sola ratione vor, was selbstverstindlich eine Art Spon-
tanphilosophie ausschlief3t, die glaubt, das Denken entlie3e sich selbst. ,,Das ,Er-
kenne dich selbst* ist niemals gezwungen, sich in einem sterilen Subjektivismus
zu erschopfen. Der andere 14t sich an sich selbst erfahren und erkennen, unter der
Bedingung des Verzichts, ihm das Gesetz meines Wissens vorzuschreiben. !

Diese AuBlerungen haben weitreichende Konsequenzen fiir den Fragenkom-
plex um Autonomie und Beginn der Philosophie. Bruaire versteht sein Philo-
sophieren ja nicht als ein von der Theologie vollkommen losgeldstes und ihr du-
Berlich bleibendes Unterfangen. Aus dem Dilemma, das daraus entsteht, die
Philosophie rein aus sich selbst beginnen zu lassen, wéhrend die Theologie
wegen ihres Positums von der Philosophie abgriindig verschieden bleibt,'?!
konnte eine Unterscheidung heraushelfen, die Bruaire stets voraussetzt: Die
Philosophien haben stets die Anregungen der Religionen aufgenommen und sie
auf einer rein begrifflichen Ebene kritisch erprobt. Indem Bruaire séuberlich
Quellen und Anfang der Philosophie auseinanderhilt,'"? vermag er der Philoso-
97 R. Scherer, Einfiihrung zur dt. Ausgabe von DD, Die Aufgabe, Gott zu denken, 5.
% Vgl. M. Blondel, L’ Action (1893), Paris: PUF 1973, 392: ,,On prétend que la seule notion de ré-
vélation ne supporte pas la discussion rationnelle. Et I’on ne supporte pas que cette conclusion néga-
tive soit discutée : sous prétexte de respect, le libre examen refuse méme 1’examen. — On s’ impose a
I’égard du dogme une muette réserve que le dogme ne demande pas, que le dogme condamne.*
% Vieillard-Baron, La notion d’esprit dans la philosophie chrétienne de Claude Bruaire, 305.
100 3CH, 15 f. Subjektivismus miindet stets in Unzufriedenheit, daher die Sympathie fiir ein Christen-
tum, das lebensumwandelnd sein soll und als permanenter existentieller Aufruf verstanden wird, vgl.
B. Brecht, Die Frage, ob es einen Gott gibt (Geschichten vom Herrn Keuner), in: Kalendergeschichten,
Reinbek 1953, 128: ,Einer fragte Herrn K., ob es einen Gott gébe. Herr K. sagte: ,Ich rate dir, nachzu-
denken, ob dein Verhalten je nach der Antwort auf diese Frage sich dndern wiirde. Wiirde es sich nicht
andern, dann konnten wir die Frage fallenlassen. Wiirde es sich dndern, dann kann ich dir wenigstens
noch so weit behilflich sein, dafl ich dir sage, du hast dich schon entschieden: Du brauchst einen Gott.*
101 vg]. M. Heidegger, Phiinomenologie und Theologie (1927), in: Wegmarken, Frankfurt 1967, 50.
102 Vgl. FE, 105. Siehe auch W. Pannenberg, Metaphysik und Gottesgedanke, Géttingen 1988, 15:
. Treffender (sc. als Heidegger) hat schon Hegel gesagt, daf Philosophie geschichtlich immer im Zu-
sammenhang mit Religion stehe und die zuvor in der Religion in Erscheinung getretene Wahrheit auf
den Begriff bringe.“ Vgl. auch P. Ricoeur, Finitude et culpabilité, Bd. 1, Paris: Seuil 1960, 24 (,,sour-
ces de la philosophie” und ,,point de départ de la philosophie), ders., Philosophieren nach Kierke-
gaard, in: M. Theunissen et al. (Hrsg.), Materialien zur Philosophie Soren Kierkegaards, Frankfurt

1979, 579-596, 584. Vgl. auch S. Strasser, Jenseits von Sein und Zeit, Den Haag: Nijhoff 1978, 248
(Philosophie ihrem Wesen nach Reflexion auf eine nicht-philosophische Erfahrung).



50 ,, Christlicher Rationalismus “

phie den Autonomiestatus zu belassen, ohne sich in Fragen nach dem Beginn des
Philosophierens aus sich selbst verfangen zu miissen.

Statt Bruaire gleich den Ausverkauf philosophischen Denkens oder eine Ver-
mischung philosophischer und theologischer Genera vorzuhalten, kdnnte der
Ausdruck, bei dem er stehengeblieben ist, die Rede von den ,,christlichen Anre-
gungen der Philosophie® oder ,theologischen Anregungen des freien Den-
kens*,!% als originelle Alternative zu einem stets aktuellen MiBverstéindnis die-
nen, das in einer Unklarheit tiber den Status der authentischen Vernunft besteht.
Zwar hat sich das philosophische Denken von Vorurteilen zu befreien, anders ist
es nicht ohne seine bestimmten Anstdf3e, ohne seine Voraussetzungen. So ist das
Absolute auch nicht die Voraussetzung der Philosophie, wenn es nicht sogleich
ein auf eine bestimmte Art und Weise gedachtes Absolutes ist. Die Philosophie
ist immer auch historisch und niemals abstrakt. Sie ist eine Reflexion auf be-
grifflich falbare Inhalte, die sie nicht erfunden hat, die sie aber auffinden kann.
Man muf} wohl als Philosoph alles in Frage stellen, doch ist darauf zu achten,
,,dafl man dem Sinn gegeniiber nicht frei ist. Will man dem Sinn gegentiber frei
sein, dann will man ohne Voraussetzung sein, de facto hat man damit eine Vor-
aussetzung.“'"* Eine sich dahingehend miBverstehende Religionsphilosophie
lauft Gefahr, sich auf eine Phdnomenologie zu reduzieren, die auf einer anderen
Metaphysik aufgebaut ist und vielleicht gar nicht mit dem zu vereinbaren ist,
was da gedacht werden soll.

Aus dem christlichen Dogma entlehnt Bruaire teilweise die Elemente zu sei-
nem Philosophieren, die ihm durch ihre Originalitidt und Nicht-Widerspriich-
lichkeit geeignet erscheinen, dieses Philosophieren zu beférdern.!'* Bruaire aber
nimmt dann fiir sich in Anspruch, mit der durch die christliche Offenbarung in-
formierten Vernunft zu philosophieren, ohne deswegen gleich aufzuhoren,
Philosoph zu sein. Er besteht darauf, Philosoph zu sein, und bricht seinen Dis-
kurs ab, wenn er die Philosophie, wie er sie versteht, an ihre Grenze angelangt
sieht. Schwerlich wird man ihm immer bis an diese Grenze folgen wollen, 1463t
man sich nicht zuvor auf folgende Uberlegung ein: Nach der historisch ergange-
nen, von der Kirche und ihrer Theologie vergegenwirtigten Botschaft Gottes
von sich selbst ist es widerspriichlich, von diesem ,,Zuwachs an Rationalitit“!%°
zu abstrahieren, so als ob man nur dann philosophierte, wenn man diese Auf-
gabe, Gott nachzudenken, tunlichst ignoriert und Philosophie nur dann zu be-
treiben glaubt, wenn man den Kopf in Selbst- und Letztbegriindungssand steckt.
In solch einem Falle entledigte sich die Philosophie der ihr ureigensten Aufgabe,

103 pM, 169, 176 f, EE, 112.

104 Liberté du philosophe et révélation (026), 299.

105 Vgl. PM, 140f.: ,,Quand le philosophe se pose la question : ,Que m’apporte la révélation qui puis-
se prendre place dans mes interrogations, dans mon discours spéculatif?‘ il tente de recueillir du
dogme quelque détermination supplémentaire de I’absolu qui, une fois reconnue son originalité et
établie sa non-contradiction, viendrait prendre rang dans la liste des attributs divins.*

106 PM, 142 (,,surcroit de rationalité*).



., Christlicher Rationalismus “ 51

namlich die Gesamtheit dessen, was ist, auf thr Woher und Woraufhin zu befra-
gen, und iliberdies tauschte die Philosophie sich und die anderen in bezug auf ihr
eigenes Beginnen.

Zu diesem Fragenkomplex gehort auch das bislang aktuellste Detail: Das Ver-
nunftmoment innerhalb des theologischen Denkens ist oft eingeklagt worden,
wobei aber eine eigentiimliche Unsicherheit iiber das Philosophische an diesem
Vernunftmoment verbleibt. So sollte beispielsweise Theologie ,,direkte und
autonome Beziehungen“ zu profanen Erfahrungswissenschaften unterhalten,
ohne der Vermittlung der Philosophie zu bediirfen,'”” anders wurde gewihnt,
,,dal} die Theologie ihre Beziehung zu anderen Wissenschaften nicht findet ohne
die Dazwischenkunft der Philosophie, nicht ohne die Schaltstelle und das Me-
dium, welches die Philosophie darstellt.“!*® Die entscheidende Frage, ob — ja
oder nein — eine ganz bestimmte Philosophie konstitutiver und inhdrierender Be-
standteil einer Theologie ist, oder Philosophie weiterhin aus- oder danebenge-
schaltet bleibt, wird neuerdings einer Prizisierung zugefiihrt. An Karl Rahners
Ansicht, durch die tibernatiirliche Indienstnahme der Philosophie habe sich die
Frage nach ihrer Rolle als ,,reine Philosophie als konkret vom Menschen vollzo-
gene“!” nunmehr iiberlebt, beklagt Hansjiirgen Verweyen, durch den Ausfall
erstphilosophischer Letztbegriindungsversuche habe man die ,,Unmdglichkeit
einer methodisch autonomen Philosophie** sanktioniert.''” An dieser Debatte ist
auffallend, wie sehr der Status der Philosophie auf die reine, das heift vom Glau-
ben blofle Vernunft festgemacht wird. Rahner geht aus theologischer Perspektive
zu Recht von der tibernatiirlichen Pragung der Vernunft aus, unterliegt dabei
aber dem Irrtum, das konne dann keine Philosophie mehr sein. Verweyen macht
die konstitutive Rolle der Philosophie fiir die Theologie geltend, wobei er wieder-
um diese Rolle einer historischen Vernunft zuweist, die zwar strukturell mit der
wahren, erleuchteten Vernunft identisch ist, sich aber wegen ihrer methodischen
Autonomie von der entscheidenden Information beschneiden mufl, wodurch
Verweyen den Anschein erweckt, sich in einen Heiden zuriickverwandeln zu
wollen.""! Spannungsreich stellt sich dar, wie Verweyen einerseits um die ver-
stockte Vernunft ante oder praeter Christum weil3, andererseits gerade von ihr
als autonomer philosophischer Vernunft erwartet, ,,einen unumstdflichen Be-
griff von letztgiiltigem Sinn zu ermitteln.*!''?

107 K. Rahner, Zum heutigen Verhiltnis von Philosophie und Theologie, in: Schriften zur Theologie,

Bd. X, Ziirich u. a. 1972, 70-88, 85.

108 L. Scheffczyk, Die Theologie und die Wissenschaften, Aschaffenburg 1979, 268. Vgl. P. Kaiser,
Philosophie und Theologie, in: R.M. Hiibner et al. (Hrsg.), Der Dienst fiir den Menschen in Theolo-
gie und Verkiindigung (FS Bisch. Brems), Regensburg 1981, 19-31.

109 Rahner, Zum heutigen Verhiltnis, 71.

10 H, Verweyen, Gottes letztes Wort, Diisseldorf 1991, 168.

1 Verweyen, Gottes letztes Wort, 61: ,,Der Fundamentaltheologie muB3 daran liegen, jene zwar erst
im Glauben entdeckte, aber dennoch schon vor dem Glauben wirksame wahre Vernunft zu rekon-
struieren, weil sie es offenbar ist, die es dem Menschen ermdglicht, in der Begegnung mit Christus
seine eigene, eigentliche Wahrheit zu erkennen.*

112 Verweyen, Gottes letztes Wort, 86.



52 ,, Christlicher Rationalismus “

Treffender ist Bruaires Illustration des Schnittpunktes von Philosophie und
Theologie durch das Bild vom ,,bekehrten Heiden*. Der philosophierende Christ
bleibt als Philosoph doch ein Heide, denn es gibt im Glaubensakt selbst ,,eine
Rechnung, die man mit sich selber zu begleichen hat, mit einer verschlossenen
Rationalitit.“!"* Doch die Energie, die es nun braucht, um die verbleibenden
Fragen zu losen, der Antrieb der Reflexion der Vernunft auf sich selbst ent-
stammt dem Glaubensakt, der immer fraglich bleibt. Jeder Christ kennt ,,in sei-
ner geschichtlichen Existenz die Spannung zwischen dem Heiden und dem Chri-
sten. Ein wirkliches Problem verbleibt. Es stellt sich logisch dar, nicht subjektiv:
Wie kommt dem Glauben das Licht zu, das ihn erleuchtet? Ist es in der Weise ei-
ner vorhergehenden Gewi3heit, die ihre Wahrheit entdeckt und sich daran besti-
tigt, oder — umgekehrt — ein Wort der Wahrheit, das immer nach einer versicher-
ten GewiBheit in der Seele sucht? Will man nicht der Offenbarungsbehauptung
widersprechen, muf3 man dem christlichen Glauben die zweite Weise zuerken-
nen. Was im Glauben erkannt ist, muf3 wiedererkannt werden, und darum kann
der Glaube jedes Risiko eingehen, wenn sein Akt untrennbar ist von der Erwar-
tung der Bestiitigung seines Inhalts als gewisse Rationalitit.*!'*

Bruaire bezeichnet das Denken des Christen als ,,Erwartung des Gottes, den
sein Glaube kennt.“!!'> Der Christ bringt die fiir die Philosophie besten Voraus-
setzungen mit, denn Vernunft und Zeugnis sind solidarisch: Wenn ,,der Zeuge
Gottes die vollkommene Freiheit Gottes zu behaupten kommt und unsere Ver-
bote widerruft, dann ist er im vollen Recht der Vernunft und respektiert allein
vollstindig den Sinn.“!'® Der Mut der Vernunft zielt darauf hin, ,,den Sinn der
ausgetibten Vernunft und die Kraft des Verniinftigen in der absoluten Freiheit zu
bezeugen“!"” Und der Zeuge Gottes ist der, ,.der die Vernunft bezeugt, der sie
mit aller Freiheit bezeugt, mit aller verlangten Gratuitit, damit die Autonomie
des Sinns nicht kompromittiert, sondern konfirmiert wird.«!'® ,;Wenn die Philo-
sophie notwendigerweise das Absolute denkt, welches die Religion Gott nennt,
und zwar als ihre Problematik und als Wissen, dessen sie allein fhig ist, so ist

113 L °épreuve de la rationalité philosophique (062), 134: ,,Question a la rationalité d’une pensée qui
prétend garder inaltérée 1’idée de Dieu dans sa révocation du Dieu fait homme, du Dieu sauveur.*
Vgl. L*épreuve philosophique nécessaire (068), 85: ,,le chrétien ne saurait étre qu’un paien converti.
Et la vie du chrétien qu’une inlassable conversion du monde et de soi.*

114 L°épreuve philosophique nécessaire (068), 86. G. Fessard, La division de la théologie et la dia-
lectique du Paien et du Juif, in: De I’actualité historique, Bd. 1, Paris: DDB 1960, 243291, skizziert
anhand der Dialektik des Heiden und des Juden, die im Schema des bekehrten Heiden kulminiert,
eine Geschichte der Erkenntnistheorie, vgl. Sales, Gaston Fessard, 490; vgl. auch LD, 118: ,,Durch
die tibernatiirliche Geschichte des Heiles Gottes sind die natiirlich-menschlichen Beziehungen zur
gottlichen Sohnschaft bekehrt, die sie bestitigt und von ihrer todlichen Entgegensetzung befreit.*
115 L°épreuve de la rationalité philosophique (062), 132: ,,M&lé a la pate humaine, les questions
communes des hommes sont les siennes (sc. du paien converti qu’est le chrétien) comme leur vie, et
sa pensée demeure attente du Dieu que connait sa foi, depuis la ténebre de la commune ignorance ot
la lumiére du Christ n’a point de zone pure.*

116 DD, 66; vgl. PM, 166.

7 DD, 150.

118 pM, 177.



., Christlicher Rationalismus “ 53

und bleibt sie in schwierigem aber unaufgebbarem geistigen Austausch mit der
Religion. Sie (sc. die Philosophie) ist deren verniinftiger Probierstein, selbst
dann, wenn sie sich an ihr (sc. der Religion) erneuert. Sie trigt das Licht eines
jeden Menschen, der auf die Welt kommt, um wiederzuerkennen, was zu kennen
die Religion behauptet.«!'!?

Die der christlichen Theologie eigene Thematik kann durchaus Gegenstand
philosophischer Erdrterung werden. Das mag Kopfschiitteln verursachen: Han-
delt es sich noch um Philosophie, wenn ihr wesentlicher Anstof3 aus der nur im
Glauben einsichtigen Wesensoffenbarung Gottes stammt? Mag Bruaires Denken
auch Ausdruck seines Glaubensaktes sein, seine Aufnahme des Glaubensgutes
beansprucht, rein philosophisch zu sein. Gegen einen dhnlichen Versuch wurde
eingewandt, daf} selbst wenn das christliche Dogma sich keiner Einsicht ver-
schlosse, ganz im Gegenteil als Text allen verfiigbar wire, so konnte doch das,
was es in Wahrheit bedeutet, nur innerhalb ,,der gekreuzigten Erfahrung des lie-
benden Glaubens* verstanden werden. Theologische Bedenken gelten also nicht
blof3 einer mdglichen Vereinnahmung durch die Philosophie auf ihrem Gebiet,
sondern vielmehr einer Verfialschung dessen, was zwar als Dokument vorliegen
mag, sich aber dem Zugriff der bloBen Vernunft entzieht.'?’ Damit ist aber nicht
hinreichend klar, wie die zum Verfdlschen neigenden Instanzen sich doch
immerhin anregen lassen konnen, und zwar durch philosophisch relevante Im-
plikationen des Glaubensgegenstandes. Der Hinweis auf die moglichen Verfal-
schungen des Glaubensgutes verfehlt nicht nur den Status der menschlichen Ver-
nunft, er widerspricht sogar der christlichen Erfahrung selbst (,,folle, lege ).
Auch wenn Theologie und Philosophie nicht dasselbe sind, gibt es doch zwi-
schen beiden keine Inkommunikabilitit.!?! Diese grundsitzliche Kritik verkennt
auch, daf} die Philosophie in der Offenbarung nicht ihren Abschluf findet, son-
dern mit ihr womoglich erst beginnt. Scheinbar weil} sie nichts mit einem Philo-

119 EE, 204.

120 G. Lafont, Le philosophe et la promesse (Rez. zu Y.Labbé, vgl. [084]), in: RTL 14 (1983)
356-371, 371. Weiter heifit es: ,,Que Dieu soit amour et Trinité peut bien étre écrit sur le papier ; si
la raison s’empare de cet écrit, elle en perd le sens.*

121 Vgl. L. Elders, Geheimnischarakter und Rationalitiit in der Trinititslehre nach Thomas von Aquin,
in: J. Stohr (Hrsg.), Der dreifaltige Gott und das Leben des Christen, St. Ottilien 1993, 74-87: Das
Glaubensmysterium geht sicherlich weit tiber den natiirlichen Verstand hinaus, ist aber gerade nicht
unerkennbar, weil die Vernunft ja immerhin zeigen kann, ,,daf es keinen Widerspruch gibt zwischen
dem, was Gott geoffenbart hat und den eigenen Forderungen und evidenten Erkenntnissen (82). Die
,klare Begriindung dieser Unerkennbarkeit” (81) aus der rein geschopflich vermittelten Erkenntnis
wird die gewiinschte Widerspruchsfreiheit kaum etablieren kénnen. Im iibrigen ,,ce serait une erreur
de croire que pour Thomas notre connaissance concrete résulte seulement de I’expérience sensible®
(Brito, Dieu et I’étre d’apreés Thomas d’Aquin et Hegel, 33): ,,Mens antequam a phantasmatibus ab-
strahat, sui notitiam habitualem habet, qua possit percipere se esse” (De Veritate, q. 10, a. 8, ad 1).
Thomas war kein reiner Aristoteliker, und Aristoteles sollte man wiederum kein Wort Lockes unter-
schieben: ,,Nihil in intellectu quod non fuerit ante in sensu“ (gegen das Leibniz schon eingewandt
hatte: ,,Nisi intellectus ipse*). Vgl. Hegel, Enzyklopidie § 8: ,,Es ist ein alter Satz, der dem Aristote-
les falschlicherweise so zugeschrieben zu werden pflegt, als ob damit der Standpunkt seiner Philoso-
phie ausgedriickt sein sollte: ,nihil est in intellectu, quod non fuerit in sensu‘*.



54 ,, Christlicher Rationalismus “

sophen anzufangen, der glaubt. Sie iiberfordert ihn mit verlangten Nachweisen
seines neuen, Ubernatiirlichen Glaubenslebens und setzt die Philosophie hintan.
Plausibler ist die Annahme, daf die Moglichkeit einer Offenbarung nur von den-
jenigen Philosophen aufgezeigt worden ist, fiir die eine Offenbarung bereits er-
gangen war. Nur derjenige Philosoph, der sich von einem reineren Begriff des
Absoluten anregen 146t und die Mdglichkeit einer Offenbarung kraft ihrer Nicht-
Widerspriichlichkeit erweist, wird tiberhaupt versuchen, sich bei einem Philoso-
phen Gehor zu verschaffen. Auch wenn dieser nicht dieselben Anregungen an
sich herangelassen hat, kann er — wegen des beiden gemeinsamen rationalen Fo-
rums — ihn doch verstehen. Dieses Forum betritt der Glaubige auch selbst, um
sich Rechenschaft iiber den eigenen Glauben zu geben. Wird dieses Forum nicht
anerkannt, dann gerit die Offenbarung leicht in den Bereich der Esoterik hinein,
die Offenbarung wird mit Unmitteilbarkeit belegt, sie wird contra rationem und
unverstdndlich. Im tibrigen greift das Argument der Verfilschung des donum
fidei durch philosophische Instanzen nicht, es sei denn, die Theologie bean-
spruchte fiir sich, das Mysterium zu durchdringen. ,,Setzt sich denn der Glaube
ernsthaft der Vernunft aus? Mutmaft er nicht notwendigerweise iiber ihre Wahr-
heit, damit die Priifung ehrlich sei? Und wenn nicht, ist er kein Glaube in der
Schwebe, im Zweifel, dem Risiko des Unglaubens ausgesetzt? Falsches Pro-
blem, so glauben wir, es sei denn, da3 der Glaube auf illusorische Weise die
Schau antizipierte, die ihn ausléschen wiirde.*!??

Der christliche Glaube kann sich schon wegen seines universalen Anspruchs
nicht einer Priifung durch die Vernunft entziehen, um so weniger, als man sich ja
mit Bruaire von der Instanz einer ,,reinen Vernunft® distanzieren kann. ,,Der
christliche Glaube steht und fillt damit, daf er universal kommunikabel ist.!??
Eine zu schroffe Unterscheidung von Philosophie und Theologie ist von einem
gewissen Vernunftbegriff abhiingig und erscheint sehr gewollt.'** Die angeblich
salomonische Unterscheidung von Philosophie und Theologie fiihrt — macht
man aus ihr eine allzu scharfe Trennung — zu einer Entgegensetzung von Mensch
und Gott und ist schlichtweg billig. Vielleicht diirfte mittlerweile wenigstens klar
geworden sein, dafl man theologischerseits Bruaires Denken nicht den philoso-

122 1, épreuve de la rationalité philosophique (062), 133.

123 Kasper, Der Gott Jesu Christi, 98 f.: ,,Der Christ muf3 deshalb den Glauben nicht nur vor sich selbst
verantworten, sondern allen Menschen Rechenschaft geben von seiner Hoffnung (1 Petr 3,15). Das ist
vom Wesen der Sache her gar nicht anders mdoglich, als daf der Glaube Bezug nimmt auf das, was al-
len Menschen gemeinsam ist und was sie als Menschen iiber alle Kulturen hinweg verbindet: ihre Ver-
nunft (...) Wer von der Wahrheit des Glaubens wirklich iiberzeugt ist, der traut es dem Glauben auch
zu, mit seinen intellektuellen Bestreitungen fertigzuwerden.* Dieses ,,Fertigwerden® weist Kasper der
natiirlichen Theologie zu, wenn sie ,,die innere Verniinftigkeit des in sich und aus sich selbst begriin-
deten Glaubens erweist. Das bedeutet, dafl natiirliche Theologie vom Glauben entlassen wird, um
dem Unglauben zu begegnen, nicht aber umgekehrt. Rechenschaftsgabe ist eine librigens sehr philo-
sophische Angelegenheit, vgl. Platon, Phaidon 76 b, 95 d, 101 d, Aristoteles, Metaphysik 1025 b 10.
124 Zu den ,,siamesischen Zwillingsbriidern® Rationalismus und Fideismus wie zur ,,selbstgemach-
ten* Unterscheidung von Glaube und Vernunft vgl. F. Brunner, De I’opposition prétendue entre la
philosophie et la théologie, in: StPh 45 (1986) 21-41.



., Christlicher Rationalismus “ 55

phischen Status absprechen kann, ohne gleich Gefahr zu laufen, aufklarerisch-
naive Dichotomien zu reiterieren.

Es scheint iibrigens bislang nicht aufgefallen zu sein, was fiir verheerende
Konsequenzen daraus entstehen, Philosophie unreflektiert natiirlichem Denken,
Theologie dafiir dem iibernatiirlichen Bereich zuzuweisen. Menschliche Anné-
herung an den lebendigen Gott wird durch die Behauptung der Vernunftjensei-
tigkeit mystifiziert. Die stereotype Einschérfung der traditionellen Dichotomie
von Vernunft und Glaube leidet an der Beschrinkung des verniinftigen Vermo-
gens auf begrenzte Dimensionen des Wirklichen wie an der Kryptisierung des
offenbaren Gottes. Dabei ist das Christentum die Religion des manifesten Got-
tes, der sich menschlich-verniinftigem Zugriff eben nicht eifersiichtig entzieht,
sondern restlos erschlieft. Bruaire identifiziert den Gott der Philosophen und
vertraut daher auf die vollkommene Grofziigigkeit des Absoluten, das nicht ab-
solut wire, enthielte es Dunkelheit, Neid, Verweigerung und Geiz in sich. Fiir
Bruaire steht vielmehr fest, daf3 sich das Mysterium selbst dem Denken preisge-
geben hat. Und daher ginge der Glaube seines Anspruchs verlustig, Wahrheit zu
verkiinden, verschldsse er sich der philosophischen Priifung; er wiirde nur sei-
nen Unglauben attestieren. ,,Der Fideismus ist nicht ein Zuviel an Glauben, er ist
ein Zuwenig.“'?* Bruaire bedauerte den Theologen, der alle Rationalitiit verl4Bt,
und war sich sehr sicher, da3 allein die volle Autonomie des Philosophen die
wirkliche Einsicht des Glaubens garantiert, weil der Glaube die Rationalitit da-
durch aufschlieB3t, daB3 er sich ihr ausgeliefert hat.

Verschiedentlich ist eingerdumt worden, da3 Philosophie, zumal eine Reli-
gionsphilosophie ,,im Extremfall sogar vollstindig identisch sein (kdnne) mit
einer Theologie, ohne aufzuhdren, Philosophie zu sein.'?® Bei Bruaire konnte
man lernen, daf3 eine philosophisch-theologische Formeinheit noch keine for-
male Theologie zu sein braucht; vielmehr erfahren Philosophie und Theologie
durch ihre Begegnung jeweils fiir sich eine qualitative Ausweitung.'?’” Damit
fligt sich Bruaires Programm in ein Desiderat fundamentaltheologischer For-

125 L épreuve de la rationalité philosophique (062), 133; vgl. L’épreuve philosophique nécessaire
(068), 86: ,,I1 en résulte que la pensée du christianisme trahit 1’épiphanie de sa Révélation quand elle
se réserve et se refuse, si peu que ce soit, au négatif de la critique comme a la rationalité spéculative.
La fausse humilité qui se refuse a pénétrer, avec toutes les armes offertes par le Créateur, les pro-
fondeurs de I’Esprit révélé, ne dissimule que I’arrogance d’une foi défigurée, emmurée dans le clos
intérieur”. Vgl. J. Simon, Zur philosophischen Ortsbestimmung theologischer Wissenschaft von ih-
rem Gegenstand her, in: ThQ 157 (1977) 204-207, 205: ,,In bezug auf diesen Glauben wire, vom
Gegenstand her, gerade das Sich-Zuriickziehen aus dem Logischen als der Vermittlung zur Welt
auch der anderen Menschen Zeichen des Unglaubens und nicht einer besonderen Glaubenssicherheit
und Geniigsamkeit.*

126 M. Seckler, Theologie, Religionsphilosophie, Religionswissenschaft, in: ThQ 157 (1977)
163-176, 173; auch Seckler spricht in bezug auf die aktuelle ,,bizarre Situation von ,,Relikte(n) ei-
ner vergangenen Zeit“, die ,,nicht konsequent genug beseitigt wurden* (164).

127 Vgl. ebd., 171: ,,Der christliche Universalismus des Glaubens ist ja gerade auf Ausweitung be-
dacht, und zwar nicht nur auf quantitative Ausweitung der Gruppe auf Weltkirche und Menschheits-
religion, sondern auf qualitative Ausweitung in der Begegnung des biblischen Logos mit dem Ver-
nunftlogos.*



56 ,, Christlicher Rationalismus “

schung ein, ndmlich einige Aspekte um den Status der theologischen Erkennt-
nislehre zu kldren. Bisweilen scheint ein fruchtbares Miteinander von Philoso-
phie und Theologie dadurch verhindert zu werden, daf3 so getan wird, als ob fiir
den Philosophen noch nie die Rede von einer Offenbarung gewesen sei. Voll-
ends problematisch ist der Anspruch, das zu behaupten sei philosophisch. Des-
wegen mutet es wie ein Betrug an, wenn weiterhin versucht wird, ,,natiirliches*
Denken in so etwas wie einen ,,neutralen” Bereich zu belassen. Bei der allzu
prinzipiellen Wiirdigung intellektiver Fahigkeiten gerit die geschichtliche Art
und Weise, wie ihre Vollziige konkret vermittelt und geprigt wurden, leicht aus
dem Blick. Metaphysisches Fragen innerhalb theologisch motivierten Denkens
war immer einer Transformation unterworfen, tiber die dann doch nicht Auf-
schlufl gegeben wurde. Doch statt mit der solcherart durch die Offenbarung
befreiten, ganzen Vernunft zu philosophieren, lie8 sich christliches Denken
weiterhin auf den Bereich der ,.bloBen Vernunft* verpflichten, in welchem
metaphysikfreien Raum es noch heute seine Riickzugsgefechte auszufiihren
pflegt. Mahnungen, sich philosophisch von Offenbarung und Glaube anregen zu
lassen, bleiben ungehort.'?

Deswegen kann auf mifiverstandliche oder engfiihrende Bezeichnungen wie
,,philosophische Theologie* oder ,,christliche Philosophie* verzichtet werden.
Der Ausdruck ,,Christlicher Rationalismus* hat dagegen den Vorzug, fiir den Ra-
tionalismus als solchen entlarvend zu sein: Dieser stellt sich als ein wegen seiner
vermeintlichen Selbstgentigsamkeit geschrumpfter Vernunftgebrauch dar, der
daher auch nur blutleere Karikaturen entldf3t und damit das genaue Gegenteil der
»ganzen Vernunft® ist. Nur die ,,ganze*, also fiir wesentliche Ansto3e offene Ver-
nunft ist das Element, in dem die Philosophie zu sich selber findet und dadurch
die Theologie erfiillt. Das schlief3t nicht aus, da3 die Philosophie nicht so sehr
duflerlich von dem angeregt wird, was das Christentum glaubt, als vielmehr
innerlich von der Hoffnung lebt, die den denkerischen Nachvollzug des Chri-
stentums durchzieht.!?’

,»Christlicher Rationalismus® entspricht gut Bruaires Ansatz, zum Ausgangs-
punkt seines Denkens die ,,christliche Provokation* zu nehmen, welche die Ver-
nunft herausfordert.'3® Als ,,christliche Anregung der Philosophie* liefert sich
die Offenbarung dem Denken aus, nicht aber der ,,schmalbriistigen Vernunft des
Rationalismus*,'*! denn diese sieht gerade angesichts des reflexiven Uberschus-
ses der christlichen Offenbarung ihre stillschweigenden Voraussetzungen zu-

128 Vgl. die Enzyklika deterni Patris Leos XIIL., in: ASS 11 (1878/79) 98 ff.: ,,qui philosophiae
studium cum obsequio fidei christianae conjugunt, ii optime philosophantur.*

129 Hegel et le probleéme de la théologie (066), 96 (,.la raison seule® vs. ,.toute la raison*); vgl. PC,
265: Eine durch das Christentum angeregte Frage ,,demeure philosophique, car elle ne souscrit pas a
ce que le christianisme donne a croire, mais a ce qu’il donne a penser, méme si elle est vivifiée par
ce qu’il donne a espérer.”

130 DD, 87, 107.

31 Tilliette, Le rationalisme chrétien, 320: ,,La raison va-t-elle relever le défi (sc. de la révélation)?
Certainement pas la raison malingre du rationalisme qui rapetisse tout ce qu’il touche.*



., Christlicher Rationalismus “ 57

sammenbrechen. Diesen Zusammenbruch aber hat die Philosophie zu leisten.
Vor der ,,ganzen Vernunft, der ,,vollbrachten Rationalitit**!3? erscheint die Offen-
barung als wesentlicher Anstof fiir die Vernunft, ihr ureigenstes Fragen weiter-
zubefordern, da die wahre Vernunft und mit ihr die Philosophie immer durch das
andere ihrer selbst belebt wird.

Fiir Bruaire fallen das unbedingte Recht Gottes, all das zu sein, was er ist, und
die Rechte der Vernunft zusammen, so dal} es Sache der Theologen ist, dem
Philosophen sein Recht zu lassen, wie Sache der Philosophen, die Rationalitét
zu erneuern und sie vom Ballast iberkommener Denkverbote zu befreien. Die
theologische Anregung des freien Denkens kann die Philosophie in einem Pro-
zef} der Erneuerung in Gang setzen. ,,Die Religionen sind immer der Motor ge-
wesen, der die Philosophien losgeschickt hat. Die Philosophien haben nie inno-
viert, es sei denn durch das Aufnehmen der Anregungen der Religionen, selbst
wenn (die Philosophien) sie auf der rein begrifflichen Ebene aufnehmen und sie
gleichzeitig kritisch erproben. Die Religionen geben der Philosophie zu den-

ken*.133

132 DD, 111: durch den Zusammenstof3 mit der Offenbarung ,,le rationalisme, et tous ses préjugés,
éclate et se dissout™.
133 FE, 105.



III. Logik der Existenz

Mit seiner Dissertation liber die ,,affirmation de Dieu* als Einforderung der
menschlichen Existenz erschlie3t sich Bruaire das denkerische Terrain, das er
nicht mehr verlassen wird. Der Darstellungsweise und den beriihrten Themen
nach steckt er fast ganz und gar schon in seinem ersten Buch. Zum einen ist die
,,Behauptung Gottes* eine Anwendung dessen, was Bruaire an der jahrelangen,
von Fessard angeleiteten und mit dem tiblichen Handbuchwissen kaum tiberein-
stimmenden Lektiire der Hegelschen Schriften gelernt hat. Zum anderen lotet er
— hier den Ansatz Blondels weiterfiihrend — den logisch implizierten Gottesbe-
zug menschlichen Existierens aus. In diesem metaphysischen Fragenkreis ge-
winnt Hegel sozusagen durch Blondel, Blondel wiederum durch Hegel an ei-
gentlimlicher Scharfe. War bereits zu Blondels Lebzeiten die besondere Affinitét
der ,,Action* zu Hegels ,,Phinomenologie des Geistes* bemerkt worden,! so be-
absichtigt Bruaire nun, das Blondelsche Vorgehen um eine In-Beziehung-
Setzung zu Hegels ausgefiihrtem System, wie es besonders in der Gestalt der
,-Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften vorliegt, zu erginzen. Der
Ansatz, Blondels Analyse der tibernatiirlichen Implikationen des menschlich-
natiirlichen Tuns mit Elementen der Hegelschen Konfiguration des Absoluten zu
verbinden, dient hier dem Zweck, ,,eine Logik der Existenz aufzudecken, die uns
iiber die Behauptung Gottes entscheiden lassen kann*.?

Anders als bei Blondel, dessen immanent verlaufende Existenzerhellung zwar
glidnzend darstellt, dall der Mensch iiber sich hinausweist, aber vielleicht nicht
geniigend das Christentum als konkrete Inspiration des eigenen philosophischen
Denkens kenntlich gemacht hat (was den AnlaB fiir vielerlei Mif3verstdndnisse
gegeben hat), nimmt Hegels System im Kern den reflexiven Uberschuf der
christlichen Offenbarungsreligion auf und entfaltet die metaphysischen Impli-
kationen des Christentums. Beide Ansidtze verbindet Bruaire zu einem neuen
Versuch, wobei die durch das Christentum angeregte Transformation des Den-
kens auf die franzosische Tradition der Philosophie des Geistes trifft und an de-
ren Realismus anzukniipfen sucht. Gewihrsmann dieses Unterfangens ist Félix

Ravaissons kleines, aber dichtes Buch tiber die Gewohnheit; Ravaissons refle-
! AuBer der von Fessard, La Dialectique, 6, Anm. 1, {iberbrachten Bemerkung V. Delbos’ vgl. auch
das Selbstzeugnis Blondels, Lettres philosophiques, Paris: Aubier 1961, 18: ,,Le rythme trinitaire de
Hegel me plait fort“, zit. bei J. C. Scannone, Sein und Inkarnation, Freiburg 1968, 71. Allerdings hat
Blondel (Lettres philosophiques, 71) A. Lasson gegeniiber zugegeben, vor Abfassung der ,,Action
allzuwenig gelesen zu haben (vgl. Scannone, Sein und Inkarnation, 61).

2 AD, 19. Dem Vorwurf, damit ,,versteckte Apologetik, bzw. verschimte Theologie* (AD, 19 f.)
zu treiben, setzt sich Bruaire gelassen aus. Bruaire sagt gleich zu Anfang, die Behauptung wiirde zu-
letzt bejaht werden (Behauptung und Bejahung klingen in ,,affirmation” mit), doch ist Apologetik
hier wie in Blondels ,,Action” nur ein Nebeneffekt, der den philosophischen Charakter des Buches
nicht beriihrt. In diesem Sinne hat Blondel, Lettres philosophiques, 18, gesagt: ,,philosophie et apo-
logétique, c’est tout un®.



Logik der Existenz 59

xionsphilosophische Methode suchte ja — im Anschlufl an Aristoteles — durch
den Aufstieg vom Bedingten zur hoher gelegenen Bedingung den Weg des
Seins zuriickzuverfolgen, aus dem Bewuftsein, Leben und Materie stammen.
Bei der Untersuchung der Verbindung von Geist und Natur im Menschen, wie
sie besonders in der Analyse der Gewohnheit deutlich wird, wollte Ravaisson
die Dichotomie von Realitdt und Idealitédt ,,durch eine bereits hinter der Wil-
lensleistung begonnene Einheit* {iberwunden sehen. Bruaires ,,Behauptung
Gottes® ist daher als ein Versuch zu verstehen, der die ,,Jmmanenzmethode®
Blondels um die Erorterung der positiven Existenzmerkmale bei Ravaisson und
die systematische Darstellung bei Hegel erginzt. Als Versuch, der der Stim-
migkeit menschlichen Existierens gewidmet ist, bindet er die Ergebnisse der
drei Denker zu einer korrekten Positionierung der menschlichen Existenz ange-
sichts der Moglichkeit Gottes zusammen.

Die Erorterung der Frage, ob die Annahme der Existenz Gottes nun mensch-
lichem Existieren gemaf ist oder nicht, macht Bruaire allerdings von der voll-
stindigen, das heif3t ihrer eigenen Logik entsprechenden Existenz des Menschen
abhingig. Die philosophische Gottesfrage entspricht nicht defektem, um seine
wesentlichen Elemente verkiirztem Menschsein, sondern greift nur, wenn die
Existenzprinzipien einander richtig zugeordnet sind und ihrem logischen Auf-
bau gehorchen. Das reicht etwas tiefer als die Versuche, das den Menschen
Ubersteigende bloB aus seinen Mingeln und Sehnsiichten heraus zu begriinden:
Die Behauptung Gottes ist eine logische und konsequente Haltung nur fiir die-
jenige Existenz, die ihrer eigenen, stimmig verfaf3ten, also logischen Ordnung
adéquat ist.

Die Frage, die Bruaire eingangs in plagiierter Blondelscher Redundanz stellt,
ist die, ob ,,ja oder nein, die Behauptung Gottes (...) unserem Leben einen Sinn
verleiht“.* Wenn nun die Prinzipien der Existenz zum Zweck ihres Zusammen-
wirkens in einer Ordnung der Bestimmtheit verfaf3t sind, wenn also die mensch-
liche Natur einer Form und Logik gehorcht, dann stellt sich — neben der Frage,
ob integres Leben auflerhalb dieser Bestimmtheit moglich sei — auch die Frage
nach Gott, ob dessen Behauptung der logischen Anordnung der Existenz gemaf3
ist oder nicht. Die Gesamtheit der menschlichen Existenz, die sich Bruaire dar-
zustellen anschickt, fult auf drei Vermdgen, die die menschliche Natur begriin-
den: Sprache (langage), Freiheit (liberté) und Streben (désir).’ Der Mensch de-
finiert sich als freies und verniinftiges Lebewesen und erhebt sich als solches aus
der bloflen Naturordnung: ,,Die Freiheit ist das Gegenteil einer Natur und eine
Herausforderung an die Notwendigkeit. Was die Vernunft angeht, so wissen wir,

3
4

Kiihn, Franzosische Reflexions- und Geistesphilosophie, 52f.

AD, 9; vgl. Blondel, L’Action, VII: ,,Oui ou non, la vie humaine a-t-elle un sens, et I’homme
a-t-il une destinée?*

> Diese drei Vermdgen sind eine Konstante bei Bruaire, vgl. DD, 130: ,,mit der Freiheit, der Spra-
che, dem Streben haben wir die drei Prinzipien, die drei fiir unsere Existenz konstitutiven Vermogen
(puissances)“; zuletzt noch EE, 75-83. Vgl. Leduc-Fayette, Désir et destin, 290.



60 Logik der Existenz

daB sie niemals Zwang ausiibt. Der Mensch ist das Wesen, das sich von der Na-
tur abhebt.*“® Somit sind Freiheit und Sprache Vermégen, die dem menschlichen
Geist seine Gestalt geben. Diese Vermdgen garantieren, da3 der Mensch auch
tatsdchlich Tréger seiner eigenen Vollziige ist und nicht vielmehr die Natur dafiir
bemiihen muf.

Allerdings sind aber gerade Freiheit und Vernunft des Menschen ,,auf unent-
rinnbare Weise mit Kréften verbunden, die nicht von ihm abhdngen und die fiir
die mindeste seiner Entscheidungen unverzichtbar sind“.” Die verniinftig-freie
Existenz wird im natiirlichen Streben verankert, das insofern beherrschendes
Prinzip der Existenz ist, als es ohne dieses Streben weder zum Vernunftge-
brauch noch gar zum Ausiiben einer wirklichen Freiheit kommen kann.® Durch
diese Verwurzelung im natiirlichen Sein wird eine abstrakte Lokalisierung
menschlichen Existierens nicht zuungunsten der gerade erst aufgewiesenen
Geistigkeit des Menschen verhindert; mit der Betonung des Strebens als natiir-
licher Energie, ohne die geistige Akte gar nicht denkbar wéren, wird der
Gegensatz von Natur und Geist um der konkreten Existenz willen entschérft.
Die menschliche Aktivitit bezieht ihre Identitdt aus der real-seinshaften Zu-
ordnung des natiirlichen Strebens zu den verniinftig-freien Artikulationen. Als
fiir die Kohédrenz menschlichen Existierens konstitutives Vermdgen nimmt das
Streben somit allerdings an der hoheren Einheit des Menschen als Geistwesen
teil.

Im Unterschied zu den meisten Existentialanalysen geht Bruaires ,,Versuch
iiber die Logik der Existenz* nicht von den verniinftig-freien Vollziigen aus,

¢ AD, 10.

7 AD, 10f. Vgl. Ravaisson, De I’habitude, 57: ,,En toute chose, la nécessité de la Nature est la chai-
ne sur laquelle se trame la liberté. Mais c’est la chaine mouvante et vivante, la nécessité du désir®;
vgl. La médiation de I’habitude (101), 476: ,.Ce qui fait réussir I’intelligence plus qu’elle ne peut,
la volonté plus qu’elle ne veut d’elle-méme, c’est le désir. Désir qui s’accomplit dans 1’amour,
la grace : quelque chose se fait en nous dont on n’est pas capable.*

8 Dieses Streben stellt Bruaire in die Reihe illustrer Varianten, die aber wegen ihres willentlichen,
d.h. bewuBten Charakters die Sache nicht treffen. Vgl. AD, 32, Anm. 14: ,,Blondel gebraucht einen
Begriff, die Tat, die sowohl die Betitigung einer beférdernden Macht bezeichnet, als auch diese
Macht selbst, der gegeniiber wir den Ausdruck des Strebens bevorzugen.“ Vgl. Blondel, L’ Action,
19: ,,ce sont toujours les actes qui manifestent ou 1’accord ou la discordance de la double volonté,
volontaire et voulue, qu’implique tout mouvement réfléchi, toute attitude délibérée de I’homme*.
Das mit ,,Streben* Gemeinte trifft Blondel, L’ Action, 327: ,.elle n’est pas maitresse de se borner.*
Zum ,,doppelten Willen“ vgl. Scannone, Sein und Inkarnation, 114f. mit Anm. 29 (Lit!). Bruaire
selbst optiert, um seinen Begriff des Strebens zu verdeutlichen, fiir Ravaissons ,,volonté immédiate®,
vgl. AD, 19, Anm. 5: ,,Wir werden diesen Terminus des Willens tibernehmen, um das natiirliche
Streben kennzuzeichnen, welches von der Freiheit bestimmt und in praktische Vernunft informiert
ist.” Vgl. auch La médiation de I’habitude (101), 472. Mit diesem Streben ist Wille nur insofern ge-
meint, als es nicht Gegenstand unseres Willens ist, ob wir iiberhaupt wollen oder nicht; Hintergrund
dieses Strebens ist weniger die ,,bloe Sucht oder Begierde, d.h. blinder Wille* bei F. W. J. Schel-
ling (Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen Freiheit [1809], Sammtli-
che Werke, Bd. 7, Stuttgart 1860, 333—416, 363), als vielmehr Ravaissons Aristotelismus, bzw. die
Entdeckung des Waltens des Geistes in der Natur, vgl. La médiation de I’habitude (101), 473: il ar-
rive quelque chose de plus par la mise en forme de cette trame mouvante sur quoi se tisse notre exi-
stence et qui, du fond de la nature, est I’esprit.*



Logik der Existenz 6l

sondern vom Streben, das deren belebende Grundlage ist. Es ist nur folgerich-
tig fiir die Uberlegung selbst, mit dem zu beginnen, was sie iiberhaupt erst in
Gang setzt: Das Streben ist Sprache und Freiheit solcherart zugeordnet, dafl
der menschliche Geist, der in diesen Vermogen aufscheint, ohne dieses Stre-
ben gar nicht gesucht werden konnte.” Dieses von Bruaire eingefiihrte Prinzip
des Strebens ist der Angelpunkt des ganzen Werkes. Anders als Sprache und
Freiheit, die in anderen Zusammenhéngen eingehender erdrtert werden, wid-
met Bruaire zu Beginn der ,,Behauptung Gottes* dem Streben seine ganze
Aufmerksamkeit. Mit diesem Vermogen beginnt alles, auch die Philosophie,
denn das Streben selbst ist jedem bewufiten Beginn voraus: ,,Der Mensch ist
Mensch nicht nur, weil er denkt und spricht, sondern sofort wenn in ihm der
Drang entsteht, der ihn zu handeln, zu denken und zu entscheiden treibt, und
in seinem Sein eine unendliche Suche nach Befriedigung einsetzt.“!* Strebte
der Mensch nicht, so wiirde er weder denken noch handeln. Wird dieses Stre-
ben bei der Erorterung von Sprache und Freiheit ausgeklammert, bleiben alle
menschlichen Vollziige abstrakt. Daher soll auch die gesamte Frage nach einer
mit Gott verbundenen Logik der Existenz mit diesem Streben wiederaufge-
nommen werden.'!

Bruaire bezeichnet dieses Streben als in zweifacher Richtung unbestimmt:
Hinsichtlich seines Ursprungs weist es hinter den Strebenden zurtick, ist ihm
und aller bewuBlten Artikulation in Freiheit und Sprache immer vorgegeben
und somit paradoxerweise subjektlos, wenngleich von jedem subjektiven Exi-
stenzvollzug schlechterdings nicht wegzudenken. Objektlos ist das Streben,
weil selbst der Versuch, es ndherhin zu erfassen, wieder dieser bewegenden,
ganzheitlichen Kraft gehorcht, dem ,,anonymen und allgemeinen Streben®, das
unauthorlich auf ein Erstrebtes aus ist, ohne jemals zum Ziel zu kommen und
ohne versiegen zu konnen.'? Somit ist dieses Streben der bewuft aufgenom-
menen Existenz immer schon voraus. Mit der Hervorhebung des Strebens ge-
lingt es Bruaire, gleichermaflen die konkrete Bestimmtheit der Existenz wie

®  Vgl. AD, 110. Vgl. Leduc-Fayette, Désir et destin, 290 (,,Le premier objet que la réflexion exa-

mine est précisément celui qui la suscite®), Tilliette, La théologie philosophique, 690 f. Bruaires
Doktorvater verdffentlichte zwei Jahre zuvor einen diesem Streben bei Ravaisson gewidmeten Bei-
trag: P. Ricoeur, Nature et Liberté, in: Existence et Nature, Paris: PUF 1962, 125-137. Vgl. auch
ders., Le volontaire et I’involontaire, Paris: Aubier 1949, 278f., 309-313.

10" Négation et dépassement de I'humanisme (018), 276. Dort heift es weiter: ,,Darum muB jeder
Versuch, den vollstdndigen und wirklichen Stand des Menschen wiederherzustellen, die Befriedi-
gung des Strebens einschlieBen, ohne welches wir der eigenen Belebung beraubt und entweder auf
das Tier zuriickgefiihrt oder mit dem Engel gleichgesetzt wiren.” Vgl. AD, 13, 27.

" Das trifft sich mit dem leitenden Motiv bei Blondel, vgl. F. Lefévre, L’itinéraire philosophique
de M. Blondel, Paris: Aubier 1928, 66 (Rehabilitierung des ,,Konkreten®), zitiert bei Henrici, Hegel
und Blondel, 23f. (Wiirdigung des ,,Positiven®).

12 AD, 13. ,,Weiters ist der Gedanke eines Objekts des Strebens inadiquat, weil er die Haltung ei-
nes Subjekts nahelegt, die dem anonymen und allgemeinen Streben fehlt.“ Vgl. AD, 27 (das Streben
ist nicht mit den animalischen Bediirfnissen gleichzusetzen, es ,,transzendiert den sinnlichen Appe-
tit), AD, 16 (das Streben ist ,,diese Macht ohne Subjekt”, ,,diese Bewegung ohne Objekt, die un-
aufhorlich das BewuBtsein durchdringt®).



62 Logik der Existenz

auch ihre eigentiimliche Unverfiigbarkeit herauszustellen: Die Universalitit
des Strebens ist eine solche der vollkommenen Durchdringung eines jeden
Menschen, die ,titige Suche des unbegrenzten Seins, das sich auf das Ganze
der Bestimmungen ausdehnt, durch die das Streben besondere Gestalten an-
nimmt.*!3

Als ,,Schweigen und Kraft, Dunkelheit und Schicksal* ist das Streben das aus
den Tiefen der Natur aufstromende Fundament der Sprache; wiewohl es selber
keine Ausdrucksféhigkeit besitzt, ,,erschafft es die Energie, welche das Wort her-
vorruft und aktualisiert.” Die unverfiigbare Energie des Strebens gibt jeder Be-
wegung erst den Anstof. Kraft seiner eigentiimlichen Unbestimmtheit speist das
Streben die Sprache, die ihren Ursprung nicht in der Natur hat. ,,Wenn also das
Streben bemerkt, wenn es nur benannt werden kann, dann durch eine Sprache,
die einer anderen Ordnung angehort, wihrend sie gleichzeitig — wie unsere Frei-
heit — mit ihm verbunden ist, wenigstens durch die Suche nach Wahrheit und die
Forderung nach Entwicklung, die sie beinhaltet.*!

Mit ,,Sprache® ist das artikulierte, das heilt sprachlich verfafite und in sei-
nem Ausdruck bestimmte Denken benannt, der nicht anders denn sprachlich
bestimmte ,,Hort der Vernunft*.!> Denken ist nicht ohne Sprache; Bruaire bin-
det den Vernunftgebrauch eng an das leiblich bedingte Ausdrucksvermogen.
Den ,,Dialog der Seele mit sich selbst* statt dessen in eine Art immaterieller
Schau zu verlagern, hiefle die lebendige Konkretheit des Denkens verkennen,
,,das ohne das Leben des eigenen Fleisches nicht geboren werden und sich
nicht entwickeln konnte.“'® Die hier nur gestreifte Eigenart der Sprache zeigt
sich daran, dal3 der an sich immaterielle Sinn einer Rede nicht ohne ein mate-
rielles Gewand erscheint. Dieses inkarnatorische Prinzip 6ffnet den existentiell
begrenzten Horizont auf die Logoshaftigkeit der gesamten Wirklichkeit hin,
der menschliches Denken zugeordnet ist. Uber das Zusammengehen von Laut
und Sinn im mindesten Wort entscheidet der Sprechende nicht, auch nicht {iber
das Notwendige, das Sinnhaftigkeit auszeichnet. Der Sinn der Sprache hiangt
zwar an ihren bewufiten Aktualisierungen, ist jedoch nicht aus diesen abzulei-
ten. In der erfinderlosen Sprache liegt ein der konkreten Existenzaufnahme

13 AD, 13 mit Anm. 2. Bruaire gibt in allen seinen Biichern den ,,fundamentalen Bestimmungen der
formalen Ontologie: Einzelheit, Besonderheit und Allgemeinheit* (RP, 118) breiten Raum, vgl. PC,
66 mit Anm. 2.

14 AD, 14. Vgl. PC, 44: ,le désir ne transfigure la nature qu’en demeurant dans son ordre, car son
énergie est puisée a la méme source que celle des besoins. S’il est vrai que son avénement est con-
temporain de la naissance du langage, sans lequel il n’aurait point de destinée spirituelle et auquel
il convient par son indétermination qui I’appréte a 1’universalité, son étre énergétique s’oppose a
I’idée, au logos intelligible qu’il fait vivre cependant.*

5 Vgl. EE, 57: ,,pensée sise dans le langage*. Zur widerspriichlichen Annahme eines nicht- oder
vorsprachlich verfaiten Denkens vgl. PC, 21.

16" Tdéalisme et philosophie du langage (014), 16. Bruaire verortet die Entstehung idealistischen
Denkens in der Versuchung, sich von der sprachlich verfaten Ordnung unabhéngig zu machen, mit
der absurden Konsequenz, daf3 der vermeintlich authentische philosophische Akt sich nicht mitteilen
konnte, ohne sich zu verraten.



Logik der Existenz 63

schlechthin Vorgegebenes, das aller bewuften Artikulation logisch schon vor-
aus ist.

Sprache und Streben reichen aber fiir den personlichen Existenzvollzug nicht
aus. Erst in Verbindung mit der Freiheit wéchst sich die von der unpersdnlichen
und allgemeinen Energie des Strebens getragene Universalitdt der Sprache zu
willentlichen Akten aus, die innerhalb des unbegrenzten Horizonts des moglichen
Erstrebten eine besondere Auswahl setzen. Im Vollzug des Freiheitsvermogens
wird das Streben bestimmt und dessen natiirliche Energie von der ausgeiibten
Vernunft aufgefangen. Personliche Akte sind somit im Freiheitsvermogen be-
griindet. Streben und Sprache werden vom Menschen vorgefunden; sie ermog-
lichen erst seine bewuften Akte und verweisen ihn daher sowohl an ein Ur-
spriinglicheres wie auch iiber sich selbst hinaus. Insofern begriindet von den drei
Vermogen einzig die Freiheit den subjektiven Existenzvollzug. Nur die Freiheit
ist Privileg des einzelnen Subjekts.!”

Mit Streben, Sprache und Freiheit sind alle Elemente der Existenz benannt.
Diese drei Vermdgen organisieren sich untereinander und konstituieren so-
mit erst in ihrem Zusammenhang die mdgliche Logik der Existenz. Daher will
Bruaire — anstatt die drei Existenzprinzipien wie ein Chemiker zu isolieren und
bloBe Definitionen anzustellen — sie in ihrem Zusammenhang darstellen.
Denkt man nidmlich die gegenseitige Verbindung von Streben, Sprache und
Freiheit von diesen Elementen selbst her, entstehen sofort Widerspriiche. Die
Vermdgen, die sich im Existenzvollzug auf so selbstverstindliche Weise er-
génzen, stehen mit ihren dynamischen Eigengesetzlichkeiten fiir sich genom-
men jeweils in entgegengesetztem Verhiltnis zueinander. Thr Zusammenwir-
ken, so sehr es im konkreten Leben vorausgesetzt werden muf, ist im Grunde
vollig unwahrscheinlich. Es dhnelt der Schaukelbewegung einer Waage, die
durch das Ubergewicht der einen Waagschale ihr Gleichgewicht verliert und
durch Beschwerung wiederum der anderen Waagschale nicht wiedergewinnen
kann. So widerspricht etwa das Streben der Freiheit, es zerstort sich oder aber
16st die Freiheit auf, ,,sobald diese auftritt, um ihm eine bestimmte Gestalt zu
geben.“!® Durch die verniinftige Wahl eines Zieles, also dem Zusammenwirken
von Sprache und Freiheit, wird das Streben verwirklicht, und wie dieses sich
kraft seiner Unbegrenztheit und Allgemeinheit vom erreichten Ziel 16st und
unbefriedigt weitersucht, wird die einzelne und endliche Freiheit, da sie diese
Bewegung nicht ihre eigene nennen kann, das Streben zu leugnen trachten. Der
Bereich ist betreten, in dem die drei noch unvermittelten Vermdgen — bevor die
Logik der Existenz in ihrer Vollstdndigkeit dargestellt werden kann — notwen-
digerweise in dialektische Gegensétze geraten und stets zu Lasten der Existenz

17" AD, 15, und Anm. 3. Fiir die Einzelheit des Subjekts und die persénliche Einheit ist von den drei
Prinzipien allein die Freiheit konstitutiv. Vgl. Leduc-Fayette, Désir et destin, 294. Ahnlich schon bei
G. Marcel, Du refus a I’invocation, Paris: Gallimard 1940, 46.

'8 AD, 14: ,Le désir est contradictoire si, destiné a la liberté pour acquérir forme précise, il se dé-
truit ou la dissout des qu’elle intervient pour lui donner une figure déterminée.*



64 Logik der Existenz

in die verheerenden Konsequenzen der je verabsolutierten Positionen abdrif-
ten, so ,,als ob der Mensch eine Geschichte baute, deren List ihn zum Gegen-
teil seiner Absichten entfiihrte.“!

Der dialektische Teil der ,,Behauptung Gottes* liefert mit der Beschreibung,
wie Streben und Freiheit, Freiheit und Sprache sowie Sprache und Streben sich
nach und nach entgegenstehen, wechselseitig ausschlieSen und einander wieder
aufrufen, einen Schlissel nicht nur zum Verstidndnis existentiellen Scheiterns,
sondern auch der mannigfaltigen Irrungen der Geistesgeschichte.?’ Bruaire stellt
die Struktur und mechanische Abfolge der Erstarrungen dar, die in theoretischer
Behauptung und praktischer Haltung immer wieder eingenommen worden sind
und werden. Die dialektischen Positionen tibersetzen die Wechselwirkungen der
Prinzipien der Existenz, die ,,logischen Armaturen® existentiellen Verhaltens,
die Gefahr laufen, wegen des Ubergewichts eines ausschlieBlich betonten Prin-
zips in ihr Gegenstiick und somit in die zwangslaufig nachstfolgende dialekti-
sche Etappe umzukippen.

Zunichst stehen jeweils zwei Prinzipien in einem Verhéltnis des gegenseitigen
Durchdringens und des Gegensatzes zueinander. Sie bestimmen sich wechsel-
seitig, heben aber gerade deswegen einander auf, weil jede Bestimmung das von
ihr Bestimmte negiert (omnis determinatio est negatio). In dieser Perspektive
wird etwa die Freiheit nicht durch die Disziplinierung des Strebens erhoben,
sondern wird in dem MalBle schwinden, in dem sie das Streben zuriickdrangt. Der
AusschluB eines Prinzips zieht immer den des anderen nach sich. Das ruft das
bislang unwesentliche, nur verdeckt agierende Prinzip hervor, dessen Betonung
wiederum zur Negation des anderen Elements fiihren muf3 usw. Die neue Dia-
lektik der einander ausschliefenden Haltungen erleidet nach dem Durchlaufen
ihrer jeweils folgenden Momente dasselbe Schicksal, bis der dialektische Prozef3
sich in der Wiederkehr seines Beginns erschopft hat. ,,Das Schema, das diese
Bewegung artikuliert, ist einfach und 16st sich in drei aufeinanderfolgende Dia-

19 AD, 20, vgl. AD, 100, Anm. 2, 134, Anm. 17. Mit der ausdriicklichen Wertung der Dialektik als
eine die Einsicht in das Zueinander der Existenzvermogen blof3 vorbereitende Methode, in der die He-
gelsche Logik eben nicht aufgeht, wirkt Bruaire einer verbreiteten Meinung entgegen, fiir die Dialek-
tik bei Hegel ,,These, Antithese und Synthese* bedeute. Diesen ,,extravaganten Irrtum® (LD, 46) hat
besonders K. Marx in seiner Polemik gegen Proudhon (Misére de la philosophie [1847], Paris: Gal-
limard 1963, 75 ff.) befordert. Dialektik gehort fiir Hegel aber zum abstrahierenden und urteilenden
Verstand, der Synthesen eben nicht erreicht. Was sollte im iibrigen eine das Widerspruchsprinzip
miBachtende Synthese von These und Antithese sein? Dialektische Gegensétze wiirden durch ihre
etwaige Synthese keinesfalls versohnt werden, sondern nur die Krénung der ihnen eignenden Un-
sinnigkeit erfahren. Zum dialektischen ,,Schaukelsystem® vgl. LD, 6 ff., 46; Hegel, Enzyklopédie
§ 81 (Logik beendet als definitive Wissenschaft die Dialektik der bloen Verstandesbestimmungen).
Auch Henrici, Hegel und Blondel, 36, sieht ,,in dieser allzuviel beachteten ,Dialektik® in der Tat nur
eine Vorbereitungsstufe fiir die eigentliche Einsicht*.

20 Die Idee, einseitige Haltungen mittels dieser dialektischen Methode durchzuleuchten, wobei
diese historisch wirksamen Positionen noch durchaus virulent sein kdnnen, verdankt sich Fessard,
der seit ,,Pax nostra. Examen de conscience internationale* (Paris: Grasset 1936) bis hin zu der
Aufsatzsammlung ,,.De I’actualité historique® (1960) auf fruchtbare Weise dem philosophischen
Kern der zeitgeschichtlichen Widerspriiche nachgegangen ist, vgl. Sales, Gaston Fessard, 489 -491.



Logik der Existenz 65

lektiken auf, wobei jede die andere einfiihrt (...) Man findet in dieser Reihen-
folge:

1) Die Dialektik des Strebens und der Freiheit. Reduzierung der Freiheit auf
das Streben, dann des Strebens auf die Freiheit. Aufkommen der Sprache.

2) Die Dialektik der Freiheit und der Sprache. Die wesentliche Freiheit muf3
die Sprache auf sich zuriickfiihren, sie aus sich deduzieren. Gegenldufige Redu-
zierung der Freiheit auf die Sprache und Ubergang zum Streben, das wieder auf-
taucht.

3) Die Dialektik der Sprache und des Strebens. Riickfiihrung des Strebens auf
die Sprache und, umgekehrt, der Sprache auf das Streben. Schlieflich Riickkehr
zur Freiheit.*?!

Bruaire nennt die zeitlosen Aberrationen, die den jeweiligen dialektischen Er-
starrungen entsprechen, beim Namen: ,,Neugierde und Wille zur Macht®, wenn
sich das nicht zu befriedigende, unbeschrénkte Streben nach und nach alles
unterwirft und als entfesselte, unpersonliche Kraft die Freiheit schlieBlich so sehr
entgrenzt, daf sie fast schon dimonische Ziige annimmt.?> Weil die Realisierung
eines Zieles jedoch zur Bestimmung des eigenen Wollens zwingt, Selbstbestim-
mung darum das Totalitdre am Streben einzukassieren trachtet, das Streben iiber-
haupt aber keine Setzung endlicher Freiheit sein kann, kommt es iiber die Ver-
suchung, sich selbst in insuldrer Autarkie zu begriinden, zur Anwandlung, das
Streben ganz und gar versiegen zu lassen. Diese Fatalitit beschreibt Bruaire als
,,Humanismus und abstrakte Freiheit*“: Der Mensch, der alles, was er selbst nicht
ist, von sich ausschlieit und nur an seiner eigenen Quelle trinken will, wird sich
durch die Angleichung des Strebens an seine Freiheit jedoch kaum als autonomes
Subjekt setzen kdnnen, sondern vielmehr sterilisieren.??

Ohne das Streben, das die einzelne Freiheit transzendiert, bleibt jedes Wollen
unwirksam. Weil das Streben aber gleichzeitig der Freiheit als Selbstbestim-
mungsinstanz widerspricht und darum ausgeschlossen wird, sucht die Freiheit
um der eigenen Wirklichkeit und Wirksamkeit willen nach einer Bedingungs-
moglichkeit, die in ihr selber griinde. Damit kommt die ausgeiibte Vernunft mit
ihrer weltverwandelnden Kraft auf den Plan. Insofern BewuBtsein aber Voraus-

2l AD, 96. Zusammenfassungen bei Leduc-Fayette, Désir et destin, 291, A. Cugno, Le désir de
Dieu dans ,,L’affirmation de Dieu” de Claude Bruaire, in: RPFE 115 (1990) 27-33, 29. Vgl. die
Analyse des widerrufenen und besiegten Willens (,,Konflikt) bei Blondel, L’ Action, 325 ff.

22 AD, 22-33. Die Haltung ,,Alles, und zwar gleich* ist Kennzeichen eines pubertiren Entwick-
lungsstadiums und hat als Besessenheit der einzelnen Freiheit durch das totalitére Streben in Nietzsche
ihren ,,unvergleichlichen Zeugen* (AD, 25). Vgl. Négation et dépassement de 1’humanisme (018),
273:,,le désir est quéte indéfinie, exigence indéterminée et illimitée qui transit la liberté humaine, mais
celle-ci peut décider de se faire coextensive a I’appétit et d’étre volonté de puissance infinie.*

23 AD, 34-48. ,Die Freiheit konstituiert die totale Bestimmung ihres Strebens: Das Erstrebte ist ge-
wihlt, das Streben ist ihr angepaBit und sie wihlt sich als strebende® (AD, 36). Neben J.-P. Sartre
werden auch die stoische Ataraxie und der Buddhismus als Beispiele fiir eine Freiheit angefiihrt, die
»zwischen einer illusorischen, einfachhin vorgestellten Selbstgeniigsamkeit und dem schlichtweg
einfachen Tod* oszilliert (AD, 48). Vgl. Négation et dépassement de I’humanisme (018), 270-273
(mit dem ausgeloschten Streben ist der Mensch vom erosionslosen Stein nicht mehr zu unterschei-
den), Leduc-Fayette, Désir et destin, 292.



66 Logik der Existenz

setzung der eingeforderten Selbstgentiigsamkeit ist, setzt sich sofort die Dialek-
tik von Freiheit und Sprache in Gang. Es kommt zu dem, was Bruaire ,,Beherr-
schung des Wortes und Urteilsphilosophie® nennt, das ist die verkiirzende
Annahme eines reinen BewuBtseins, aus welchem Cogito die logische Struktur
der Sprache gleichsam emanierte.?* Um nicht wie zuvor im allgewaltigen Stre-
ben einzugehen, deduziert die Freiheit die Universalitit der Sprache aus sich
selbst. Das geht aber nur tiber die willkiirliche Trennung von Denkakt und Mit-
teilung, wobei letztere eine Konzession an gesellschaftliche Konventionen sein
soll, die dem Bewuftsein duBlerlich bleibt, das selbst unausdriicklich ist und ge-
rade darin die abstrakt-universale Bedingung jeder moglichen Erfahrung dar-
stellt. Da nun aber der Denkakt selbst die Form einer Selbstmitteilung hat, wenn
er nicht als logisches Monstrum gelten soll (unbewufites BewuBtsein), wire die
einzig konsequente Haltung die, gar nicht zu denken, um der Einklammerung
durch die allgemeingiiltige Vernunft zu entgehen. Das bringt den ,,Willen zum
System‘* hervor: Weil die abstrakte Freiheit Sprache gleichzeitig annehmen und
sich ihr verweigern muf3, mit ihrem Unbedingtheitsanspruch aber weder das eine
noch das andere kann, ist sie schier gezwungen, sich selbst als bloes Organ der
allumfassenden Vernunft zu verstehen. Das wiederum setzt eine in der Einheit
der Vernunft durchgingig bestimmte Wirklichkeit und das Ende der durch so et-
was wie einen absoluten Geist rekapitulierten Geschichte voraus, in der alle Dif-
ferenzen und ineins damit auch jede einzelne Freiheit resorbiert sind.?® Weil sich
nun die einzelne Freiheit nicht behaupten kann, ohne das Notwendige an der
Vernunft wieder an Entscheidungen und subjektive Urteile zu binden, gleichzei-
tig aber die Entwicklung des Systems zu seiner eigenen Vollendung hin nicht aus
der Vernunft selbst zu begriinden ist, bedingt das Verschwinden der Freiheit das
Aufkommen des Strebens.

Im neuen dialektischen Register nehmen sich Sprache und Streben als ganz-
heitliche Kategorien aus, wobei die eine sich durch Bestimmtheit, die andere da-
fiir durch Unbestimmtheit auszeichnet. In ihrem unvermittelten Gegeniiber — die
Freiheit ist als unwesentliche zuriickgestellt — heben sich Sprache und Streben
wie Vollendung und Bewegung gegenseitig auf, wie Vergangenheit und Zukunft
ohne Gegenwart. Um mit dem Streben zusammenzugehen und ihre eigene Rea-
lisierung zu garantieren, muf sich die Sprache die unauthdrliche Entwicklung
des Strebens aneignen, Geschichte somit nicht als ein Vergangenes integrieren,
sondern als ein Kiinftiges. Das fiihrt zur Besessenheit der Sprache durch das

24 AD, 49-62. L.Brunschvicg (Modalité du Jugement, Paris: Alcan 1897) dient als Beispiel fiir
diese ,,Spontaneitit des Cogito*“: Der Begriinder des universitiren Rationalismus in Frankreich hat
in Weiterfilhrung der Kantischen Transzendentalen Analytik die Position verfochten, Denken sei
Urteilen. Motiv dieser Reduzierung ist die Verankerung des Denkens im Freiheitsakt, was unwei-
gerlich Antinomien nach sich zieht, ,,die nicht die der reinen Vernunft sind, sondern des reinen
Urteils, welches die Vernunft resorbiert* (AD, 59).

2 AD, 62-70. Als Typen dieser Haltung sind Spinoza und Hegel mit ihrer fast schon gierigen
Suche nach absolutem Wissen zu nennen, ebenso wie Rousseau, A. Comte und Marx, die unter den
Partisanen systematischer Rationalisierungen immer wieder Anhénger finden.



Logik der Existenz 67

Streben, was seine Gestalt zuerst in prophetischer, dann aber in magisch-perfor-
mativer Rede findet.?® Allerdings sind solche Praktiken (trotz vielleicht beein-
druckender Voraussagen) immer esoterisch und an die Person des Propheten
oder Magiers gebunden, was der allgemeinen Dimension der Sprache wider-
spricht und mit dem grundlegenden Individualinteresse des Scharlatans die mas-
kierte Freiheit zutage fordert, die ihrerseits vom Streben durchdrungen ist und
Sprache lediglich instrumentalisiert. Was hier nach Wahrsagerei und Hexerei
klingt, ist unschwer als Beweggrund des Demagogen zu erkennen, der iiber der
Berauschtheit an der eigenen Rede seinen politischen Ehrgeiz nicht vergifit. Der
dialektische Gegenpart zu ,,Prophetischer Rede und Magie® stellt sich als Vari-
ante des fritheren Machtwillens dar: ,,Asthetizismus und Verfiihrung*?’ be-
schreibt die Unterwerfung und Pervertierung der Sprache durch das Streben,
etwa in der kiinstlerischen Haltung, die sich selbst als bloBes Sprachrohr der ei-
genen Inspiration versteht und deren machtvolles Drangen mit seherischen Re-
likten liturgisch anzurufen weif (das Veni Creator Spiritus der Kunstreligion). In
der MaBlosigkeit des Erhabenen scheint allerdings weniger hoheres Seelenleben
durch als vielmehr das totalitdre Streben, das als reine Gestaltungskraft jeder
Formgebung nur widersprechen kann und einen natiirlichen Hoéhepunkt einzig
in volliger Bedeutungslosigkeit fande. Jede Stufung gibt sich hier die BloSe,
nichts anderes zu sein als eine Entscheidung, aus dem einfachen Grund, daf}
jeder menschliche Ausdruck seine Belebung aus dem fundamentalen, bei Bedarf
willkiirlich arretierten Streben bezieht, formale Logik nicht ausgenommen, die —
wie jede ars — auch ihre Schamanen hat. Um sich als Kunst aber nicht dem Stre-
ben preiszugeben, das fiir die Freiheit zu grof ist, bleibt ihr und jeder Weise ihres
Engagements nur das Schweigen als Ausweg oder — die hiufiger anzutreffende
Variante von Gleichgiiltigkeit und Unverbindlichkeit — wertloses Geschwitz.
Skeptische Attitiide und Provokation in Kunst oder Gesellschaft dienen jedoch
vorrangig der eigenen Selbstdarstellung und werden fraglos als Auswirkungen
schlecht gemeisterter Egozentrik gelten. Selbstsucht aber ist mit dem vom Stre-
ben regierten Machtwillen gleichzusetzen, der sich mit seinen dsthetischen Posen
lediglich Anerkennung und Unterwerfung anderer Freiheiten durch Verfiihrung
sichern will.

Wirkliche Bestétigung wird die Freiheit nicht finden, da sie sich dem Streben
ausgeliefert hat, das gar nicht zu befriedigen ist. So enthélt das Scheitern der
letzten Dialektik schon den Wiederbeginn der ersten, und ein Ende dieser Selbst-
verstimmelung ist nicht abzusehen. Diese allgemeinen Typologien sind um so
realer, als sie alle ihre Entsprechung in der Politik haben: ,,So driickt sich die ab-

26 AD, 71-81. Der Ubergang von Prophetie zu Magie vollzieht sich entsprechend der Unterwer-
fung der Sprache durch das Streben: Uberwiegt das Streben gegen die vollendete Vernunft, ist nicht
mehr Erkenntnis das Ziel, sondern allein die Tat, die keine Regeln mehr kennt. Je mysteridser, desto
besser. Biblische Propheten, die ,,Vergangenes und Zukiinftiges vereinen, um Gegenwirtiges zu de-
finieren* fallen nicht in dieses Register (AD, 76, Anm. 35).

27 AD, 81-91.



68 Logik der Existenz

strakte Freiheit im anarchischen Individualismus genauso wie im nationalisti-
schen Isolationismus aus, der Wille zur Macht im Ehrgeiz des Tyrannen wie in
den hegemonialen Leidenschaften, der Primat des Urteils in der Herrschaft der
Meinung, der Wille zum System in Technokratie und Etatismus. Uberdies stellt
sich die prophetische und magische Sprache in den Ideologien dar, in der politi-
schen Hypnose durch die ,Magie des Wortes‘. SchlieBlich gefillt sich der ohn-
michtige Ideologe in Asthetizismus, und die Verfiihrung geschieht im Riickgriff
auf die demagogische Liige, auf den politischen Betrug.«?

Diese Positionen, die sich aus der defekten, weil zu sich selbst und ihren Ele-
menten unvermittelten Existenz ergeben, sind durchaus real und stellen wirk-
liche Gefahren dar. Daher ist es nicht nur denkerisch geboten, sondern geradezu
vital, diese Dialektik der einander ausschlieBenden Haltungen richtig zu ge-
wichten: nicht als spielerisches Korsett, das wie ein Prokrustesbett nur von au-
Ben an die sinnlich erfahrbare Existenz herangetragen wiirde, sondern als Ge-
burtstitte ,,wirklicher existentieller Sackgassen*.?’ Jede Haltung gehorcht ihrer
eigenen logischen Struktur. Diese in tatsdchlichen oder typologisierten Positio-
nen aufscheinenden Eigengesetzlichkeiten ermdglichen es erst, existentielles
Scheitern als solches nachzuvollziehen, ohne sich auf eine letztlich beliebige
Beschreibung menschlicher Grundhaltungen beschrianken zu miissen, die gar
keine Kriterien fiir ihre Darstellung zu liefern imstande ist. Ferner bietet die dia-
lektische Darstellungsweise einen Verstandnisschliissel fiir die Abfolge der epo-
chalen Stile, an denen das historisch wirksame Selbstverstdndnis der Menschen
abzulesen ist. (Man ist tibrigens durchaus eingeladen, diese Perioden mit ihrem
Wechsel und ihrer Gleichzeitigkeit an sich selbst und in der heutigen Zeit
wiederzuerkennen.) Moglichen Einwénden, den beschriebenen Dialektiken ent-
spreche nichts Wirkliches auf der Seite des Lebens, erwidert Bruaire: Sie ,,stel-
len das Fundament und die allgemeine Struktur der tatsachlichen Haltungen dar,
welche immer weniger rein, mehr vermischt und weniger entschieden sind (...)
Es sind die logischen Armaturen des Verhaltens, die es in ihrer wesentlichen All-
gemeinheit offenzulegen gilt. Ob wir wollen oder nicht, wir sind alle versucht,
sie anzunehmen, und so auch gezwungen, uns ihre Verwandlungen zu eigen zu
machen. 30

Uber ihre Geféihrdungen und ihr gebrochenes Innenverhiltnis hinaus verlangt
die Existenz nach Vermittlung ihrer Prinzipien, bei gleichzeitiger Wahrung deren
jeweils eigener Dynamik und Ausgleich bestehender Spannungen. Diese Vermitt-
lung kdnnen aber weder die Prinzipien selbst, noch Denkansétze leisten, die selber
zu den dialektischen Entgegensetzungen gehoren und sie verursachen, beispiels-

2 RP, 138.

2 Leduc-Fayette, Désir et destin, 291. Beispielsweise hat A.Keller in seiner Rezension zu AD
(ThPh 42 [1967] 261-263, 263) eingewandt, ,,daB3 hier weniger die Begriffsstruktur aus der Realitét
entwickelt als vielmehr die sicher nicht schlecht beobachtete Wirklichkeit in eine vorgegebene logi-
sche Ordnung eingepalit worden sei.*

30 AD, 21, 82. Vgl. Henrici, Hegel und Blondel, 36 (Hegelsche Dialektik als ,,planméBig durch-
gefiihrte Aporetik™).



Logik der Existenz 69

weise dadurch, daf3 sie vom Streben immer nur das auszusagen wissen, was die
Freiheit unterwirft oder die Sprache ausschlie3t. Erst die Spekulation (das ,,Posi-
tiv-Verniinftige* im Unterschied zum Negativen an den Entgegensetzungen), die
sich an die Dialektik der ,,Behauptung Gottes* anfiigt, zieht Schlufifolgerungen
aus dem jeweiligen Scheitern. Indem sie vom Ungleichgewicht der ruindsen Ent-
gegensetzungen ihren Ausgangspunkt nimmt, den wechselseitigen Ausschluf3 der
drei Existenzprinzipien aber nicht vergif3t, sondern vielmehr tiberblickt, behandelt
die spekulative Philosophie die Logik der Existenz im eigentlichen Sinn.3!

Es soll Bruaire durch die dreifache Anordnung der drei Vermdgen gelingen, die
gegensitzlich wirkenden Kategorien in ein Zueinander der Kohdrenz zu bringen,
da jedem antinomischen Paar das in der dialektischen Darstellung unterschlagene
Prinzip als Vermittlungsinstanz zugesellt wird, ohne das Schwergewicht der
Entgegensetzungen blo3 zu verlagern. Das Grundschema dieses syllogistischen
Verfahrens (gr. syllogismos, ,,Zusammensetzung®, lat. conclusio, ,,Schluf}*) ist
bekannt: ,,Wenn A von jedem B und B von jedem C ausgesagt wird, muf3 A von
jedem C ausgesagt werden.*3? Die entscheidende Achse an dieser logischen Figur
ist der Mittelbegriff, der den Ubergang des einen Extrems zum anderen bewirkt.
Darin gleicht er einem Knoten, der gegensétzliche Terme aber nur dadurch zu-
sammenschliefen wird, dal er ihren Gehalt jeweils zu sich bestimmt und damit
ihre wechselseitige Verzahnung gewihrleistet, ohne sie in schonster Tautologie
einfach miteinander gleichzusetzen. Das erst diirfte Vermittlung heif3en.

Mit der Rolle des Mittelbegriffs ist aber auch das grundlegende Problem der
Syllogistik benannt: Wahrend die Extreme durch den Mittelbegriff zueinander
vermittelt sind und in dieser Relativitét nicht eigens ausgewiesen zu werden
brauchen, stellt sich die jeweilige Verbindung der Extreme zum Mittelbegriff
selbst als recht willkiirliche Erfindung dar, wenn diese Verbindung nicht wieder-
um die vermittelnde Form des logischen Schlusses hat. Ein wirklicher Schlufl
hingt also seine Prdmissen nicht an Empirie oder Intuition, sondern erweist
seine Legitimitét als dreifacher. Die Wirklichkeitsvermittlung eines logischen
Schlusses vereinigt in zirkuldrer Weise zwei andere Schliisse in sich, wobei das
Resultat als das eigentliche Fundament der Kreisbewegung anzusehen ist.

Diese Aufgabe, Wirklichkeit aus sich zu begreifen, leisten die Syllogismen,
die Hegels Philosophie wie Goldfiden durchziehen.® Der sattsam bekannte Ein-
wand gegen Hegels System, dieses leite Wirklichkeit aus Logik ab, ist dagegen

31 AD, 101ff. Vgl. Hegel, Enzyklopidie § 82: ,,Das Spekulative oder Positiv-Verniinftige faBt die
Einheit der Bestimmungen in ihrer Entgegensetzung auf, das Affirmative, das in ihrer Auflésung
und ihrem Ubergehen enthalten ist.*

32 Aristoteles, Erste Analytik 25 b. Die beanspruchte Geltung des Schlusses erschopft sich natiirlich
nicht in der Anordnung von A, B und C. ,,Rien n’est plus contraire a la pensée d’ Aristote qu’un for-
malisme logique* (LD, 27).

3 Vgl. A. Léonard, La structure du systéme hégélien, in: RPL 69 (1971) 495-524, 504: ,,Da sich
fiir Hegel jede wirklich verniinftige Realitit als ein System mit drei Momenten darstellt, wird man
sie in der Form eines Schlusses (syllogisme) artikulieren konnen, wobei jeder der drei betroffenen
Terme sukzessiv die Rolle des grolen Extrems, des mittleren Terms und des kleinen Extrems spie-
len wird, so daf} der vollstédndige Prozef keinerlei Partialitdt mehr hat.“



70 Logik der Existenz

ein Vorurteil und setzt fiir sich selbst wohl voraus, dall zwischen Vernunft und
Realitdt kein Zusammenhang bestehe und daf3 die Wirklichkeit an sich unbe-
stimmt sei. Diese Kritik verortet den Ursprung aller Bestimmungen in der Ab-
straktion eines reinen Bewul}tseins, das sich selbst und seine Welt entwirft, ohne
aber letztlich Rechenschaft davon geben zu koénnen, wie subjektive Unbe-
stimmtheit objektive Selbst- und Welterfahrung begriinden kann und warum das
Subjekt sich selbst und seine Welt nicht ganz und gar begreift. Dall der Abweis
systematischer Wirklichkeitserfassung sich selber {iberfordert und via argumen-
tativer Selbstverabschiedung dann trotzdem zum System fiihrt, ist mit den dia-
lektischen Figuren bereits angeklungen.

Bei Hegel gewinnt die logische Form ihren Wert vielmehr allein durch ihren
Inhalt, der sich als vorausgesetzte Realitét verniinftig anordnet. Logische Prinzi-
pien kdénnen tiberhaupt nur als Seinsprinzipien Geltung beanspruchen, wes-
wegen Hegels ausgefiihrtes Gesamtsystem, das in der ,,Enzyklopadie® zu seiner
endgiiltigen Form gefunden hat, auch nicht Allgemeinheit, Besonderheit und
Einzelheit als begriffslogische Bestimmungselemente anfiihrt, sondern die in-
haltlich-realen Momente von Logik, Natur und Geist, in deren syllogistischer
Anordnung die Wirklichkeit selbst sich ihrem Gehalt nach darstellt.* Selbstver-
standlich ist diese Darstellung in sich dreifach gegliedert, wobei die einzelnen
Schliisse sich wiederum mit Hegels Teilphilosophien kreuzen, die entsprechende
logische Strukturen aufweisen, die ,,Wissenschaft der Logik™ natiirlich, aber
auch die ,,Phdnomenologie* und die religionsphilosophischen ,,Vorlesungen®.
Vor diesem syllogistischen Hintergrund, besonders aber wegen der drei (in ihrer
letzten Deutung umstrittenen) Schliisse, welche die ,,Enzyklopadie™ beenden, ist
allerdings die Entsprechung zur formalen Ebene mehr als nur oberflachlich,
bzw. stellt sich diese Ebene gar nicht mehr als so ,,formal* dar. Interessanter-
weise weichen nun aber die korrespondierenden Leserichtungen der Schliisse in
einem entscheidenden Moment jeweils voneinander ab, weswegen sie auch nicht
einfachhin miteinander gleichzusetzen sind. Gerade das konnte jedoch fiir das
gesamte System von Bedeutung sein: Wenn die Schliisse darum nicht exakt
deckungsgleich sein sollten, weil sie sich wechselseitig rekapitulieren und darin
erst Erkenntnis und Wirklichkeit definitiv zusammengehen, miifiten zum Ver-
standnis des Ganzen auch die verschiedenen Vermittlungswege zueinander in
Beziehung gebracht werden. Dadurch bekémen auch die Elemente der Erkennt-

3 Es ist vielleicht niitzlich, die biindige Zusammenfassung von W. Kern, Hegel, in: LThK?, Bd.5
(1960), 56-59, 57f. anzufiihren: ,,Seine Auslegung im Reich der reinen Idee der ,Logik® ist gleich-
sam die ,Darstellung Gottes, wie er in seinem ewigen Wesen oder vor der Schopfung der Natur u. ei-
nes endlichen Geistes ist*. GemaB der dialekt. Grundformel der Einung des Selbst mit sich in seinem
Anderen entldft die absolute Idee die materielle Natur aus sich: als das Andere ihrer selbst, als das
Prinzip der selbstentfremdeten AuBerlichkeit im Nebeneinander des Raums u. Nacheinander der
Zeit, das sich in je hoheren Naturgestalten organisiert (Naturphilosophie). Im menschl. Bewuftsein
ringt sich der Geist durch die Stufenformen seiner individuellen u. gemeinschaftl. Kultivierung, bes.
im Staat, sodann in Kunst u. Religion, empor zum alle Wirklichkeit erwirkenden, vollendeten phi-
los. Denken seines Beisichseins in allem Anderen seiner selbst (Philosophie des Geistes).*



Logik der Existenz 71

nisgeschichte einen wirklich systematischen Stellenwert. Entgegen vielfacher
Behauptungen gingen dann in Hegels Philosophie jedenfalls weder die Ebene
der Vorstellung mit ihrem religidsen Gehalt, noch Geschichte als Entwicklungs-
momente des vollendeten Systems vollig unter.
Das ist bereits an der dreifachen syllogistischen Anordnung

Logik—Natur — Geist

Natur —Geist —Logik

Geist — L o gik— Natur
abzulesen, deren drei Elemente in jedem Schlufl an jeweils anderer Stelle zu ste-
hen kommen, wo sie mit ihrer neuen Rolle auch eine neue Bestimmung erfahren.
Damit geraten auch alle Setzungen der ,,Idee* unweigerlich in die Rolle einer ef-
fektiven Voraussetzung. Weiterhin ist besonders auffallend, daf3 der zweite Schlufl
mit den jeweiligen Mittelbegriffen ein Kreuz bildet, in dessen Zentrum der Geist
sich als die Achse ausnimmt, um die sich das gesamte System dreht. Wéhrend
dieser im ersten Schlufl am Ende erscheint (das ist die Gliederung der ,,Enzyklo-
pidie* selbst®®) und damit die Entwicklung beschlieBt, die von der EntiuBerung
einer abstrakten Vernunfttotalitdt in das bloe Nebeneinander der Natur und iiber
dieses hinaus zur Konkretion der vollendeten Vernunft in der Geschichte reicht,
gelingt diese Bewegung, in der sich Anfang und Ende verbinden, nur dadurch,
dal3 der Geist im zweiten Schlufl Logik und Natur zu Objektivitdt und endlichem
Bewulltsein vereint, dessen geschichtliche Auspragungen (oder besondere Ge-
stalten) er durchdringt und zur Vollendung treibt (das ist der Gang der ,,Phéno-
menologie des Geistes*>®). Zuletzt ergreift sich die in der Setzung des Geistes
konkretisierte Logik als Resultat: Im dritten Syllogismus entledigt sie sich aller
Umkleidungen und erscheint als ,,sich wissende Vernunft®, das heif3t als defini-
tiver Logos, dessen geschichtlicher Durchbruch doppelt begriffen wird, was die
Offenbarung des Geistes in der Natur bewirkt und so die Einheit des Wirklichen
und des Verniinftigen realisiert. Das bertihrt die trinititslogischen Schliisse der
geoffenbarten Religion aufs engste, die den Weg der goéttlichen Idee vom Ab-
strakten zum Konkreten nachzeichnen. Bemerkenswerterweise beschreibt Hegel
in seiner Religionsphilosophie diesen Gang analog zur Begriffsentwicklung in
der ,,Wissenschaft der Logik®, mit dem vielleicht entscheidenden Detail, daf} im
Unterschied zu den drei Schliissen am Ende der ,,Enzyklopédie® die Stellung der
Extreme bei gleichbleibendem Mittelbegriff wechselt.

3 Vgl. Hegel, Enzyklopidie § 18: ,,Die Idee aber erweist sich als das schlechthin mit sich identi-
sche Denken und dies zugleich als die Tétigkeit, sich selbst, um fiir sich zu sein, sich gegeniiber zu
stellen und in diesem Andern nur bei sich selbst zu sein. So zerfillt die Wissenschaft in die drei
Teile: 1. Die Logik, die Wissenschaft der Idee an und fiir sich, II. Die Naturphilosophie als die Wis-
senschaft der Idee in ihrem Anderssein, I11. Die Philosophie des Geistes, als der Idee, die aus ihrem
Anderssein in sich zurtickkehrt.*

3 Vgl. Idéalisme et philosophie du langage (014), 25: ,,on remarque que cette structure Nature-
Esprit-Logique correspond a celle de la Phénoménologie de I’Esprit qui est bien I’histoire du connai-
tre subjectif, le passage progressif de la conscience naturelle au savoir absolu, a I’Idée logique. On
remarque également que 1’ordre de cette Science de la Logique : Etre, Réflexion de I’Essence, Con-
cept-Idée, répete ce méme syllogisme.*



72 Logik der Existenz

Als mediatisierte Einheit von Wirklichkeitsbestimmung (Logik — Natur —
Geist) und Bewuftsein (Natur — Geist — Logik) erdffnet der dritte Schluf3 einen
Ausblick auf die vollendete und wirksame Wahrheit. Damit hingt das gesamte
System allerdings schon am mittleren Syllogismus, der auf der horizontalen wie
auf der vertikalen Ebene die bestimmende Gegenwart des Geistes zum Ausdruck
bringt: Zum einen ist der Geist der dynamische Hintergrund menschlicher Kul-
turleistungen, zum anderen das Movens der einen, absoluten Geschichte von ih-
rem Ursprung hin zu ihrer Vollendung. Gleichzeitig kreuzen sich absolute und
menschliche Geschichte in ein und demselben Punkt. Dieser Punkt, der nicht aus
dem Erkenntnisgang deduziert werden kann, den die ,,Phdnomenologie™ als ste-
tes Scheitern beschreibt, sondern ein historisches Ereignis sein muf3, bezeichnet
den Beginn eines grundlegenden Umschlagens, in dem sich das absolute Refle-
xionsgeschehen (Negation der Logik in Natur und Negation dieser Negation
durch den Geist) im menschlichen Bewufitsein einholt, das sich wiederum im
absoluten Selbstwissen entgrenzt. Von diesem Umschlagen sind somit auch die
sukzessiven Gestalten des Geistes betroffen, wenn sie einander voraussetzend zu
ihrer letzten Wahrheit dringen, in der sich der Geist durchsetzt. Das berechtigt
zu der Annahme, dafl Hegels System offensichtlich nicht nur Anleihen an der
Idee eines sich selbst differenzierenden Absoluten macht, sondern tiberdies auch
dem historisch wirksamen Vorstellungsgehalt dieser Idee einen entscheidenden
Platz zuweist.

Exkurs: Bruaires Interpretation der Hegelschen Schlufslogik

Bruaire veroffentlichte gleichzeitig mit der ,,Behauptung Gottes* eine ergén-
zende Dissertation tiber ,,Logik und christliche Religion in der Philosophie He-
gels“. Thre zentrale These ist der innere Bezug von Logik und Philosophie des
Christentums: Hegels gesamtes System impliziert die Gestalt der christlichen
Theologie und will selbst diese Theologie sein. Fiir Hegel erdffnet das Christen-
tum eine vollstidndige Erkenntnis des in sich bestimmten Absoluten und gibt vor-
behaltlos Aufschluf3 iiber das Innerste des dreifaltigen Gottes: ,,Die Hegelsche
Logik des Absoluten stellt dar, was Gott sein muf3, um sich offenbaren zu kénnen,
aber die Offenbarung selbst ist es, die diesen Gehalt liefert. Mit anderen Worten
ist fiir Hegel diese Logik in der christlichen Logik enthalten.*3” Damit gehort die
Logik selbst zum Offenbarungsgeschehen. Als Transkription der Verséhnung
Gottes mit seiner Schopfung zeichnet sie den Verwandlungsgang der absoluten
Idee nach, die sich aus Entduflerung und Anderssein zuriickerhilt und als Begriff
selbst versteht. ,,Absolute Religion und absolute Logik sind in sich identisch; die
eine manifestiert Gott, die andere formuliert diese Manifestation in philosophi-

37 LR, 21. ,,Hegel comprend la révélation comme un acte de Dieu pour nous, qui ne pourrait étre
simultanément la manifestation de sa vie, de sa nature propre, s’il n’était conforme a 1’acte éternel
de Dieu pour lui-méme* (LR, 17).



Exkurs: Bruaires Interpretation der Hegelschen SchlufSlogik 73

scher Rede*.3® Als Logik des Absoluten stellt die begriffene Offenbarung die
absolute Logik in unserer Sprache dar. Diese Wiederaufnahme der Logik des Ab-
soluten ist das Logische schlechthin. Im Schnittpunkt ihres wechselseitigen Be-
greifens gehen gottliche Idee und Gottes- und Welterkenntnis zusammen, wobei
Bestimmung und Betrachtung der Wirklichkeit einander rekapitulieren.’® Somit
kreuzt sich die Logik der gottlichen Selbstvermittlung ad intra et extra mit der
Geschichte der Erkenntnis des sich offenbarenden Gottes. Genau diesen Chiasmus
hat Hegel in seiner Theorie des Schlusses beschrieben, in der die Logik kulminiert.
Das System als ganzes hat also offensichtlich eine theologische Bedeutung, die
nicht iiberlesen werden sollte. ,,Nicht nur bildet diese Logik die begriffliche
Grundlage der Rede iiber den offenbaren Gott und sie liefert dieser nicht nur ihre
spekulative Anordnung, sondern behauptet, das ewige gottliche Wort selbst zu
iibersetzen. Mehr noch, sie fiigt sich in die trinitarische Theologie ein und be-
zeichnet die universelle géttliche Idee, das persénliche Leben des Vaters. 4
Bruaire richtet bei seiner Hegelinterpretation besonderes Augenmerk auf die
vollendete Form des Hegelschen Denkens, die in der ,,Enzyklopddie® vorliegt.
Deren drei Teile: ,,Logik®, ,,Naturphilosophie* und ,,Philosophie des Geistes*
sind der realphilosophische Niederschlag der drei ,,Sphiren‘ der absoluten Idee.
Diesen drei Sphiren entsprechen begriffslogisch die Allgemeinheit der an sich
seienden Idee (Logik), die Besonderheit der fiir sich seienden Idee in ihrer An-
dersheit und Entduflerung (Natur), und die Einzelheit der auf sich aus ihrem An-
derssein zurlickkehrenden, sich selbst unter Einschluf3 der anderen Sphéren re-
kapitulierenden, an und fiir sich seienden und somit vollstindig bestimmten Idee
(Geist).*! Hegel zeichnet die Entwicklung der sich nach ihrer EntiiuBerung selbst
ergreifenden Idee als Geist nach, welches Ergreifen in der spekulativen Schluf3-

3 LR, 17, vgl. LR, 87,94, 111.

3 Hegel, Die vollendete Religion, 107: ,,DaB diese Idee die absolute Wahrheit ist, dies ist dann Re-
sultat der ganzen Philosophie; in seiner reinen Form ist es das Logische, aber ebenso Resultat der
Betrachtung der konkreten Welt.“ Vgl. F. Ulrich, Logik der Existenz und Offenbarung, in: ZPhF 23
(1969) 249-275, 259: ,,Die ,Logik* ist demnach der Form und dem Inhalt nach Sprachgestalt und
Sprach-Akt des Absoluten im Endlichen und des Endlichen im Absoluten.” Vgl. LR, 78:,,11 y a donc
parallélisme entre connaissance religieuse et détermination interne de Dieu. Nous ne connaissons
Dieu en soi que s’il est pour nous, mais cette connaissance est vraie, ontologique et adéquate, car il
est pour nous ce qu’il est en soi, a condition qu’il se révele lui-méme et manifeste sa nature. Ceci est
fondamental pour Hegel : quand Dieu vient dans le monde pour se dire, quand nous reprenons ce dire
dans notre verbe, c¢’est identiquement Dieu qui se connait en nous et Dieu qui est connu de nous.”
40 LR, 181. J. Splett, Die Trinitéitslehre G. W.F. Hegels, Freiburg 1965, 78, charakterisiert die Lo-
gik als ,,die Darstellung der spekulativen Wahrheit dessen, was die christliche Dogmatik als ,imma-
nente Trinitdt® bezeichnet®. Die ,,ewige Idee™ ist allerdings um ihre Realitét verkiirzt, abstrahiert
man von ihr Schopfung und Offenbarung; dann ist auch die immanente Trinitdt verloren, denn ,,was
in der Idee ist, ist ewiges Moment, ewiges Bestimmen derselben” (Hegel, Die vollendete Religion,
199), vel. LR, 71.

4 Vgl. G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik. Die Lehre vom Begriff (1816), Hamburg 1994,
205: ,,Die Idee ist der addquate Begriff, das objektive Wahre oder das Wahre als solches. Wenn irgend
etwas Wahrheit hat, hat es sie durch seine Idee, oder etwas hat nur Wahrheit, insofern es Idee ist.“ Vgl.
Theunissen, Hegels Lehre, 316. Vehemente Kritik an der Identifizierung der ,,formalen Momente des
Begriffs (Allgemeinheit, Besonderheit, Einzelheit) mit den inhaltlich-realen von ,Logischem, Natur
und Geist*“ bei B. Lakebrink, Kommentar zu Hegels ,,Logik*, Bd. 2, Freiburg 1985, 324 f.



74 Logik der Existenz

logik ihren Kulminationspunkt erreicht.*> Nachdem sich die Idee als Natur kon-
kretisiert, verlebendigt und als endlicher Geist ,,bewidhrt* hat, holt sie sich selbst
in der Philosophie (sc. der Philosophie Hegels) als absoluter Geist ein und ist als
Wirklichkeit und Ziel von allem die zirkuldr-zwingende Erfiillung dessen, was
in ihr angelegt war.** Dieses dann vollstindig erkannte und erkennende Absolute
ist als Einheit aller Bestimmungen der lebendige Begriff: Selbstbewultsein, das
sich ,,als Akt bestimmt und so seinen eigenen Logos formt, gleichermaflen das
Wesen durch seine Allgemeinheit manifestiert, die Differenz in der Form der Be-
sonderheit und seine Riickkehr in den Akt des Setzens durch seine Einzelheit.“*

Vom Logischen, das als Anfang dieser Bewegung gleichwohl in jedem Mo-
ment der Entfaltung der Idee anwesend ist, zum absoluten Geist, der Prinzip und
Hinneres Werdeziel” (Entelechie) dieser Entfaltung ist, fiihrt der Vermittlungs-
weg tiber die Sphére der Andersheit (Natur), zu der auch die Erkenntnisge-
schichte gehdrt. Die Theorie der drei Schliisse am Ende der ,,Enzyklopadie®
nimmt in Angriff, die entduBerte Idee in der unendlich angeregten Betétigung
der endlichen Sphére in dem Moment nachzuzeichnen, in dem die zirkulére Be-
wegung sich durch die entscheidende Anregung des Christentums als absolute
Idee selbst ergreift.*> Hegel zeichnet den Moment dieses versohnenden Uber-

42 Vgl. Léonard, La structure du systéme hégélien, 502 f.: Die Entwicklung fiihrt von Subjektivitit
iiber Objektivitit in Absolutheit, wobei ,,die Wahrheit des subjektiven Geistes und — auf ihrem Gip-
fel — der menschlichen Freiheit (also) die Objektivitit des Rechts und der Geschichte ist. Und die
Wahrheit der Geschichte der Welt ist das freie Wissen von sich des absoluten Geistes in der Kunst,
der Religion und der Philosophie.“ Vgl. Hegel, Enzyklopadie § 553: ,,Der Begriff des Geistes hat
seine Realitdt im Geiste. DaB3 diese in der Identitét mit jenem als das Wissen der absoluten Idee sei,
hierin ist die notwendige Seite, daB3 die an sich freie Intelligenz in ihrer Wirklichkeit zu ihrem Be-
griffe befreit sei, um die dessen wiirdige Gestalt zu sein. Der subjektive und der objektive Geist sind
als der Weg anzusehen, auf welchem sich diese Seite der Realitit oder der Existenz ausbildet.” Vgl.
auch G. W.F. Hegel, Phidnomenologie des Geistes (1807), Hamburg 1952, 530: ,,Gott ist allein dem
spekulativen Wissen erreichbar und ist nur in ihm und ist nur es selbst, denn er ist der Geist und die-
ses spekulative Wissen ist das Wissen der offenbaren Religion.*

4 Vgl. Idéalisme et philosophie du langage (014), 24: ,la science définitive se déploie selon un
ordre, Logique-Nature-Esprit qui suppose que la Nature a été totalement vaincue, et que, résorbée
dans I’Idée logique, elle peut étre réitérée, repensée comme 1’objectivité de I’Idée pour elle-méme,
alors que I’Esprit dont la réflexion, la médiation, assurait le retour de la Nature a I’Idée dans le lan-
gage, apparait pour lui-méme dans sa plénitude d’acte, restituant a 1’Idée la vie, I’animation, la réa-
lité complete, pour la faire Idée éternelle dans 1I’Esprit.*

4 LR, 37. Die Allgemeinheit bleibt in der Sphire der Besonderheit prisent, denn ,,si le particulier
differe, c’est pour étre rapporté en totalité, comme attribution compléte a I’unicité conceptuelle,
a I’universalité dans sa singularité. En fait, le concept se retrouve en totalité dans chacun de ses trois
moments (ebd.). Vgl. Hegel, Die Lehre vom Begriff, 148: ,,Das, was vermittelt ist, ist selbst we-
sentliches Moment seines Vermittelnden, und jedes Moment ist als die Totalitdt der Vermittelten.”
Ebd., 305: ,,Sie (sc. die absolute Idee) ist selbst der reine Begriff, der sich zum Gegenstand hat und
der, indem er sich als Gegenstand [habend] die Totalitét seiner Bestimmungen durchlduft, sich zum
Ganzen seiner Realitdt, zum System der Wissenschaft ausbildet und damit schlie3t, dieses Begreifen
seiner selbst zu erfassen, somit seine Stellung als Inhalt und Gegenstand aufzuheben und den Begriff
der Wissenschaft zu erkennen.*

4 Vgl. L’odyssée psychologique de la liberté (074), 183: ,,le terme psychologique coincide avec
I’instauration, en I’histoire mondiale, d’un sens effectif neuf de I’existence humaine. Instauration qui
est le fait exclusif du christianisme et qui inspire la conversion de 1’étre, décidée, maitrisée, a 1’auto-
nomie spirituelle. C’est, en effet, le christianisme qui apprend a chacun sa ,valeur infini* (sic), toute



Exkurs: Bruaires Interpretation der Hegelschen SchlufSlogik 75

schlagens in die Sphire des absoluten Geistes in den drei Schliissen nach. Dort
kommt die Korrespondenz der die endliche Sphire aufgipfelnden Realphiloso-
phien mit der Selbstentwicklung des Begriffs zur absoluten Idee in einer umge-
kehrten Parallelisierung zu stehen. Hegels Realphilosophien allerdings stehen
schon ausdriicklich im Kontext der christlichen Religion, weswegen auch im
Moment des versbhnenden Uberschlagens ,,Staatsmacht, Religion und die Prin-
zipien der Philosophie in Eins zusammenfallen*, und zwar als Wirkung ,,des an
sich absolut freien und in der Tatigkeit seines Befreiens seine Wirklichkeit ha-
benden Geistes“.*® Die Theorie der drei Schliisse bringt dann besonders den Ge-
halt der christlichen (= absoluten) Religion in engsten Zusammenhang mit der
Gesamtsystematik der Logik. Das erlaubt in riickschlieBender Deutung der im-
manenten und 6konomischen Trinitét Einblicke in den Aufbau der Begriffsent-
wicklung, wie auch umgekehrt der Ablauf der begriftlichen Selbstexplikation
seine Entsprechung in der gottlichen Selbstbestimmung und Vermittlung hat.
Bruaire geht von der Tatsache aus, daf3 ,,bei Hegel das rein Logische die Form
des geoffenbarten Gottes ist“.*’ Hegels Aussage beherzigend, daB8 der Inhalt der
Philosophie und der Religion derselbe ist und die Philosophie sich selbst und
die Religion gleichzeitig expliziere,*® interpretiert er die Hegelsche Logik als
,Form der ganzen Rede iiber Gott, als Struktur des geoffenbarten géttlichen Le-
bens selbst und als ein Moment des Inhalts dieser Offenbarung“.* Die drei
Schliisse, welche die ,,Enzyklopéddie” beenden, werden dafiir in Anspruch ge-
nommen, das gesamte Hegelsche System — bis hin zur Religionsphilosophie, ja
von ihr her — zu vollenden. In der Zuordnung der spekulativen SchluBlogik der
»Enzyklopéddie* (dreifacher Schlufl von Logik, Natur und Geist als Vollendung
der absoluten Idee) zu den drei Sphéren (Allgemeinheit, Besonderheit, Einzel-
heit) der geoffenbarten Religion sieht Bruaire den Schliissel zum gesamten
personne se sait par lui capable du divin (...) il ne s’agit point pour lui (sc. Hegel) de repérer une con-
cordance de fait entre une étape psychologique et une novation historique, mais de démontrer que la
nécessité qui trame ’éveil et I’épreuve de la liberté est I’unique voie de I’Esprit manifeste dans le chri-
stianisme. A distance de ’artifice apologétique, cette identité n’a de sens que si le devenir psycholo-
gique de la liberté de I’esprit, soumis a la détermination conceptuelle, présuppose 1’ Absolu de I’Esprit
dont la puissance n’est manifeste que dans 1’abnégation victorieuse par laquelle il s’efface en Nature.*
4 Hegel, Enzyklopidie § 552, Anm. Vgl. Chapelle, Présence de Hegel en France, 13-26.
47 LR, 61.
4 G.W.F. Hegel, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion I (Der Begriff der Religion),
Hamburg 1993, 63. Vgl. Johannes Scotus Eriugena, De praedestinatione I, 1 (PL 122, 358 A): ,,Con-
ficitur inde veram esse philosophiam veram religionem, conversimque veram religionem esse veram
philosophiam.*
4 LR, 61. Das bedeutet, da3 die Philosophie bei Hegel nicht den Status eines ,,natiirlichen Den-
kens hat und somit auch nicht an einem solchen gemessen werden darf. Die Hegelsche Vernunft ist
die konkrete Existenz der gottlichen, absoluten Wahrheit und insofern theologische Vernunft, vgl.
Brito, Dieu et I’€tre d’aprés Thomas d’Aquin et Hegel, 46, A. Chapelle, Hegel et la religion, Bd. 2,
Paris: Editions Universitaires 1967, 70 ff. Sie ist somit verwirklichender Bestandteil der Offenba-
rung selbst, vgl. Hegel, Die vollendete Religion, 269: ,,Diese Versohnung ist die Philosophie. Die
Philosophie ist insofern Theologie. Sie stellt die Vershnung Gottes mit sich selbst und mit der Na-
tur dar, daf die Natur, das Anderssein an sich gottlich ist und daB der endliche Geist, teils an ihm

selbst dies ist, sich zur Versohnung zu erheben, teils in der Weltgeschichte zu dieser Versdhnung
kommt, diese Versohnung hervorbringt.“



76 Logik der Existenz

System.*® Die drei Schliisse der geoffenbarten Religion, die den einen Schlufl
der absoluten Vermittlung des Geistes mit sich selbst ausmachen, beziehen sich
auf die in der ,,Vollendeten Religion® eingefiihrten drei Momente der ,,heilige(n)
Dreieinigkeit*.’! Die Ordnung, welche das Gottliche in sich ist, findet ihre Ent-
sprechung in der logischen Darstellung menschlicher Sprache,* so daB Bruaire
folgendermalen identifiziert:

Logik — Natur — Geist

= Allgemeinheit — Besonderheit — Einzelheit

= Vater — Sohn — Geist.

Die Pointe des spekulativen Begriffsschlusses ist, da3 im Laufe seines Ver-
fahrens ,,jedes Moment als Begriffsbestimmung selbst das Ganze und der ver-
mittelnde Grund wird.*>* Das bedeutet, daB Bruaire nicht platterweise etwa den
Vater im herkdmmlichen Sinne der Logik gleichsetzt oder ,,Geist* als dritte gott-
liche Person identifiziert.>* Die logischen Momente des Begriffs wie auch die
Elemente der absoluten Idee und nicht zuletzt die drei géttlichen Personen be-
diirfen nach seiner Interpretation der dreifachen syllogistischen Vermittlung, bei
der jeder der drei intervenierenden Terme jeweils zu einem der drei Extreme und
zur Mitte beider wird. Das bedeutet, daf3 der jeweils dritte SchluB, etwa Geist —
Logik — Natur, die Einheit der vermittelten Beziehungen Logik — Natur — Geist
und Natur — Geist — Logik ist.>

Bruaire behauptet, da3 es Hegels Anliegen gewesen sei, die Erscheinung Got-
tes in Christus aufzuzeigen und die Konsequenzen aus der Selbstoffenbarung Got-
tes als Dreifaltigkeit zu ziehen. ,,Das Wesen Gottes ist nicht geoffenbart, wie es
begriffen wird, es wird begriffen, wie es geoffenbart wird, wie es ist.“*® Hegels

30 Vgl. LR, 111: ,I’interprétation proposée, qui fait interférer les syllogismes de 1’idée absolue avec
ceux de la religion révélée®.

3! Hegel, Die vollendete Religion, 201.

2 LR, 104, Anm. 56: Die ontologische Ordnung des Géttlichen ,,wird in umgekehrter Richtung
durch die logische Darstellung wiederaufgenommen, die sie in unsere Sprache iibersetzt.*

33 Hegel, Enzyklopidie § 187; vgl. LR, 56: ,,signification théologique de la théorie du syllogisme : le
concept, qui se remembre en se déployant organiquement par ces trois médiations qui s’ impliquent mu-
tuellement, c¢’est le sujet absolu ressaisissant et reconduisant en son sein 1’étre déterminé qu’il pose.*
> Bei aller Zustimmung kritisiert Theunissen, Hegels Lehre, 311, Anm. 32, aber Bruaire (und Fes-
sard) dahingehend, daB sie den Begriff des Geistes ,,von vornherein und ein fiir allemal auf die dritte
Person der Trinitdt festlegten. Allerdings gibt Theunissen keinen Aufschlufl dariiber, welche die
von ihm inkriminierten Stellen aus LR wiren. Ganz im Gegenteil 146t Bruaires Hegel-Interpretation
keinen Zweifel daran, da3 der Schluf3 des Geistes (Geist — Vater — Sohn) als Einheit der beiden vor-
angegangenen Schliisse (Vater — Sohn — Geist und Sohn — Geist — Vater) die absolute Personalitit
Gottes als Geist konstituiert, vgl. LR, 79: ,,die trinitarische Theologie miifite gemél der Hegelschen
Logik nicht einen, sondern drei Schliisse bilden®.

3 LR, 83-112. Das gilt genauso fiir die Syllogismen Einzelheit — Allgemeinheit — Besonderheit als
Einheit von ABE und BEA und Geist — Vater — Sohn als Einheit von VSG und SGV; die Kon-
sequenzen fiir die Trinitdtsspekulation sind erheblich, vgl. EE, 159-193. Anschaulich ist dieses
System aus drei Schliissen nachgezeichnet bei F. Wagner, Zum Verhiltnis von Religionsphilosophie
und ,,Wissenschaft der Logik® am Beispiel der Trinitdtslehre, in: Was ist Theologie?, Giitersloh
1989, 257-285.

% LR, 69; vgl. LR, 182: ,affirmation de principe du discours hégélien : tout savoir est acquis par la
révélation de 1’ Absolu®.



Exkurs: Bruaires Interpretation der Hegelschen SchlufSlogik 7

Anspruch sei es gewesen, die christliche Religion in eine streng philosophische
Sprache zu bringen, um zwingend nachzuweisen, da3 die syllogistische Anord-
nung der Trinitdt die allein mogliche Logik ist. Die absolute Idee ist Gott als Geist,
sie bezeichnet ausschlielich die Dreifaltigkeit der géttlichen Personen. Als ,,ewi-
ges Werk der gottlichen Versohnung™ hinterlaf3t die syllogistische Anordnung, wie
sie in Gott stattfindet, ihre ,,exemplarische Spur in der menschlichen Vernunft
durch die Annahme der christlichen Offenbarung in unserer Sprache.*’ Die Ent-
faltung des Begriffs entspricht dieser vollkommenen Organisation: Die Syllogi-
stik ist die der Offenbarung Gottes, Gott selbst entsprechende, von Gott selbst in
Gang gesetzte Form der Logik. Fiir Bruaire ist die Trinitdt der Hintergrund aller
Hegelschen Triaden. Logik, Offenbarung und Gottesreich seien bei Hegel eins.
Bruaire identifiziert den vollstindig bestimmten Begriff mit der absoluten Idee,
der nichts anderes entspricht als der in seiner Gemeinde vergegenwirtigte Schop-
fer- und Erldsergott, wie sehr ihn Hegel ansonsten auch verfehlt haben mag.

Wenngleich nun dariiber Konsens herrscht, dafl in Hegels System ,,theolo-
gische Motive bei der Formulierung einer solchen Theorie eine betrdchtliche
Rolle gespielt haben*,*® gar eine ,,0opinio communis* dariiber vorhanden zu sein
scheint, ,,da ein intimer Zusammenhang beider Formen der Schliisse be-
stehe*,%® wird Bruaires Versuch, ,,die Schliisse der Religion und die der Philoso-
phie in der Leserichtung ihrer Figuren zueinander im umgekehrten Verhéltnis*¢
darzustellen, als gewaltsame Interpretation aufgefalit, die zwar spekulativ anre-
gend, wenigstens aber weder Hegels eigenem Anliegen entspreche, noch mit
dessen eigenen Texten in Einklang zu bringen sei.

Die von den gingigen Lehrbilichern abweichende, theologische Hegel-Lektiire
Bruaires stof3t sich besonders an dem wenig hinterfragten Axiom, Hegel habe die
Religion im ,,absoluten Wissen* aufgehoben sehen wollen, daf} tiberdies nicht un-
problematisch sei, wie der Inhalt der Vorstellung — die Religion in der ,,Phénome-
nologie* — zum Inhalt des Begriffs werden kénne.®' Diese Einwinde beriick-
sichtigen nicht, daf3 bei Hegel zuvor die Philosophie ihre mafigeblichen Anregungen
von der Religion des offenbaren Gottes empfangen hat, so daf3 die Religionsphilo-
sophie ,,sich zum gegebenen Inhalt derselben nicht nur setzend, sondern immer

57 LR, 54; vgl. LR, 111: ,,Die Offenbarung ist also Vermittlung der Logik, die sich bemiiht, den
Status des geoffenbarten Seins auszusagen.*

8 R.-P. Horstmann, Einleitung, in: Ders. (Hrsg.), Seminar: Dialektik in der Philosophie Hegels,
Frankfurt 21989, 9-30, 22.

3% W. Jaeschke, Die Religionsphilosophie Hegels, Darmstadt 1983, 134.

¢ R. Heede, Die gbttliche Idee und ihre Erscheinung in der Religion, Miinster 1972, 315. Vgl. LR,
104, Anm. 56: ,,I’ordre du divin, ontologique, est repris en sens inverse par I’exposé¢ logique qui le
traduit en notre langage.*

¢ Zu dem Einwand vgl. Abstraction juridique et revendication légitime (025), 82: ,,Nous retenons
le passage de 1’Esprit subjectif a I’Esprit objectif en délaissant leur principe et leur fondement qu’est
I’Esprit absolu, oubliant que 1’ordre véritable est inverse de 1’ordre d’exposition et qu’il faut com-
mencer par la fin, c'est-a-dire 1’Idée absolue, au sens précis que Hegel lui confére a la fin de I’Ency-
clopédie, I’ Absolu éternel, divin.“ Vgl. J. Colette, Bulletin de philosophie contemporaine. Hegel, in:
RSPhTh 49 (1965) 705-719, 707: ,,Mais la voie qui ménera de la représentation au concept n’est pas
primitive ; autrement dit, la logique précede la Phénomenologie (comme le montre 1’Encyclopédie).



78 Logik der Existenz

auch voraussetzend verhilt.“®> In Bruaires Interpretation nimmt die ,,Philoso-
phie* bei Hegel zwar die Bedeutung einer Erkenntnis der absoluten Wahrheit an,
in der das Religidse aber deswegen gerade nicht resorbiert und das Mysterium
Gottes nicht als tiberkommene Vorstellung des endlichen Wissens annuliert wird,
iiber dessen Grenzen Hegel ohnehin geschritten war. Fiir Hegel ist die Philoso-
phie ,,der christlichen religiosen Erkenntnis gegeniiber kein hoheres Stadium,
sondern ihre Bestdtigung, ihre Vollendung in der intimen Vereinigung mit dem
dreifaltigen Gott.“%3 In der Philosophie wird ,,das in dem Inhalte Verschiedene*
,,zum selbstbewufiten Denken erhoben®, wo Vernunft und Erfahrung im Wissen
Gottes (genitivus subjectivus et objectivus) zusammenfallen.®* Hegels System
suggeriert tatséchlich das ,,abgeschaffte Geheimnis®, doch nur insofern, als die
endgiiltige Gestalt der Logik ,,Gott alles in allem* (1 Kor 15,28) meint.

(Ende des Exkurses)

Die Schliisse, die Bruaire zur Darstellung der vollstindigen Logik der Existenz
verhelfen, lassen die ,,logischen Armaturen” wieder erscheinen, bereichert je-
doch um den bislang ausgeschlossenen, mittleren Term: ,,Einander nachfolgend
findet man die drei untrennbaren Syllogismen, welche die drei in den drei Dia-
lektiken zerbrochenen Relationen wiederherstellen:

Freiheit — S prache — Streben

Sprache —Streben — Freiheit

Streben —Freiheit— Sprache.“®

2 Ulrich, Logik der Existenz und Offenbarung, 252. Vgl. Theunissen, Hegels Lehre, 78 (,,Hegel
proklamiert [...] eine Philosophie, welche die Wirklichkeit, statt sie a priori zu deduzieren, als ein ge-
schichtliches Faktum hinnimmt®), 364 (Hegel griindet ,,seine ganze Philosophie auf die durch Jesus
an sich schon vollbrachte Verséhnung*). Jaeschke, Die Religionsphilosophie Hegels, 97f., verfehlt
bei aller Akribie die Intention Hegels, die aufklarerischen Positionen Lessings und Kants zu iiber-
winden. Hegels ,,Selbstverstindnis® entspricht nicht, dal die Wahrheit der Idee ,keinesfalls an
geschichtliche Erweise gekniipft werden darf, ansonsten Philosophie ,,nicht die letztbegriindende
Wissenschaft* wire. Philosophie ist nicht daran gebunden, den ,,garstig breiten Graben* (Lessing)
nicht zu iiberschreiten. Die Weigerung, Begriff und Idee zu identifizieren, bleibt hinter der spekula-
tiven Durchdringung von Vernunft und Wirklichkeit zuriick, befordert ein naives Geschichtsver-
stdndnis und entspringt letztlich dem rationalistischen Vorurteil, bei der theologischen Begriindung
der Philosophie ginge dieser ,,ihr philosophischer Charakter* verloren, weil ,,ihre Verniinftigkeit auf
etwas von ihr nicht Kontrolliertes* griindete, was ,,Hegels Philosophiebegriff widerspriache. Das
sehr wohl von Hegel ,,vorausgesetzte Faktum* tiberschreitet, will man es ,,begreifen”, die ,,Kompe-
tenz der Philosophie® Jaeschkes, nicht die Hegels.

6 LR, 100. ,,0n pourrait dire qu’il s’agit de vision béatifique*; vgl. PM, 25: ,,quoi qu’on pense de ce
systeme spéculatif, qui, dés maintenant, se montre capable, en tous cas, de remettre la théologie en
mouvement, ce qui est peut-étre le plus stimulant, ce qui s’annonce comme un défi au philosophe, c’est
qu’en prétendant a rien d’autre, mais a rien moins, qu’exposer la logique absolue de I’absolu, telle que
Dieu lui-méme la dit en se manifestant dans la révélation chrétienne, il veut rester philosophe, jusqu’
a nommer ,philosophie‘, au terme de I’ Encyclopédie, I'unité de la connaissance et de la présence in-
tuitive, ce que la tradition nomme vision béatifique.“ Niemals hat Hegel behauptet, absolutes Wissen
von einem endlichen Ausgangspunkt aus erobert zu haben. Vom absoluten Wissen spricht er nur
andeutungsweise, ,,selon la traditionnelle perspective de la vision béatifique” (EE, 94, Anm. 1).

% Hegel, Enzyklopédie § 572, vgl. auch § 564 Anm. Vgl. Hegel et le probléme de la théologie
(066), 961., Chapelle, Hegel et la religion, 72: ,,Par la connaissance que Dieu en I’homme se donne



Logik der Existenz 79

Bruaire begeistert sich iiberhaupt nicht fiir den Hegelschen Kreislauf der ,,ab-
soluten Reflexion und verfolgt nicht weiter das in der Geschichte immanente
und sich darin vollendende absolute Wissen des Geistes um sich selbst. Thn inter-
essieren vielmehr die konkreten Beziehungen des Menschen zu seiner Ge-
schichte und zur Natur, und gerade diese haben in der Philosophie Hegels keine
Eigenstiandigkeit. Letztlich bringt sich Hegel dadurch um die Friichte seines
Denkens, daf3 sich mit der Konsistenzlosigkeit der Welt als bloes ,,Durch* auch
der Gott verfliichtigen muf3, wenn zu dessen vollstindiger Bestimmung auch
vollbestimmte, wirkliche Einzelheiten gehoren. Ferner hélt Bruaire selbst He-
gels Darstellung der absoluten Reflexion fiir unzureichend: Die gottliche Refle-
xion ist nicht bloBe Riickkehr zu ihrem Ausgangspunkt, sondern weist unendlich
hinter diesen zurtick. Hegels Reflexion des absoluten Geistes ist nur die halbe
Wabhrheit! Kurz, Bruaire iibernimmt zwar die ,,logische Kohdrenz der Hegel-
schen Systematizitit“, legt aber den Akzent mehr auf die Giiltigkeit des Refle-
xionsmodells als Vermittlungssystem auch fiir die konkrete Existenz endlicher
Wesen. So ist es fiir das systematische Anliegen selbst notwendig, ,,die spekula-
tive Konstruktion von den vielfachen Behauptungen zu 16sen, die der Autor (sc.
Hegel) zu ihr macht*“.% Das macht aus der Logik aber noch keine beliebige Spie-
lerei: Die Konfiguration des endlichen Menschen verlangt selbst nach systema-
tischer Anordnung der positiven Existenzmerkmale und ist daher mehr als ein
blofles Hexeneinmaleins. Die syllogistische Struktur, durch die ein Ganzes wirk-
lich verstanden wird, stellt eine kohédrente Ordnung des vollstdndigen Mensch-
seins dar, insofern sie die Existenzprinzipien nicht nur richtig zueinander in Be-
ziehung setzt, sondern auch ausschlieBende Fehlbestimmungen zu erkldren in
der Lage ist.

Statt des Hegelschen Geistes als substantielle und bewuflte Reflexion des
gottlichen Wesens und seiner Vollziige erscheint bei Bruaire an zentraler Stelle
das Streben, das den geistigen Vermogen erst Wirklichkeit verleiht. Mit dem
Streben soll hier die ,,wirkliche Lebensweise des Menschen* zu ihrem Recht
kommen, zu dessen konkreter Freiheit und Vernunft auch die relativierenden In-
stanzen von Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit gehéren. Um {iber die konstitu-
tive Rolle der Gottesfrage entscheiden zu kdnnen und gleichzeitig auch den Un-
wagbarkeiten der Existenz gerecht zu werden, will Bruaire ,,sich nicht auf den

Geist beziehen, sondern auf das Streben, das ihn durch die Sprache verfolgt*“.6

de soi, I’homme en soi-méme prend connaissance de Dieu par Dieu. Ainsi Dieu, se connaissant en
I’homme, en soi connait I’homme ; I’homme se connait connu de Dieu et connait Dieu en cette con-
naissance de soi.”

% AD, I11.

% LR, 182; vgl. Chapelle, L’itinéraire philosophique de Claude Bruaire, 6. Vgl. DD, 131 (,,voll-
kommene Anordnung dieser dreifachen Vermittlung unserer drei konstitutiven Vermogen*). Bruaire
wollte sich keineswegs als ,,Hegelianer” miflverstanden wissen. Fiir ihn gilt, was schon Fessard die-
sem Etikett entgegenhielt: ,,Ich hoffe, Sie beschuldigen mich nicht, ein Hegelianer zu sein. Ich bin
ein volliger Anti-Hegelianer” (Sales, Gaston Fessard, 493).

7 AD, 110; vgl. Tilliette, La théologie philosophique, 691. Zum Folgenden vgl. DD, 124133,
A. Léonard, Pensées des hommes et foi en Jésus-Christ, Paris: Lethielleux 1980, 234-243.



80 Logik der Existenz

Der ,,Syllogismus der Freiheit* (Freiheit — Sprache — Streben) zeigt auf, daf3 die
Sprache hier der nicht nur logische, sondern existentielle Mittelbegriff ist, der al-
lein aus der verhingnisvollen Antinomie der beiden einander widerstrebenden
Kriéfte befreien kann. In der Reflexion als der sprachlichen Sammlung des freien
Subjekts im Vollzug seines Vernunftvermogens verbindet sich die Unabhéngigkeit
der Freiheit mit der Moglichkeit, dieser Unabhéingigkeit auch Ausdruck zu verlei-
hen, wobei diese Ausdriicklichkeit nach innen — fiir das reflektierende Subjekt —
wie nach auflen — als Rede und Handlung — vom Streben befordert wird. Mit der
Sprache wird die freie Einzelheit bewahrt, ohne sie im Nichts einer reinen Inner-
lichkeit belassen zu miissen. Zuvor verdammte sich die Freiheit zur Untétigkeit,
um nicht vom Streben aufgeldst zu werden. Nun ergreift die Freiheit ,,in sich selbst
diesen Akt der Rede, der sie mit der allgemeinen Ausdrucksform verbindet und
nach auBen manifestiert.“%® Mit der Sprache werden ferner beide Aspekte der Frei-
heit miteinander vermittelt, namlich positive Expressivitit und negative Reflexi-
vitdt in ein und derselben alternierenden Bewegung zu sein, kraft der sich die
Selbstwerdung des Subjekts inmitten des Strebens vollzieht. Das im dialektischen
Gegensatz problematisch gewordene Verhiltnis von Freiheit und Streben 16st die
Sprache, weil diese erst ,,verallgemeinert und verwirklicht; das sind zwei Akte,
welche das Streben und die Freiheit vergebens in ihren jeweiligen Sphéiren zu
schaffen trachteten*.%” Ihre Konkretion als Sprache eines Landes und eines einzel-
nen hebt ihre universale Dimension nicht auf: Die allgemeine Sprache erscheint in
besonderer Gestalt, als universale concretum, das Allgemeinheit und Bestimmt-
heit in sich vereinigt. Dal} sie an den leiblichen, sinnlich manifesten Ausdruck ge-
bunden ist, macht die inkarnatorische Eigenart der Sprache aus. Sie ist ,,der Pakt
zwischen Mensch und Natur; sie vereinigt das Streben mit der Freiheit“.” Diese
gelungene Vermittlung konkretisiert erst die Existenz, sie liegt allen Vollziigen zu-
grunde und fiihrt sie dem Phdnomen der Zeit zu. Denn mit der konkreten Existenz
kommt das wesentlich Endliche der Freiheit ans Licht, das ihre Wirklichkeit ga-
rantiert, weil sich das Subjekt iiber seine aktuellen Vollziige hinaus ausspannt und
zur bewuflten Gegenwart seiner selbst zwischen Gedéichtnis und Vorwegnahme
findet. Das ermdglicht authentisches Handeln und gibt der Zeit erst ihren Sinn:
Die Sprache stellt ein zerbrechliches Gleichgewicht zwischen der steten Flucht-
bewegung des Strebens tiber sich hinaus und dem Riickzug der Freiheit auf sich
selbst her. Dieses Gleichgewicht ist auch der Garant fiir die Kontinuitéit des Selbst.
»Sprache schafft ,Gegenwart® und diese ist Bedingung der Mdglichkeit fiir die
Vermittlung von ,Sinn und Zeit*.*”" Ferner ist die Sprache nicht nur die Mitte zwi-
schen einzelner Freiheit und fundamentalem Streben; sie fiihrt auch alle ebenso

% AD, 116. Vgl. Blondel, L’Action, 117 (Reflexion als ,,énergie réfléchie®).

“ AD, 118.

70 AD, 121. Vgl. Dialectique de I’Action et preuve ontologique (108), 429: ,,I’énergie volontaire
s’offre, au présent de I’acte conscient, comme liberté. Liberté qui n’est pas sans pensée rationnelle,
ni celle-ci sans la vie de la motion volontaire qui 8’y rend lumineuse.*

71" Ulrich, Logik der Existenz und Offenbarung, 270.



Logik der Existenz 81

vermittelten Menschen zueinander. Dieses Zueinander schldgt sich kraft der ge-
meinsamen Sprache als kollektives Gedéchtnis im einzelnen nieder, womit sich
die Zeitlichkeit der Freiheit in die Dimension des Geschichtlichen iiberfiihrt.”?
Der ,,Syllogismus der Sprache* (Sprache — Streben — Freiheit), der den voran-
gegangenen in sich enthilt, stellt die Sprache dar, die im ,,geringsten Wort die
ganze Sprache inwendig enthilt, sofern man es nicht willentlich seiner néchsten
Bestimmungen ermangeln 146t, die es mit der Einheit des Verniinftigen verbin-
den.“”® Das mindeste Wort ist universal kraft seiner Einsichtigkeit; es reiBt den
Sprechenden mit sich, weil auch Subjektivitdt dem eindeutigen Sinn der Rede
verpflichtet ist. Damit begriindet die Bestimmtheit der Worte die Ausrichtung
der subjektiv geflihrten Sprache auf ihre universale Dimension hin und vereint
dadurch auch alle Menschen miteinander. Als ausdriicklicher Sinn ist die Spra-
che zugleich priazise Bestimmtheit und Bestimmung des subjektiven Denkens.
Die Freiheit kniipft an diese Entwicklung an und gewinnt darin ihre Effektivitit,
wahrend sie gleichzeitig an den Sinn und dessen Notwendigkeit gebunden
bleibt, iber den die Freiheit nicht verfligt. Dem steht die leibliche Verfassung des
Menschen nicht entgegen: Um ihrer Wirklichkeit willen bedarf die Sprache ei-
nes Subjekts. Die subjektive Aufnahme der Sprache setzt aber das Zusammen-
gehen von materialem Laut und Bedeutung im Wort schon voraus. Als subjektiv
aktualisierte ,,Fleischwerdung® errichtet die ,,vollstindige und originire Interpe-
netration von Sinn und Materie“ in der Sprache die Einheit des verniinftigen
Subjekts.”™ Und darin ist wiederum das Streben impliziert. Um sich zu konkreti-
sieren und weitergefiihrt zu werden, muf3 die Sprache schon von einer Spannung
belebt sein, die zum Ausdruck drangt. Ohne diese Kraft kime es weder zum ver-
niinftigen Austausch noch zur Prézisierung der eigenen Aufmerksamkeit. Das
Streben durchdringt das sich in der Sprache frei bestimmende Subjekt. Eine Art
»Aufhebung* der Sprache durch die einzelne Freiheit bewirkt in der Vermittlung
des Strebens die Konvergenz von endlicher Sprache und absolutem Logos in der
konkreten Existenz. Denn das unaufhorliche Streben erméglicht nicht nur die
fiir den Ausdruck notwendige Spannung, sondern setzt sich kraft der bewirkten
Vermittlung als ,,kontinuierliche Suche nach GewiBheit fort, die Fiille der Wahr-
heit wire.“”> Durch das Streben bewegen sich die einzelnen Freiheiten zum in

2 Vgl. EE, 81: ,,Médiation de la pensée habitant notre langage. Par la pensée, la liberté personnelle
a sa réflexion, son indépendance, son intériorité spirituelle. Elle est ainsi défi absolu au monde, a ses
nécessités, a ses sollicitations, a ses aliénations, a ses circonstances. Par la pensée, la liberté s’engage
lucidement, ¢labore son projet d’action, installe la raison exercée dans le non-sens du cours du monde.*
3 AD, 136.

7 AD, 137. Vgl. Négation et dépassement de I’humanisme (018), 274 (Sprache als ,,réflexion de
I’Esprit transfigurant le son en sens, le corps en dme, 1’étre en concept, ravissant la matiere a I’Idée*).
> AD, 140. Das Wort als ,,Hort des Manifesten und Heimat des Allgemeinen* (AD, 139) impliziert
Leiblichkeit, ohne die es keinen Ausdruck gibe. Ferner muf} in der Sprache ,,eine Art von Anwe-
senheit eines absoluten Logos oder ihre Relation zu ihrer eigenen vollkommenen Entfaltung (ebd.)
anerkannt werden, die nicht der einzelnen Freiheit zugehort; deren Proprium wire eher ein sich ver-
weigerndes Schweigen. Damit wird jede bloe Subjekt-Objekt-Relation hinfillig: ,,Dieses Schema
schlieft uns in Absurditéten ein, die nichts Geheimnisvolles haben® (AD, 137).



82 Logik der Existenz

Wabhrheit vollendeten Wort, von dem allein die Sinnhaftigkeit der Existenz zu er-
warten wire. Diese Ausrichtung transzendiert den in der willentlichen Auf-
nahme der Zeitlichkeit geschichtlich gewordenen Menschen und gebiert die eine
Geschichte aller Menschen.” ,,So verséhnt und erlaubt das Streben die Gegen-
seitigkeit der Sprache und der Freiheit. Es verbindet sich mit der Universalitit
der Rede, entspringt in einer einzelnen Freiheit, die sie verwirklichen soll, ver-
eint das Verniinftige mit der Vernunft und garantiert dem Menschen die im Wer-
den begriffene Einheit der Logik und der Freiheit*.”’

Bruaire bestimmt das Verhéltnis von Streben, Sprache und Freiheit zu den Di-
mensionen der Zeit (Syllogismus der Freiheit) und der Geschichte (Syllogismus
der Sprache): ,,Der erste Syllogismus bringt den zweiten in Anschlag: Die Frei-
heit ist nur dann effektiv in der Zeit, wenn sie ihre Zeitlichkeit in die Sprache
einfiihrt, sie hat jedoch nur dann ihre Wahrheit in der Geschichte, wenn sie ihre
Geschichtlichkeit in das Streben einbringt.“’® Freiheit und Sprache ermdglichen
Geschichte, weil die Freiheit in der Gemeinschaft derer erscheint, die durch den
der Sprache innewohnenden Sinn verbunden sind. Das Wort ist es, ,,das von dem
jeden Menschen durchdringenden Streben belebt ist, das jedes Bewulltsein im
Verfolgen eines gemeinschaftlichen Werkes mit den anderen verbindet.“”

Die Relation Freiheit-Sprache, ,,die Geschichte als einen fiir alle und jeden
gemeinsamen Sinn ermoglicht, verwirklicht diesen Sinn nicht, 148t die Logik
nicht als gemeinsame Geschichte existieren, weil sie durch eine unbestimmte
Bewegung vermittelt ist, welche die Menschen nur fiir eine unbegrenzte Ge-
schichte ohne vorhersehbares Schicksal vereinigt, was jede Schlu3folgerung im-
mer hinfillig macht.*“®° Oder aber die ,,einzig mdgliche SchluBfolgerung ist fol-
gende: Durch das Streben, das Sprache und Freiheit verbindet, kdnnte sich eine
durch die Allgemeinheit der Sprache vereinte Geschichte vollenden — unter der
Bedingung, daf das Ende und die Befriedigung des Strebens von woanders her
geleistet wiirden —, aber ihr Sinn und ihre vollstindige Logik bleiben fiir den
Philosophen rein hypothetisch.*®!

76 Vgl. EE, 82: ,,Médiation du désir, de son energie spirituelle. Par le désir, notre pensée s’anime en
quéte de vérité, faisant craquer tout systeme clos d’idées immobiles. Par le désir, la liberté s’ouvre
a son autre, brise son mur d’isolement, trouve 1’énergie de I’action, I’efficace de son vouloir.*

77 AD, 141. Vgl. Dialectique de I’Action et preuve ontologique (108), 430: ,,parce que la volonté
est en retard sur elle-méme quand la détermination du voulu est infiniment débordée par I’infini du
voulant, de méme nos certitudes sont inadéquates a leur propre vérité.

78 AD, 148. Vgl. EE, 82: ,,Ainsi seulement ’existence cesse de s’abimer en I’intime mémoire nar-
cissique et de se dérober au présent pour s’enivrer de I’avenir. Ainsi seulement 1’histoire de chacun,
délestée de passéisme et délivrée des mythologies et utopies idolatrant 1’Histoire anonyme, redevient
la trame effective de nos vies.*

7 AD, 149.

80 AD, 151f. ,,La mémoire de I’humanité et celle de I’individu ne sauraient s’identifier dans un
méme discours que si toutes deux étaient closes et récapitulaient un itinéraire formellement identi-
que, que si ’on pouvait substituer au désir commun un Esprit unique, singulier et universel, liberté
absolue et langage absolu“ (AD, 152).

81 AD, 152. Aus dem unausldschlichen Streben ergibt sich kein schliissiges Argument fiir eine
wirkliche Sinnfiille, vgl. DD, 85: ,,.Der Durst erzeugt nicht das Wasser, sondern sein Trugbild.*



Logik der Existenz 83

Die Sprache ist einerseits die Verheilung vollbrachter Vernunft, andererseits
ist es vergeblich, wirklich vollendeten Sinn erreichen zu wollen, weil die Bewe-
gung des Strebens unausloschlich ist. Daher hat der ,,Syllogismus des Strebens*
(Streben — Freiheit — Sprache), der die beiden vorangegangenen Schliisse vor-
aussetzt und zu einer Einheit verbindet, die Aufgabe, zwischen zwei Unend-
lichen, dem in Wahrheit vollendeten Wissen und der unersittlichen Kraft, die
den Menschen trigt, zu vermitteln. Dazu erweist sich aber die einzelne Freiheit
als zu schwach. Endliche Freiheit kann die absolute Vollkommenheit der Spra-
che nicht mit der unendlichen Befriedigung des Strebens vereinen. Was konnte
das allen gemeinsame Streben mit einem fiir alle verbindlichen Sinn verbinden?
Bruaire formuliert als Antwort einen ontologischen Gottesbeweis:

,— In seinem Sprechen erstrebt der Mensch, das absolute Wort zu erreichen.

— Weder dieses Streben totalitiren Wesens, noch diese Sprache allgemeiner
Form konnen durch unsere Freiheit verbunden werden, denn diese ist vereinzelt
und zu deren Verbindung relativ.

— Diese Verbindung ist also gegeben, unserer Freiheit gegeben, damit diese
ihre effektive Rede fiihren kann.

— Diese Verbindung kann jedoch wegen der einander entgegengesetzten Ziige
des Strebens und der Sprache nur aufgrund der Vermittlung einer Freiheit be-
wirkt werden.

— Da diese Freiheit in ihrer Existenz und ihrer Kraft zu ihnen nicht relativ sein
kann, ist sie eine absolute Freiheit, ist Gott. Gott ist es, der unsere Freiheit die
Vollkommenheit des Wissens erstreben 148t.*%?

Uberzeugungskraft gewinnt das Argument einerseits durch die Ohnmacht der
endlichen Freiheit, Streben und Sprache miteinander zu vermitteln. Andererseits
ist diese Vermittlung fiir die Existenz unabdingbar, zumal ihre Wirklichkeit im tat-
siichlichen Existenzvollzug vorausgesetzt werden muf.®* Geht man von der Exi-
stenz aus, taucht das Argument als Implikat des konkreten Menschseins auf. Eine
absolute Freiheit erscheint als mittlerer Term des Schlusses und somit auch als Ur-
sprung des Strebens und der Sprache in uns, als schdpferische Vermittlung.®* Das
Argument ist der Seinsordnung der menschlichen Existenz, in der allgemeines

82 AD, 165. ,,’Absolu, liberté, est sujet. Le Dieu-objet est bien exclu® (AD, 185).

8 Vgl. AD, 166: ,,Le nerf de ’argumentation réside dans [’ impuissance & médiatiser par elle (sc. la
liberté finie) seule désir et langage, ces deux dimensions étant trop grandes pour elle, jointe a la
nécessité d’une médiation par la liberté de la relation désir-langage, et a la réalité de cette relation,
manifeste au moindre exercice du discours.*

8 Die ,Fihigkeit der Prinzipien, sich zu vereinigen, zu verbinden, zu organisieren* (DD, 131),
wird von einer anderen, absoluten Freiheit geleistet. Insofern gibt sich Gott ,,zu begreifen, bevor er
sich selbst in effektiver Begegnung gibt“ (DD, 90). Auch bei Blondel kommt der Austrag zwischen
wollendem und gewolltem Willen in ,,einer Art von ontologischem Argument® zu stehen (L’ Action,
334f.). Die Transzendenz der Action im Handeln macht, da3 — um sich selbst zu wollen — man mehr
als sich selbst wollen muB. Fiir die Reflexion bedeutet das einen ,,Uberschuf des Denkens im Inne-
ren meines Denkens®, was an ,,das berithmte magis quam cogitari possit Sankt Anselms® denken
1aBt (Dialectique de 1’ Action et preuve ontologique [108], 432, vgl. auch EE, 95). Die Entdeckung
eines aktuell Unendlichen in der Seinsordnung des endlichen Geistes findet in der Erkenntnisord-
nung des unvollkommenen Geistes ihren Ausdruck als Idee der Vollkommenheit.



84 Logik der Existenz

Streben und absoluter Logos zueinander finden, unentbehrlich. Am Ende der spe-
kulativen Untersuchung ,,ist die Existenz Gottes ontologisch behauptet. Nicht
durch Deduktion der Existenz aus dem begriffenen Wesen, sondern als schluf3fol-
gerndes Begreifen (saisie terminale) der absoluten Freiheit™, weil diese in der ur-
spriinglichen Verbindung des Strebens und der Sprache impliziert ist.®’

Sehr weit ist die Logik damit allerdings nicht gediehen, denn sie kann nicht
sagen, was es mit der absoluten Freiheit auf sich hat, auch wenn noch so klar ist,
daB sie am Ursprung der endlichen Freiheit steht. Die Logik der Existenz weist
iiber sich hinaus und verlangt nach metaphysischer Benennung.®® Bruaire wid-
met den dritten, metaphysischen Teil seines Buches daher der Erérterung dessen,
was dem behaupteten Absoluten und der diesem zugehorigen logischen Haltung
entsprechen mufl. Dazu wird gleichermallen ontologisches wie theologisches
Denken bemiiht, da es erstens um die Beziehung der menschlichen Existenz zum
gottlichen, absoluten Sein geht, zweitens eine Erkenntnis des gottlichen Wesens
unabdingbar ist, um a parte Dei diese ontologische Beziehung des Menschen zu
Gott genauer fassen zu konnen. Die entscheidende Frage lautet: Kann dieser Be-
ziehung Ausdruck verliehen werden?

Bruaire warnt davor, die metaphysische Suche nach den innerlichen Bestim-
mungen Gottes wegen allzu grofler Vorbehalte fallen zu lassen; seine fast schon
sprichwortliche Abneigung gegen jede Art von negativer Theologie kommt be-
reits hier voll zum Tragen. Die ,,zum System erhobene Absurditit“®’ ist wegen
ihrer Negation einer jeden Bestimmung Gottes eine Rede ,,liber das, was nicht
Gott ist, iiber den Nicht-Gott, {iber die Natur und den Menschen.“® Tatsichlich
impliziert die Negation der Rede iiber Gott die Negation der Rede an Gott, was
dessen vollstindige Behauptung illusorisch macht. Wenn die Rede iiber Gott
keine metaphysische Bestimmung Gottes zuldf3t, verstummt sofort auch die exi-

85 AD, 168. Insofern steigt der Beweis nicht unerlaubt von der Sphire des Denkens in die der Exi-
stenz liber. Der Beweis gehort zur strebenden Existenz, denn die ontologische Behauptung erfolgt
durch die Beziehung der Idee des Absoluten zum unbegrenzten Streben und seiner Forderung nach
absolutem Wissen der Idee, vgl. DD, 83 ff. Die Entdeckung, nicht selbst ,,die lebendige Verbindung
des Strebens und der Einsicht in uns* (PM, 64) hergestellt zu haben, erfolgt auch nicht durch einen
Deus per se notus, weil dieses Wissen spekulativ vermittelt ist. Freilich vollzieht sich diese Ver-
mittlung ,,im Akt der ontologischen Reminiszenz* (EE, 91). Das Vorwissen um den eigenen Ur-
sprung ist ,,bestimmte, informierte Erwartung® (EE, 92) und wird mittels des ontologischen Argu-
ments wiedererkannt, womit das Argument tatsdchlich auch sola ratione vorgeht. Ferner etabliert
das ontologische Argument nur, da3 Gott ein Jemand ist, nicht aber, wer er ist, vgl. PM, 65: ,,C’est
pourquoi la certitude de I’existence de Dieu se couple de celle de son absence, le discours positif sur
I’absolu de I’impuissance a connaitre sa personne, a éprouver son propre Verbe, a moins qu’ll ne
vienne nous apprendre les voies qu’il faut emprunter pour espérer le rejoindre en son secret.”

86 AD, 172: BloBe Logik ,,ist unfihig, einen stabilen und befriedigenden Existenzmodus zu erbrin-
gen, weil sie am Ende einen Ubergang zur Ontologie einschlieBt (...) Eine Struktur ist gegeben, eine
Form, nicht jedoch die Bestimmung eines Seins, nicht der Sinn einer effektiven Haltung. Der Zu-
gang zum metaphysischen Bereich ist also unabdingbar®.

87 AD, 186.

8 Ebd. Vgl. AD, 188: ,,Tout ce qui peut étre dit empruntera sens et forme au discours sur I’homme
et, cherchant a atteindre I’au-dela, ne concernera qu’une idole congue monstrueusement sur I’image
et au moyen du verbe de ’homme.*



Logik der Existenz 85

stentiell notwendige Rede an Gott, es sei denn, man verwechselte Gott mit der
unendlichen Reiteration dessen, was er nicht ist. Wenn die Behauptung Gottes
fiir die Vollstdndigkeit der Existenz notwendig ist, darf sie keinesfalls an der
Schwelle des Unsagbaren verstummen. Beldf3t man es statt dessen bei einem un-
bestimmten Absoluten, dem man etwa auf sentimentale Weise anhdngen mochte,
wird die Logik der Existenz gesprengt, und der Mensch findet sich wieder den
zerstorerischen Gestalten der Dialektik preisgegeben: ,,Der Unbekannte kann
angerufen werden, der Unerkennbare 1Bt das Wort versiegen.“®? , Vor allem ver-
schwindet notwendigerweise die Moglichkeit einer Rede Gottes tiber sich selbst,
die einer Offenbarung seiner Natur, wenn Gott als unbestimmtes Absolutes aus-
gesagt wird, und nicht nur als der Ganz-Andere, was nur eine der Konsequenzen
davon ist. Nicht, daB3 seine souverine Freiheit in Frage gestellt wiirde, aber weil
er nichts iiber sich zu sagen hiitte, weil er nichts an sich ist.““° Ein Absolutes, das
keine Bestimmungen trégt, kann nicht behauptet werden und verunmdglicht da-
mit nicht nur jede Metaphysik: Es kann nicht das Absolute sein, das am Ur-
sprung der endlichen Existenz steht und sich als solches der Vernunft zeigt. Ein
in sich verschlossener Gott braucht den Menschen nicht zu interessieren. Er
interessiert sich sicherlich nicht fiir den Menschen, und es ist mehr als fraglich,
ob sich denn dieser Gott selber interessiert.

Bruaire macht auch im metaphysischen Bereich Haltungen aus, welche die
menschliche Existenz bedridngen miissen. Besonders eindringlich schildert er das
Phénomen der ,,Verweigerung Gottes™ und biegt es iiber den religionspsycholo-
gischen Befund auf seinen dialektischen Grund zuriick. Die mit der Rede vom
,»Ganz-Anderen getroffene absolute Differenzierung erledigt das Streben als ge-
nuin menschliches Vermdgen. Der Unnennbare 148t einen Rif3 entstehen, vor dem
das Streben keine Wahl hat: ,,Ein einziges Sein ist moglich, und es ist nicht unse-
res, darum ist es das allein erstrebenswerte.“! Gott als Ziel des Strebens wird da-
mit unversehens auch zum subjektiven Ursprung dieser Kraft, woraus eine klare
Alternative resultiert: Wenn allein erstrebt wird, dal Gott sei, dann soll der
Mensch nicht sein, aus dem einfachen Grund, daf3 kein vom Absoluten getrenntes
Sein bestehen kann. Mit dieser Verlagerung des Strebens in Gott schligt aber das
Verhéltnis um. Weil das Streben eben nicht versiegt, erstrebt der Mensch nun sich
selbst als Absolutes.”? Das Streben nach Gott iibersetzt sich in der Konsequenz der
Unbestimmtheit Gottes als Streben, selbst Gott zu sein: Das Streben nach absolu-
ter Freiheit gebiert den praktischen Atheismus, den Humanismus ohne Gott. ,,So

8 AD, 189.

%0 AD, 190.

ol AD, 196.

2 Das schligt sich in den vielfiltigen ,, Tribunalisierungen‘ der Lebenswirklichkeit nieder. Diese Le-
gitimationszwiénge entstammen Theodizeemotiven und produzieren via ,,Sollenshypertrophie” Seins-
vermiesung, vgl. O. Marquard, Hegel und das Sollen, in: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphiloso-
phie, Frankfurt 21982, 37 ff., ders., Der angeklagte und der entlastete Mensch in der Philosophie des
18. Jahrhunderts, in: Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981, 39-66, ders., Entlastungen. Theodi-
zeemotive in der neuzeitlichen Philosophie, in: Apologie des Zufilligen, Stuttgart 21996, 11-32.



86 Logik der Existenz

zerstort der Begriff des unbestimmten Absoluten unter dem Eindruck des unaus-
16schlichen Seinsappetits endgiiltig die Beziehung zwischen Mensch und Gott.*3

Bruaire entlarvt diejenige Haltung, die glaubt, sich vor dem Absoluten als ein
Nichts an Erkenntnis verstehen zu miissen, als ,,Pseudo-Demut®: Sie unter-
streicht tiberhaupt nicht die gottliche Majestit, vielmehr verweist sie Gott in
seine Schranken. Aus alleiniger Sorge, die absolute Irrelativitit Gottes, das heift
die nur oberfldchlich erfafite Transzendenz Gottes zu bewahren, wird gewil3 der
Begriff der absoluten Freiheit Gottes verfehlt. Bruaire untersucht statt dessen,
welche Konsequenzen sich aus dem Zusammengehen von gottlicher Freiheit
und Bestimmtheit ergeben. Absolutheit und Transzendenz Gottes miissen dafiir
mit seiner Freiheit als Prinzip immer zusammengedacht werden: ,,Die Freiheit
mul sich bestimmen konnen und doch das sich bestimmende Absolute bleiben,
so daB Gott zugleich das einzig sowohl freie als auch absolute Subjekt ist.“** Ein
bestimmtes Absolutes ist wesentlich frei, wenn die Freiheit des Absoluten die
seiner Selbstbestimmung ist. Die absolute Andersheit, die zum Prinzip géttlicher
Gleichgiiltigkeit erhoben wird, ist daher tiberhaupt keine Implikation des Abso-
luten, sondern das, von dem Gott sich befreien konnen mul3, wenn er tatsachlich
absolut frei ist. ,,Gott behélt die absolute Herrschaft seiner selbst, die Fiille sei-
ner Unabhingigkeit inmitten der Relativierung, die er sich selber gibt, weil er
deren Initiator, Ursprung und Aktualitit bleibt.“”> Gottes Transzendenz macht
nur dann Sinn, wenn sie eine relative ist, nicht jedoch die einer indifferenten
Notwendigkeit, denn sie ist ein Akt Gottes fiir den Menschen und jedes geschaf-
fene, endliche Sein. Die Moglichkeit einer Selbstrelativierung Gottes wider-
spricht nicht dem Begriff der Transzendenz, dem — im Gegensatz zum absoluten
Charakter der gottlichen Freiheit — keine Notwendigkeit zukommt. Ein absolut
freier Gott ist frei, Beziehungen zum Menschen zu unterhalten und die Vollstdn-
digkeit seiner Existenz zu ermoglichen.

Bruaire weist die Uberlegenheit der solcherart positiv verfahrenden Metaphy-
sik gegeniiber den Spielarten negativer Theologie auf, welche ,,das Resultat ei-
nes prinzipiellen Rationalismus ist, der tiber die gottliche Freiheit mutmaft und
deren Vermdgen verschleiert.*”® Nicht, daB nun Gott im Modus der Notwendig-

% AD, 199. ,Die Sprache, welche die Konsequenzen fiir den Menschen aus der Unbestimmtheit
Gottes zieht, ist bloB Ausdruck eines praktischen Atheismus“ (AD, 201). Vgl. LR, 34: , schliet man
Gott vom Menschen aus, setzt man ihn dem Menschen gleich. Korrelat dieser Gleichsetzung ist
freilich der Tod des Menschen: Nur im Tod findet die Relativierung durch die Natur ihr Ende, nur
der Selbstmord vermag sich dieses Ende zu eigen zu machen. Bruaire illustriert diesen Sachverhalt
an zwei literarischen Gestalten, deren Streben nach absolut freiem, d. h. unbestimmtem Sein nur im
Selbstmord befriedigt wird, der das Ende aller Relativierungen zeichnet: Kirilov in Dostojewskijs
,Damonen®, dessen Freitod Motive bei Stendhal (einzige Entschuldigung Gottes ist dessen Nicht-
existenz) und Nietzsche (Gott ist an seinem Mitleiden gestorben) verwebt, und Tchen in ,,La condi-
tion humaine® von A. Malraux (AD, 217f., vgl. EE, 125 und EM, 45f.).

9 AD, 222. Beide Sitze, ,,das Absolute ist frei“ und ,,die Freiheit ist absolut” miissen einander
korrigieren: ,,Das Scheitern der Metaphysik wird immer das Resultat des inneren Widerspruchs
einer der beiden isolierten Thesen sein“ (ebd.).

% AD, 223.

% AD, 225.



Logik der Existenz 87

keit deduziert wiirde, kann die Metaphysik doch daran gehen, eine Relation zwi-
schen Gott und Mensch zu erortern, deren Initiative allerdings bei Gott allein
liegt. Seinen metaphysischen Versuch glaubt Bruaire jedoch rechtfertigen zu
diirfen, weil der Philosoph iiber eine Realitét verfiigt, deren Existenzlogik er for-
mulieren kann: die des Menschen. Aus der Erhebung der qualitativen Merkmale
menschlichen Existierens driangt das philosophische Fragen ganz von selbst in
den Bereich der Metaphysik, denn die Wirklichkeit des menschlichen Seins ist
eine reale Moglichkeit, der das Wort Gottes entspricht: Die Dynamik der
menschlichen Existenz weist auf die Erwartung (atfente) einer gottlichen Selbst-
offenbarung hin, die als Anregung des Menschen (suscitation) die Anrufung
Gottes (invocation) ermdglicht.”’

Der Erweis der metaphysischen Moglichkeit der menschlichen Sprache im
Gott-Mensch-Bezug bleibt an die Bedingung gebunden, dafl am Ursprung der
Rede an Gott — der effektiven Behauptung Gottes — das Wort Gottes selbst steht,
das heilit die gottliche Selbstaussage. Der Ausgangspunkt der Relation Gott-
Mensch ist die Freiheit des bestimmten Gottes, der die menschlich-freie Anru-
fung anregt und inspiriert.”® Nachdem diese Struktur etabliert ist, geht Bruaire
noch einen Schritt weiter: Wenn Gott sich offenbaren kann, dann nur, weil er in
sich selbst bestimmt ist. Er hat eine ,,Natur®, ein ,,Angesicht“, ,,eine notwendige
Bestimmung seines Seins, die ihm immer die Mdglichkeit einer Sprache zu uns
gibt.“* Gott ist fiir sich und in sich selbst Logos, ewiges Wort. Denn wenn Gott
,»hicht zu sich spricht, kann er nicht zu uns sprechen. Wenn er nicht zu uns spre-
chen kann, ist seine Freiheit nicht souveran.“'? Der Art und Weise, wie Gott sich
zum Menschen verhilt, entspricht sein Verhéltnis zu sich selbst.

Der Gedankengang ist hier aber nicht weiter als zuvor das ontologische Argu-
ment gediehen: Die spekulativ aufgezeigte Entsprechung von endlichem und un-
endlichem Sein scheint jeder wirklichen Grundlage zu entbehren, so lange Gottes
absolute Freiheit diese Analogie nicht offenbart. Da3 jedoch dieses gottliche Fun-
dament der Einheit menschlicher Vermdgen nur in der Sphire der bloSen Option
verbliebe, vor der man philosophisch indifferent verharren kénnte, ist Bruaire zu-
wenig. Entweder optiert man fiir den Gott, der sich offenbaren kann, und vermag so
die Erfiillung der menschlichen Erwartungen zu erhoffen, oder aber man unterwirft
sich von neuem den verheerenden Konsequenzen des unbestimmten Absoluten,
dessen rationalistische Prinzipien eben nicht die menschliche Existenz bewahren.

Somit kann ein Wissen um Gott metaphysisch aus dem Existenzvollzug be-
griindet werden. Es ist kein Vorgriff auf Offenbarung notwendig, der anstelle
von metaphysischer Gotteserkenntnis Supranaturalismus ohne natiirlichen Be-

97 Vgl. Tilliette, La théologie philosophique, 695: ,,0u I’on reconnait en Bruaire 1’auditeur de Ga-
briel Marcel“. Vgl. S. Plourdre, Vocabulaire philosophique de Gabriel Marcel, Montréal: Bellarmin
1985, 66-76.

% Vgl. PM, 149: , le régime de I’attention est ici d’attente préformée, celle d’un parler qui va sour-
dre d’une mémoire active.*

% AD, 243.

100 AD, 245.



88 Logik der Existenz

zug und Fideismus ohne Vernunftbezug heiflen wiirde. Daf3 die mafBgebliche An-
regung dem Christentum entstammt, dndert daran nichts: Dank dieser Anregung
erreicht die Vernunft ihr eigenes Niveau, nicht aber die Offenbarung selbst. Die
Freiheit ,,informiert das Streben in ein Streben nach Gott, mittels der Erkenntnis
der Moglichkeit einer Sprache Gottes, deduziert aus der Analyse der absoluten
Freiheit, die das Wort in Gott und die Unendlichkeit seines Seins impliziert.*!?!
Dieses informierte Streben versetzt die Freiheit in die Erwartung Gottes, der ein-
zigen Alternative zur Existenz in Verzweiflung, um so mehr, als die Sprache des
Menschen zum Gott der Erwartung hin gedffnet ist: Etwas kann zu Gott gesagt
werden, als Bitte, sich zu zeigen. Diese ,,Sprache an Gott wird der reine Aus-
druck des Strebens nach Gott sein, gerichtet an die souverdne Freiheit, die fahig
ist, sich zu manifestieren‘.!%?

Die Erkenntnis der Unfahigkeit der menschlichen Freiheit, zwischen dem
Streben nach Gott und der Sprache an Gott zu vermitteln, ,,iiberbestimmt die
spekulative Behauptung des dritten Syllogismus.“!% Diese Freiheit, die Einsicht
in ihre Endlichkeit gewonnen hat, tiberlafit es der Freiheit Gottes, die gesuchte
Verbindung von Streben und Sprache herzustellen, die allein die Existenz be-
friedigen kann.

,,Um weiter zu gelangen, dazu ist die Philosophie unfihig.!% Keine weitere
Deduktion vermag die tatsachliche Offenbarung zu ersetzen. Bruaire hat aller-
dings auf metaphysische Weise Tatsachen geklért, die Voraussetzung von Reli-
gion, Offenbarung und Theologie der ergangenen und im Glauben angenomme-
nen Offenbarung sind.

101 AD, 273. Vgl. Tilliette, La théologie philosophique, 695: ,,Dieu peut se différencier, se relati-
viser. L’¢clairage de la Révélation nous le suggére, mais on se tient sur le terrain de la possibilité.*
102 AD, 277. ,,S0 ermdglicht die Sprache iiber Gott eine Sprache an Gott, die aber reine Ansuchung
bleibt, ein Gebet um eine Offenbarung, wie und weil die Metaphysik sagt, dal Gott sich manifestie-
ren kann, ohne schliefien zu konnen, daf3 er es getan hat, es tut oder es notwendigerweise tun wird*
(AD, 278).

103°AD, 282.

104 AD, 283. Vgl. DD, 151: ,,Provoquée par les assertions d’une religion historique, la raison philo-
sophique reconnait le plein droit de Dieu en recouvrant complétement ses propres droits. Alors
notre liberté réanime ses exigences dans I’affirmation lucide de ses pouvoirs. Mais cette affirmation
n’est dernier mot philosophique qu’en se constituant demande de sa propre confirmation.*



IV. Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

Um den Atheismus ist es ein wenig stiller geworden. Das liegt aber weniger am
Zusammenbruch der politischen Systeme mit zur Religion erhobenen Gottlosig-
keit und schon gar nicht am allgemein konstatierten Erwachen einer diffusen Re-
ligiositdt. Dal der Atheismus mittlerweile leiser geworden ist, liegt vielmehr
schlicht daran, daf3 er in dem Maf3e schwinden muf, in dem sein Gegenstiick, die
Religion, verschwunden ist. Denn wo kein Gott behauptet wird, braucht sich der
Atheist auch nicht als solcher zu deklarieren: Er hat keine Herausforderung mehr
vor sich.!

Der Atheismus ist keine abstrakte Angelegenheit; er ist an eine ausdriickliche
Leugnung gebunden. ,,Jede Gegnerschaft kimpft noch in Abhéingigkeit von
dem, den sie befeindet.“?> Weil diese Negation somit eine bestimmte Art und
Weise betriftt, wie man sich Gott vorstellt oder ihn zu denken versucht, gibt es
das Phidnomen des Atheismus nur innerhalb einer bestimmten theistischen Tra-
dition, die wiederum von ihrer Verbindung mit einer bestimmten Religion nicht
abzuldsen ist.> Der Atheismus steht und fillt mit dem prizisen Anspruch, den er
bestreitet; insofern hat er eine spezielle Metaphysik zu seiner Bedingung. Wenn
aber ,,der Atheist gar nicht leugnet, nicht einmal mehr in die Diskussion mit
irgendeinem Glauben eingetreten ist, wenn die Idee Gottes in keinerlei Weise,
weder in seinem Denken noch in seinem Suchen priasent oder vorausgesetzt ist,
dann ist fiir ihn selbst sein Atheismus nur ein sinnloses Wort, mit dem ihn eine
Religion versicht, die er schlichtweg ignoriert.*“* Das Schweigen seitens seiner
atheistischen Kritiker miifite das Christentum stutzig machen: Es ist wohl das
sicherste Zeichen fiir das geringe Gewicht, das ihm noch verbleibt.

In diesem Zusammenhang sind auch die Versuche, Einwédnde atheistischer
Religionskritik fiir die Theologie fruchtbar zu machen, mittlerweile verstummt.
Trotzdem einige Bestseller noch vor wenigen Jahren hohe Auflagenzahlen er-
reichten, haben sich die vielfiltigen Ansétze wie von selbst liberlebt, die im Ge-
sprach mit der Bestreitung Gottes eine positive Herausforderung zu finden
glaubten. ,,Zur Erniichterung in dieser zu unkritischen positiven Wertung des

' Vgl. J. Améry, Atheismus ohne Provokation, in: Widerspriiche, Frankfurt 1980, 23-33, 28: ,,Der
agressive Atheismus kann unbesorgt abdanken, da der Glaube schon abgedankt hat.

2 Splett, Freiheits-Erfahrung, 31.

3 Vgl. AD, 184: ,,Méme si Dieu est nié, une anthropologie athée se comprendra par la réponse a la
question : quel Dieu est nié?* Zur Abhéngigkeit des Atheismus von einem ganz bestimmten Gottes-
begriff vgl. K. Marx, Pariser Manuskripte (1844), in: Die Friihschriften, Stuttgart °1971, 216. Vgl.
auch K.Marx, F. Engels, Werke (MEW), Berlin 1960 ff., Ergbd. 1, 545 (Notwendigkeit der Uber-
windung des Atheismus wegen der impliziten Position Gottes).

4 Athéisme et philosophie (038), 10, PM, 16. Vgl. FE, 74: ,,On ne trouve plus personne qui se dise
athée, non pas parce que ’athéisme a disparu, mais parce qu’il n’a plus besoin de se prononcer, dans
I’exacte mesure ou ce besoin était avivé par la présence d’une religion massive qui défiait, en quel-
que sorte, 1’athéiste sur son terrain.*



90 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

Atheismus hat die realistische Erkenntnis beigetragen, dafl die eigentliche
Schwierigkeit gegentiber dem Glauben an Gott weniger im Anwachsen einer
entschieden atheistischen Geistesverfassung zu suchen ist als in einem Agnosti-
zismus, dem gerade die menschlichen Voraussetzungen zu entschwinden dro-
hen,” um vom Wort ,,Gott* ,,und vom Wort Gottes tiberhaupt noch betroffen zu
werden.*® Die ehemals vehemente Religionskritik wére so mittlerweile einer
Gleichgiiltigkeit gewichen, der sich die Frage nach Gott scheinbar gar nicht
mehr stellt. Ein Symptom dafiir — eher denn als ein Indiz dagegen — mag das of-
fenkundige Abgleiten der Religion zur bloen Privatsache oder ihre Degradie-
rung zur einzeltherapeutischen MaBnahme sein.’

Auch Bruaire macht fiir unsere Zeit eine sehr weit verbreitete Geisteshaltung
aus, die er freilich genauso als Atheismus brandmarkt. Darf man, in der Per-

spektive des oben Gesagten, nun wieder Hoffnung schopfen? Kaum, denn dieser

,,massive und gleichgiiltige Atheismus, den wir heute kennen®,” ist eine schlei-

chende, unausdriickliche Variante des vormals militanten Atheismus, die daher
nicht zum Negativbeweis fiir was auch immer taugt. Das, was man besser als ge-
wandelten Agnostizismus® bezeichnen wird, durchzieht nahezu alle Lebens- und
Wissensbereiche: etsi Deus non daretur 146t es sich gut leben und noch besser
forschen, wobei — was das Forschen angeht — das Wissenschaftsideal die Labor-
situation zu sein scheint.’

5 W. Breuning, ,,Gott*: Fragen der Theologie an die Philosophie, in: J. Méller (Hrsg.), Der Streit um

den Gott der Philosophen, Diisseldorf 1985, 17-35, 23 mit Verweis auf H. R. Schlette, Vom Atheismus
zum Agnostizismus, in: Ders. (Hrsg.), Der moderne Agnostizismus, Diisseldorf 1979, 207-223.

¢ So konfessionsiibergreifend die Einschétzung bei F. Wagner, Zur gegenwirtigen Lage des Pro-
testantismus, Giitersloh 1995, 11-17, mit Verweisen auf die Analysen von J. Habermas, Legiti-
mationsprobleme im Spétkapitalismus, Frankfurt 1973, 113 (Religion ist heute ,,nicht einmal mehr
Privatsache®), und N. Luhmann, Die Ausdifferenzierung der Religion, in: Gesellschaftsstruktur und
Semantik, Bd. 3, Frankfurt 1989, 259-357, 349: , Man kann geboren werden, leben und sterben,
ohne an Religion teilzunehmen; und auch wenn die Religion sagen wird, daf3 dies alles in Gottes
Welt geschieht, kann der einzelne dies schadlos ignorieren.*

7 PM, 16. Vgl. DD, 16: ,,il apparait que cette question (sc. de I’homme, & quoi une religion comme
le christianisme prétend répondre) ne se pose méme plus a beaucoup de nos contemporains, et de
moins en moins. Ebd. bezeichnet Bruaire die zeitgendssische Situation als ,,irréligion massive®,
vgl. FE, 73: ,,Dans notre société il y a de moins en moins de place pour Dieu dans les préoccupations
des hommes, c’est ce qu’on appelle I’irréligion.”

8 Dieser gewandelte Agnostizismus unterscheidet sich vom ,,doktrindre(n) Agnostizismus (der so
genau zu wissen glaubte, was wir nicht wissen)“ (J. Splett, Leben als Mit-Sein, Frankfurt 1990, 15).
In der Verurteilung des harten, positivistischen Agnostizismus waren sich die Kirche (vgl. DS 3004)
und die Bolschewiken einig, vgl. W.1. Lenin, Werke, Berlin 1960 ff., Bd. 14, 122: , Agnostiker ist
ein griechisches Wort: a bedeutet griechisch nicht, gnosis — Wissen. Der Agnostiker sagt: Ich weifl
nicht, ob es eine objektive Realitit gibt, die durch unsere Empfindungen widergespiegelt, abgebildet
wird, ich erklére, da3 es unmoglich ist, dies zu wissen ... Hieraus folgt die Verneinung der objekti-
ven Wahrheit durch die Agnostiker und die Toleranz, die spieBerhafte, philistrose, feige Toleranz
gegeniiber der Lehre von Waldteufeln, Hausgeistern, katholischen Heiligen und dhnlichen Dingen.*
® Vgl. 0. Marquard, Uber die Unvermeidlichkeit der Geisteswissenschaften, in: Apologie des Zu-
falligen, 98116, 103: Die ,,Neutralisierung der geschichtlichen Herkunftswelten gelingt im Labor,
nicht aber im Leben®. Vgl. RP, 58: ,,Nul n’ignore, pourtant, que le prix pay¢ par les sciences pour se
constituer est une abstraction méthodique, qu’il faut mettre la liberté et I’historicité entre parenthe-
ses pour conformer I’homme aux objets d’investigation.



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 91

Die Forderung allerdings, ,,das Gebiet sicheren Wissens nicht mit Behaup-
tungen zu iiberschreiten®,'” bereitet hauptichlich der miiigen Spekulation der
Metaphysiker ein Ende, die von jeher im Streit um die Gottesbeweise zu gip-
feln pflegte. Weise abwégend, was wirklich gewufit werden kann, empfiehlt
sich dieser Agnostizismus als Schiedsrichter, der den vormals kakophonen
Streit der Philosophen um ihren Gott durch die Verpflichtung auf ein neues
Credo beendet, das etwa wie folgt lautet: ,,Bei Realaussagen, die {iber das Rea-
le in Form entweder des Sinnenhaften oder der Erscheinungen oder des End-
lichen oder des Quantifizierbaren oder des Verifizier- bzw. Falsifizierbaren
hinausgehen, ist keine Mdglichkeit mehr fiir ein erkenntnisméfiges Ja oder
Nein gegeben.“!!

Insofern scheint also die heutige Situation wenigstens einem Patt zu gleichen,
mit dem man eigentlich leben kann. Denn wenn sich philosophisch weder die
Existenz noch die Nichtexistenz Gottes begriinden lassen kann, stellt dieser
Agnostizismus , light* weder fiir Kirche noch fiir Theologie eine Gefdhrdung
dar. Akademisch gewendet heif3t das: Eine jede Disziplin verbleibt in ihrem ei-
gentiimlichen Sprachspiel und kommt der anderen nicht in die Quere.'?

So {ibt sich die Philosophie in Selbstbescheidung, denn alle ,,aullertheologi-
schen Wissenschaften miissen ihre Ergebnisse in der Tat so vortragen, daf sie
gegeniiber der Gottesfrage zunachst einmal neutral sind; die Geltung ihrer The-
sen muf unabhingig von der Frage der Existenz Gottes gesichert sein.“!* Es
wire stark ideologieverdichtig, sich an dieses Programm, ,,Gott nicht bewei-
sen®, doch (fast) ,,alles ohne ihn erkldren® zu konnen (Lalande) bzw. zu miissen,
nicht halten zu wollen — und unphilosophisch obendrein. Das, wovon Philoso-
phie ja befreien soll, ndimlich Meinung und Vorurteil, wiirde, so scheint es, sonst
zum Prinzip des Denkens erhoben. Da man Erkenntnis weithin als ,,technische
Leistung und bemichtigende Bewiltigung auffaBt*,'* hilt man nicht nur theolo-
gischerseits, sondern auch generell nichts davon, sich einen Gott beweisen zu

10" G.Patzig, Agnostizismus, philosophisch, in: RGG?, Bd. I (1956), 175, zit. bei J. Splett, Agnosti-
zismus, in: HRGF (1986), 7-10, 8, mit der Feststellung, der Agnostizismus habe sich ,,ausgebreitet
und scheint so etwas wie eine Grundstimmung der Gegenwart zu bilden.” Vgl. ders., Agnostizismus,
in: LThK?, Bd. 1 (1993), 241: ,,Der A. selbst aber ist wohl die Grundstimmung in Ges., Wiss. und
Philosophie.*

" K. Kremer, Die Problemsituation, in: Ders. (Hrsg.), Um Méglichkeit oder Unméglichkeit natiir-
licher Gotteserkenntnis heute, Leiden: Brill 1985, 1-30, 9.

12 Vgl. A. Kreiner, Ende der Wahrheit?, Freiburg 1992, 498: ,,Die sprachspieltheoretische Isolie-
rung verweist den Glauben in eine ,linguistische Nische®, in der er sein Sonderdasein ungestort und
einigermafen geduldet fristen kann.*

13 N. Fischer, Die philosophische Frage nach Gott, Paderborn 1995, 250f. Diesen ,konstitutive(n)
Anspruch der Wissenschaften™ (ebd.) einzuldsen wird allerdings schwer sein, ,,da nicht einmal die
Mathematik vom Menschen erfunden, sondern immer nur gefunden oder entdeckt werden kann, so
daf3 ein Mathematiker zwar Atheist sein mag, die Mathematik selber jedoch nicht ohne Gott Bestand
und Uberzeugungsgewicht besitzt: absolute Verkettungen lassen sich eben nicht von einem kontin-
genten Geist konstituieren” (Deku, Die Konkurrenzlosigkeit des Christentums, in: Wahrheit und
Unwabhrheit der Tradition, 359-376, 360).

14 J. Splett, Agnostizismus, in: SM, Bd. 1 (1967), 54.



92 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

lassen.!® Nur Gehissigkeit wiirde darum diese Selbstbescheidung, die intellek-
tueller Redlichkeit entstammt, methodischen Atheismus oder eine ,,Sabotage der
Gedanken“'® nennen, entspricht sie doch der sokratischen Tradition (Wissen des
Nichtwissens) und dem Kantischen Anspruch, das Wissen aufzuheben, um zum
Glauben Platz zu bekommen.

Vergegenwirtigt man sich allerdings, dafl schon Bruaires Dissertation einem
Gottesbeweis aus der Vollstidndigkeit der Existenz gewidmet war und man ihn
unter die ,,Verteidiger des ontologischen Arguments* zihlt,!” wird man nicht er-
warten, dal} er das Problem in der Schwebe belaf}t. Fiir ihn existiert Gott, oder er
existiert nicht, tertium non datur. Bruaire akzeptiert hier nicht, was er ,,Winkel-
ziige nennt.'$

Ohne weiteres wird man in der oben erwdhnten Haltung, so bescheiden sie sich
auch geben mag, immerhin einen Anspruch feststellen. Der Verzicht auf metaphy-
sische Spekulation behauptet unweigerlich sich selbst und damit die Wahrheit sei-
nes Anspruchs. Daher ist es ein Leichtes, den Standpunkt der Selbstbescheidung
mit dem Hinweis auf Wahrheit zu retorquieren. ,,Wenn Menschen behaupten, sie
wilten nicht, was die Wahrheit sei, darf man sie hoflichst darauf hinweisen, daf3
sie wissen, was die Liige ist. Die Liige setzt die Wahrheit voraus.“!® So mag man
zwar die Unhaltbarkeit einer zuletzt unentschiedenen Position erwiesen haben,
aber — was ist Wahrheit (Joh 18,38)? Ist das eine Wahrheit, die unbedingt fordern
kann? Wahrheit ist auch ein sehr allgemeiner und formaler Begriff, von dem es
fraglich ist, ob er allein fiir die Erdrterung der philosophischen Gottesfrage etwas
hergibt.?’ Und eine wie auch immer geartete metaphysische Unruhe, die man Su-
che nach der Wahrheit nennen kann, wird ihre Erfiillung in einem blof formalen
Kriterium nicht finden kdnnen, wenn es auch so unbedingt giiltig ist wie das
Widerspruchsprinzip.

15" Vgl. M.Heidegger, Nietzsche, Bd. I, Pfullingen 1961, 366: Gottesbeweis beweist nichts, ,,weil
ein Gott, der sich seine Existenz erst beweisen lassen muf3, am Ende ein sehr ungoéttlicher Gott ist
und das Beweisen seiner Existenz hochstens auf eine Blasphemie hinauskommt.*

16 T.W.Adorno, Minima Moralia (1951), Frankfurt 1984, 99, vgl. ders., Negative Dialektik, Frank-
furt °1982, 45: ,,Die Funktion des Begriffs von Sicherheit in der Philosophie schlug um. Was einmal
Dogma und Bevormundung durch Selbstgewiheit tiberholen wollte, wurde zur Sozialversicherung
einer Erkenntnis, der nichts soll passieren konnen. Dem Einwandfreien passiert tatséchlich nichts.*

17 Vgl. X. Tilliette, Quelques défenseurs de I'argument ontologique, in: AF 58 (1990) 405-420.

18 PM, 45: ,,Car ou il s’agit d’existence on ne peut biaiser, Dieu existe ou non, il n’y a pas de troisié-
me terme.

19 W. Kraft, Zeit aus den Fugen, Frankfurt 1968, 223, zit. bei Splett, Leben als Mit-Sein, 19. Vgl.
auch Deku, Einiges tiber Wahrheit, 113: ,,verum est index sui et falsi, d.h., das Falschsein von etwas
kann nur auf dem Hintergrund der Wahrheit erkannt werden, wihrend diese als solche einleuchtet
und des Gegensatzes nicht bedarf. Ohne Wahrheitsbewufitsein kann konsequent iiberhaupt nicht
gedacht werden. Wollte man namlich jegliche Wahrheit leugnen, so lieBe sich auch diese Behauptung
nur als Wahrheit formulieren: quia si nulla veritas est, verum est nullam veritatem esse®.

20 Vgl. L.B. Puntel, Wahrheit, in: HPhG, Bd. 3 (1974), 1649-1668, 1649: ,Kaum ein anderer
Grundbegriff der philosophischen Tradition beansprucht eine so zentrale Relevanz und ist gleich-
zeitig einer so groflen Bedeutungsschwankung und -unbestimmtheit unterworfen wie der Begriff
der Wahrheit.“ Die Antwort auf ,,die Wahrheitsfrage® muf daher heiflen: ,,Wie lautet iiberhaupt die
sogenannte Wahrheitsfrage? (H. Liibbe, Religion nach der Aufklarung, Graz 1986, 125).



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 93

Vielleicht wird man aber doch einwenden diirfen: Die Unmdglichkeit, weder
ein Ja noch ein Nein philosophisch begriinden zu kénnen, bedréngt letztlich das
Ja, verunmdglicht es und bestitigt dafiir das Nein, denn die Negation ist die
Wabhrheit des dauerhaften Zweifels. Das gilt genauso fiir ein vorsichtiges In-der-
Schwebe-Lassen, dessen Konsequenz im Laufe der Zeit und durch die Macht der
Gewohnheit unweigerlich die sein wird, da3 man denkt, ,,was solcherart aus me-
thodischen Griinden in Klammern gesetzt ist, existiert nicht.“?! Insofern ist das
Argument unfair, es ist geradezu sophistisch: Da3 man etwas nicht erkennen
kann, bedeutet auf Dauer nichts anderes, als daf} es tiberhaupt nichts zu erkennen
gibt, denn ,,die Unmoglichkeit einer philosophischen Behauptung Gottes ist von
der Bestreitung einer philosophischen GewiBheit nicht zu unterscheiden®.?> Ob
die Schluflfolgerung nun negativ oder unmdglich ist, das Resultat ist das gleiche.
Es handelt sich hier um eine zwar nicht so sehr formelle, dafiir aber durchaus
vollzogene Parteilichkeit, die dem Interesse neuzeitlich-quantifizierenden Den-
kens sehr entgegenkommt. ,.Im philosophischen Register nimmt diese Gottver-
gessenheit die ausdriickliche Form einer Bilanz an: Abwesenheit Gottes, Abweis
schon dessen Problems, Annulierung des Begriffs des Absoluten selbst. Dort, wo
unter dem Vorwand der Human- und Naturwissenschaft die Systematizitét des
, Wirklichen* behauptet wird, bleibt fiir die Bedeutung des Géttlichen selbst kein
Platz mehr.“?

Weiters: Fiihrt die Selbstbescheidung der philosophischen Vernunft nicht
zwangslaufig dazu, daf} das fiir die Theologie konstitutive philosophisch-ver-
niinftige Element mit ihr in ein Reservat gerdt, in dem man sich vielleicht be-
quem eingerichtet hat, das aber nicht die mangelnde Konvergenz christlicher
und rationaler Anspriiche zu verdecken vermag, so dafl man keinen Schritt {iber
das schizophrene Regime einer in Glaube und Denken unterteilten Existenz hin-
aus kommt? Fiir einen glaubenden und verniinftigen Menschen, dessen Geist
nach Einheit sucht, ist ein Dualismus von Glaube und Vernunft inakzeptabel.
Und es hilft nichts, sich auf die Rationalitidt des Glaubens mit dem Hinweis zu
kaprizieren, es handle sich um ,,Glaube im Modus des Denkens®“. Der uralte
Konflikt zwischen Glaube und Denken wird um den neuerlichen Graben von

2 FE, 16. Vgl. RP, 58: ,,Clamer que ce qui est mis entre parenthéses n’existe pas reléve non du

sophisme, mais de la démence.*

22 PM, 45, 53: ,,I’indifférence se résout en négation*, PM, 136: ,,Tenir & méme distance de Iaffir-
mation le oui et le non, les reléguer dans I’identique préjugé, revient a nier le oui et a rallier le non.
En rigueur, la négation et la déclaration d’impossibilité absolue, définitive, de conclure, sont indis-
cernables. Sous peine d’éviter la logique au prix du verbalisme, le pur possible et le pur impossible
sont strictement équivalents.” Vgl. Liibbe, Religion nach der Aufkldrung, 248: ,,Leider gibt es un-
verdndert Theologen, die, zum Beispiel, geneigt sind, es fiir ein Argument, das fiir ihre Sache
spricht, zu halten, dafl ebensowenig wie die Existenz Gottes auch seine Nicht-Existenz beweisbar
sei. Nach bewihrten Regeln traditioneller Argumentations-Moral wire doch dagegen zu erwidern,
daf3, wenn fiir eine Behauptung ebensowenig wie gegen sie liberzeugende Griinde mobilisierbar
sind, das Behaupten in diesem Fall zu unterlassen wire.*

2 PM, 13.



94 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

Denken und Wissen noch verschérft, wenn man unter Denken nur so etwas wie
ein beliebiges Glasperlenspiel versteht.?*

Wenn der Streit um den Gott der Philosophen dadurch entschieden wird, daf3
die Philosophen nichts Giiltiges mehr {iber Gott zu sagen haben, ist das Christen-
tum schlecht beraten, in dieser Situation das Scheitern konkurrierender Instanzen
zu zelebrieren und gleichsam privatim weiterzudenken. Mit diesem Pyrrhussieg
wiirde das Christentum den epiphanischen Charakter der Offenbarung leugnen,
denn das, was einsichtig ist, wird entweder durch eine deutliche, nicht-wider-
spriichliche und allgemeine, das heifit philosophische Sprache aufgenommen,
oder gar nicht. Und die Offenbarungsbotschaft impliziert prinzipiell, allen Men-
schen aller Zeiten zugénglich zu sein und sich der verniinftigen Einsicht nicht zu
verschlieen. ,,Es gibt nur eine mogliche Offenbarung des Absoluten, die, welche
entschieden an das Licht der allgemeinen Vernunft kommt. Und wenn man sich
standig darin wiederholt zu sagen, dafl Gott zu grof} ist, zu schwierig, zu kompli-
ziert, um zur Einsicht des Menschen zu gelangen, gibt man blof3 den Unsinn der
behaupteten Offenbarung zu.*> Und ganz gleich, mit welchen Autoren man auf-
wartet, um zu zeigen, dafl Gott ganz anders ist, als die Bilder, die man sich von
ihm macht: Das christliche Bekenntnis ist darum nicht weniger fideistisch.

Das will nicht heiflen, daf3 die Einforderungen der Vernunft wie die des Glau-
bens nicht ihre Eigenheiten hétten, doch nur innerhalb der groeren Einforde-
rung, daf3 die Wahrheit als solche auch erkannt werde. Die Offenbarung bean-
sprucht Universalitidt und Wahrheit, und ,,was der Glaubige von der Vernuntt als
Wabhrheitsinstanz erwartet, ist, daf3 sie diese Wahrheit des Wortes manifestiert®,
was noch kaum geleistet worden ist.?® Fiir eine Religion des Wortes wie die

2 Vgl. K. Rosenkranz, Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben (1844), Darmstadt 1998, 48: ,,Es ist
die Nothwendigkeit des Geistes selbst, zwischen seiner Religion und seiner Philosophie keinen Dua-
lismus zu dulden. In den einzelnen Philosophen kommt diese Nothwendigkeit nur auf besondere
Weise zum Vorschein. Den hierarchisch gesinnten Theologen ist das Salz der Speculation allerdings
oft unbequem gewesen. Sie haben die Religionsphilosophie, die speculative Theologie als einen un-
erlaubten Eingriff in ihre Domaine betrachtet und sie oft als eine verderbliche AnmaBung verketzert.
Aber die gottliche Vernunft ist natiirlich stirker, als solch” herrschsiichtiger Diinkel und die Philo-
sophie hat, trotz aller Polemik klerikalischen Hochmuths, immer von Neuem das SelbstbewuBtsein
in seinem Glauben mit dem Wissen zu verséhnen gesucht.*

25 DD, 24. Vgl. FE, 90: ,,Une religion, une foi religieuse qui mépriserait la raison, ce serait I’esprit
qui se révoquerait lui-méme. A I’inverse, a I’autre extréme, il est une forme de rationalisme qui,
résorbant la foi sous prétexte qu’elle n’est que sentiment, qu’elle dit des choses inacceptables par
la raison, finit par offrir la caricature d’une raison, ¢’est-a-dire une raison close, fermée, qui aurait
réponse a tout, et finalement qui ne serait pas la pensée rationnelle en exercice, mais le mythe d’une
raison toute faite au-dela de laquelle il n’y a rien.*

26 A. Gesché, Le Dieu de la Bible et la théologie spéculative, in: EThL 51 (1975) 5-34, 12. Siehe
auch Augustinus, Sermo 43 (Glauben, um zu verstehen, verstehen, um besser zu glauben, zit. im KKK
[1992], 158). Wenn seinerseits Pascal vor zwei gleichgefahrlichen Exzessen warnt: ,,exclure la rai-
son, n’admettre que la raison“ (Pensées [ed. Brunschvicg], 253, vgl. ebd., 273: ,,Si on soumet tout
a la raison, notre religion n’aura rien de mystérieux et de surnaturel. Si on choque les principes de la
raison, notre religion sera absurde et ridicule®), dann lassen sich diese Einsichten vor der Paradoxie
nur dann retten, wenn man unter der bloen ,,raison“ eine defekte, sich um die eigenen Vermdgen
beschneidende Vernunft versteht. Diese ist allerdings mit dem Glauben inkompatibel, vgl. Augusti-
nus, De vera rel. V, 8: ,,Sic enim creditur et docetur quod est humanae salutis caput, non aliam esse



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 95

christliche Offenbarung steht das Glaubensdenken in notwendigem, integralem
und stetem Zusammenhang mit der philosophischen Vernunft. Die Behauptung
der epiphanischen Offenbarung Gottes spricht auch das Verbot aus, die Bot-
schaft an alle auch nur im geringsten fiir die gemeinsame Vernunft versiegelt zu
halten, die alleiniges Aufnahmeorgan derjenigen Universalitit ist, welche zu
sein die Offenbarung behauptet.

Damit ist aber nicht gesagt, da3 sich das philosophische Denken keiner Rei-
nigung zu unterziehen hétte. Die Offenbarungsbotschaft schafft sich ihre Verste-
hensméglichkeit dadurch, daB3 sie die von ihr angesprochenen Verstehensinstan-
zen bertiihrt und erhoht, ohne sie aber ihrer Eigenheiten zu berauben. Dann erst
gilt: ,,Die Wahrheit der christlichen Religion ist, nicht nur weil die Menschen sie
sonst nicht verstiinden, sondern von ihrem absoluten Gegenstand her ,Begriff .
Er vollendet sich erst darin, daf er sich ganz dem menschlichen Begreifen hin-
gibt und sich in dessen Medium entiuBert.*’

Wenn statt dessen mit dem Hinweis auf die Notwendigkeit der Gnade Gottes zu
dessen addquater Erkenntnis zugleich die Mdglichkeit einer Gotteserkenntnis
iiberhaupt ausgehohlt wird, dann ist nicht gewéhrleistet, dafl es der Mensch ist,
der den ihn bewegenden Gott erkennen wird. Eine Selbstbescheidung gegeniiber
dem Uberempirischen beschwért letztlich nur die Gefahr des Extrinsezismus her-
auf, da ohne ein Vorverstindnis, tiber das die Metaphysik reflektiert, der Mensch
gar nicht in der Lage wire, eine Offenbarung als solche zu vernehmen, zumal
eine Offenbarung an der Vernunft des Menschen vorbei so gut ist wie gar keine.

Es ist wohl nicht falsch, der zeitgendssischen Situation einen Mangel an Ge-
fiihl zu bescheinigen, sowohl fiir die metaphysische Mitgift des Geistes als auch
fiir die konkreten Wege, in denen metaphysisches Denken verlaufen ist. Fiir den
Verlust dieses historischen Erbes spricht besonders, daf3 denkerische Anstrengun-
gen selbst binnenkirchlich umstritten zu sein scheinen. Aber die geschichtlichen
Gestalten der Metaphysik und die Glaubenslosigkeit heute und gestern stehen
in engem Zusammenhang, wenn nicht gar in Wechselwirkung. Beider Schick-
sal, das der Metaphysik wie das des Glaubens, entspringt den Schwierigkeiten,
den biblischen Gottesbegriff denkerisch aufzunehmen und auszufalten. Diese
Schwierigkeiten wurden und werden noch durch den Versuch geschiirt, den Gott
der Christen vor dem begrifflichen Zugriff tiberhaupt zu bewahren. ,,So lange ha-
ben sie ihre Dogmen mit dem Wort Mysterium versehen, wie man ein Schild mit

philosophiam, id est sapientiae studium, et aliam religionem, cum hi quorum doctrinam non appro-
bamus nec sacramenta nobiscum communicant®.

27 Simon, Zur philosophischen Ortsbestimmung theologischer Wissenschaft, 207: ,,Dem steht die
Auffassung entgegen, dal Religion iiberhaupt etwas sei, was sich dem Begriff entziehe. In dieser
Auffassung ist die christliche Religion unter einen allgemeinen Begriff von Religion subsumiert, der
von der spezifischen Differenz dieser Religion abstrahiert.“ Das genau charakterisiert den soge-
nannten pluralistischen Ansatz: ,,The Eternal One is thus the divine noumenon which is experienced
and thought within the different religious traditions as the range of divine phenomena witnessed to
by the religious history of mankind“ (J. Hick, God has many names, Philadelphia 1982, 83, zit. bei
Kreiner, Ende der Wahrheit?, 455 [,,Die Unterscheidung zwischen phainomenon und noumenon bil-
det den Dreh- und Angelpunkt des gesamten pluralistischen Ansatzes*]).



96 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

,Eintritt verboten® anbringt, da3 die Christen sich schlieflich Gehor verschafft
haben, das heift, dal man ihnen {iberhaupt nicht mehr zuhort.“?® Anstatt die un-
geheure Provokation des Christentums zu erkldren, hat man die Bedeutung des
menschgewordenen Gottes fiir einen esoterischen Zirkel von Eingeweihten reser-
viert und die spekulative Miihe einer Philosophie iiberlassen, die vielleicht um so
mehr in ihrer Eigenstindigkeit belassen wurde, als man auch erwartete, daf3 sie
die Theologen in Frieden lassen moge.

Durch diese Verschiebungen kommt es auch, daf3 das, was jeweils fiir den
Gottesbegriff philosophischer Gotteslehre geleistet worden ist, teils Vorausset-
zungen gehorcht, die — weil sie nicht dem Christentum entlehnt sind — mit die-
sem auch nicht ohne weiteres in Einklang zu bringen sind. Es ist aber so, daf3 die
von der Theologie in Anschlag gebrachte Gotteslehre kaum ohne ein metaphy-
sisches Fundament auskommt. Dieses Fundament bildet auch das Forum, um
sich selbst und anderen Rechenschaft iiber den Wahrheitsanspruch des christ-
lichen Gottesbegriffs zu geben. Allerdings ist es dann riskant, an der Gestaltung
dieses Forums nicht mitzuwirken, um so mehr und um so dringender, als philo-
sophisches Denken in schoner Regelméafigkeit die Tendenz hat, diesen Fragen-
komplex zu desertieren.

Zuvor war es ,,schon eine erstaunliche Tatsache, daf3 die Geschichte der Got-
tesfrage im Abendland in erster Linie philosophisch und nicht biblisch bestimmt
ist“,>” wenn man bedenkt, daB die ,,Eigenart des Gottes der Philosophen im ei-
gentlichen Sinne illusorisch ist.3* Nun, da es bald so aussieht, als ob sich der
Vernunft die Frage nach Gott weithin gar nicht mehr stellt, muf3 sich die Situa-
tion verschérfen. Und das unweigerliche Resultat ist vielleicht bereits eingetre-
ten: Man erkennt seinen Gott nicht mehr.3! Womdglich ist es jetzt ,,an der Zeit,
daB sich die Theologen selber fragen, welcher ihr Gott ist, wenn sie ihm die
Menschen noch zufiihren wollen. 3

Das ist allerdings keine Frage, die zum binnenkirchlichen Reservat allein ge-
hort. Denn geradezu pikant wird das Wort vom ,,Gott der Philosophen® in Zu-
sammenhang mit den unausweichlichen Voraussetzungen, die jedem Stand-

28 DD, 107, vgl. DD, 24: , Etrange ,révélation® qui, affublée du ,mystére*, de I’impératif ,défense

d’entrer’, ne dirait rien a I’intelligence!*

29 J. Méller, Einleitung: Der unbewiltigte Gott der Philosophen, in: Der Streit um den Gott der
Philosophen, 7-16, 7.

30 G. Gusdorf, Traité de métaphysique, Paris: Colin 1956, 394. Vgl. A. Vergote, Interprétation
du langage religieux, Paris: Seuil 1974, 17: ,,on ne voit plus le sens d’une entreprise qui, pour met-
tre en relation foi chrétienne et raison humaine, voudrait désintriquer ce qui serait pure expression de
la raison autonome et ce qui, dans la philosophie, viendrait de la religion. Toute pensée a eu sa terre
natale en des civilisations pleines de références religieuses. L’idée d’une pure immanence philoso-
phique n’est qu’un avatar d’un rationalisme étroit. La pensée ne peut s’abstraire de ses antécédents
culturels.*

31 Vgl. P. Teilhard de Chardin, Le coeur du probléme, in: L’avenir de I'nomme, Paris: Seuil 1959,
339-349, 339: ,,Indubitablement, pour certaine raison obscure, quelque chose ne ,va plus‘, de notre
temps, entre I’Homme et Dieu tel qu’on le présente a I'Homme aujourd’hui. Tout se passe présente-
ment comme si ’Homme n’avait pas exactement devant soi la figure du Dieu qu’il veut adorer.*

32 DD, 89.



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 97

punkt, jeder Weltanschauung zugrunde liegen: Wahrheit, ,,auf die jedes Urteil
entscheidend bezogen ist“,** und die man das Absolute nennt. Withrend nimlich
der Hinweis auf Wahrheit mit einem Achselzucken quittiert werden kdnnte, da
man ja nicht bestreite, dafl es Wahrheit gebe, sehr wohl aber ihre Erkennbarkeit,
stellte sich die Situation anders dar, wenn hinter der beschriebenen Selbstbe-
scheidung ein ganz prizises, wiewohl unausgesprochenes Vorverstindnis des
Absoluten identifiziert und als metaphysische, als okkult-theologische Voraus-
setzung kenntlich gemacht wiirde.

Bei dieser Suche nach den oftmals unbewufiten Implikationen, die das Den-
ken im Verlauf der Geschichte mitbestimmt haben und das zeitgendssische
Erbe ausmachen, ist Bruaire ein kundiger Fiihrer, ein betrachtlicher Teil seines
Oecuvres ist selbst dieser Suche gewidmet. Man hat tiber Bruaires Philosophie
auch aus diesem Grund geschrieben, sie spreche geradezu nur von Gott, kreise
vornehmlich um das Absolute, so da3 man seinem Werk sogar das Motto ,,de
capite dimicatur (in etwa: Mit dem Wesentlichen schlagen wir uns herum) vor-
anstellen kénne.** Fiir ihn entscheidet sich jede wichtige Philosophie genau
hier, ,,in dem, was sie zum Prinzip erhebt, in dem, was sie vom Absoluten aner-
kennt.*3

Fiir Bruaire steht jede Philosophie in unaufloslichem Verhdltnis mit einer
Metaphysik, die zumeist entschiedener ist, als ihr selbst bewuft ist. Das gilt
selbst und gerade dann, wenn ein solcher Zusammenhang abgewiesen wird,
,.selbst wenn Gott geleugnet und Begreifen abgelehnt wird.“3¢ Die Philosophie
kann sich nicht von ihrem Vorverstandnis des Absoluten befreien, denn ,,das Ab-
solute und seine Gestalten sind immer konstitutiv fiir die Systeme. Man leugnet
immer nur einen bestimmten Gott und weist immer nur einen bestimmten Gott
ab, und das immer im Namen eines bestimmten Absoluten. 37

Egal welche Position man einnimmt, auch wer sich in Schweigen hiillt, alles
philosophische Gebaren wird von Bruaire an ein Vorverstindnis des Absoluten,
des Géttlichen verwiesen. Denn daran, daf das Absolute und Gott synonym sind,
14t Bruaire keinen Zweifel: Die Aussage, Gott sei das Absolute, ist umkehr-

3 J.Méller, Absolut, in: LThK?, Bd. 1 (1957), 70. Vgl. H.M. Baumgartner, Absolut, Absolutes, in:
LThK3, Bd. 1 (1993), 78: ,,Gnoseologisch ist es dasjenige, was Voraussetzung u. Grdl. jeglicher Art
v. Geltung ist u. unabhéngig davon gilt, ob es erkannt wird od. nicht.“

3 Vgl. Tilliette, La philosophie et I’Absolu, 79. Vgl. R. Kiihn, Metaphysik als Onto-do-logie, in:
WiWei 50 (1987) 211-216, 213: ,,Keine weltanschauliche Entscheidung kann, solange der Mensch
ein geistiges Geschick hat und nicht auf Animalitdt reduziert wird, sich der Frage des Anderen im
prinzipiell-letzten Sinn entziehen. Fiir Claude Bruaire ist daher die mafgebliche Debatte, auch wenn
sie ausweichend in die Vergangenheit verwiesen wurde, in Wirklichkeit immer die Problematik des
Absoluten, des Goéttlichen und des Wesens Gottes.*

35 DD, 82.

36 PC, 10. Vgl. PM, 4: ,,Une philosophie peut bien nier le probléme de Dieu, comme probléme,
mais toujours en vertu d’une certaine conception de I’absolu qui est son inévitable présupposé. Vgl.
AD, 184: ,toute conception de I’homme, plus généralement toute Weltanschauung, enveloppe une
conception de I’ Absolu.*

37 PM, 158.



98 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

bar.3® Das heifit auch und vor allem, daf sich die Gottesfrage gemeinsam mit der
Frage nach dem Absoluten entscheidet, denn fiir Bruaire kann die Philosophie
nicht an einem anderen Unbedingten im prinzipiell letztgiiltigen Sinn interes-
siert sein als die Theologie. Die Frage nach dem Vorausgesetzten in einer jeden
Philosophie ist somit mehr als eine blo von auflen herangetragene Gretchen-
frage: Sie betrifft die Philosophie in ihrem Innersten. Neben der Rekonstruktion
der historischen, kulturell oder anders bedingten Wege, welche die Gottesfrage
im Lauf der Geschichte eingeschlagen hat, ist deswegen auch anders und tiefer
nach dem notwendigen Zusammenhang zu fragen, der zwischen der Gottesfrage
und dem Status des philosophischen Denkens besteht. Beides zu untersuchen,
den konkreten Verlauf wie die absolute Voraussetzung, das liegt im ureigensten
Interesse der Philosophie, wihrend auf der anderen, theologischen Seite immer
Rechenschaft dartiber abzulegen ist: ,,Was wére das fiir ein Glaube, der sich
nicht auch vor dem Forum der Philosophie bewéhren wiirde? Und was wire das
fiir ein Gott, der sozusagen in zwei Gotter auseinanderfiele, einen Gott der Bibel
und einen Gott der Philosophen?**

Man kann nun dagegen nicht einwenden, daf3 die Theologie — anders als die
Philosophie — ihren Gottesbegriff empfangen hat. Mit Bruaire wird man es im
Gegenteil fiir ganz und gar unmoglich halten, ein Absolutes erfinden zu kdnnen,
etwa als Resultat einer autonomen Deduktion. Vom Absoluten ist zwar zu sagen,
,dal} es wesentlich Resultat, dal} es erst am Ende das ist, was es in Wahrheit
ist,*" aber als Resultat des Nachdenkens, als Entfaltung seiner Momente ist das
Absolute selbst die Bedingungsmoglichkeit des denkerischen Nachvollzugs.
Das Absolute ist Resultat der Entfaltung seines Begriffs, nicht aber dessen Pro-
dukt.*! Vielmehr ist es als das absolut Erste und Letzte noch der Hintergrund al-
ler Voraussetzungen, die man zu machen nicht umhin kann. Wenn diese Voraus-
setzungen nicht deutlich gemacht werden, bleibt eine Art okkulter Ballast iibrig,
der gleichsam von unten her alles philosophische Bemiihen durchdringt. Bruai-
res ganzes Werk kann dagegen als ein Versuch gelesen werden, das verborgene
Absolute in den Systemen der philosophischen Denker ans Licht zu bringen, um
ihnen ein bestimmtes Absolutes gegeniiberzustellen, tiber das man sich nicht
auszuschweigen braucht.

Als Unbedingtes, Prinzipielles ist das Absolute Anfang und Ziel einer jeden
Suche nach dem Wahren. Jedes denkerische System, welcher disziplindren Zu-

3% AD, 182 (,,la proposition : Dieu est I’ Absolu, est convertible*), PM, 56 (,,Dieu est bien I’absolu*),
EE, 108 (,,]’absolu est Dieu®), 204 (,,I’absolu que la religion nomme Dieu®), FE, 72 (,,Dieu, en effet,
c’est le nom que les religions prononcent pour dire ce que la pensée de tout homme congoit comme
I’absolu‘), LD, 23 (,,Présupposés concernant I’ Absolu, que les religions nomment Dieu®). Die direk-
te Gleichsetzung des Absoluten mit Gott ist wenigstens seit Anselm von Canterbury geldufig, vgl.
R. Kuhlen, Absolut, das Absolute, in: HWP, Bd. 1 (1971), 12-31, 13.

3 P. Henrici, Der Gott der Philosophen, in: Glauben — Denken — Handeln, K6In 1993, 84-97, 84.
40" Hegel, Phinomenologie des Geistes, 21.

41 Vgl. Tilliette, La philosophie et I’ Absolu, 82: ,,En effet I’absolu est le plus souvent Dieu par pro-
lepse, il est Dieu au terme de son déploiement comme Esprit Absolu ... Bruaire est prét a admettre
avec Hegel que 1’ Absolu est résultat®.



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 99

ordnung es auch angehdrt, hat ein bewufites oder unbewultes, dafiir aber immer
ganz bestimmtes Verstdndnis vom Absoluten. Das bedeutet, daf3 das Absolute
immer schon vorgefunden wird, von der Philosophie genauso wie von der Theo-
logie. Es ist in jederlei Hinsicht vorgidngig, und dem Philosophen geziemt es, ,,zu
wissen, was man voraussetzt, was als Grund unserer Gedanken gedacht wird, als
Prinzip unserer Behauptungen und unseres Abweisens, statt sich selber im Ver-
stoBen der Metaphysik miBzuverstehen.*“*?

Die jeweils namhaft zu machenden Voraussetzungen betreffen nicht etwa blof3
das Problem der Existenz Gottes: Sie kliren den Status des Denkens tiberhaupt.
Wird ndmlich Gott als eine mit der Freiheit des Fragens inkompatible Vorausset-
zung abgelehnt, stellt sich die Frage, welchen Voraussetzungen (sc. Gotzen) das
Denken dann gehorcht. Oder ist es philosophisch, sich der Illusion der Voraus-
setzungslosigkeit hinzugeben? Philosophisch ist das Denken erst, wenn es sich
iiber seine Prinzipien klar wird, die das Denken konstituieren und iiber die es
nicht frei verfligen kann. Und ,,wenn sich das Fragen selbst befragt, wird es seine
eigenen Vorurteile entdecken, die den Sinn entstellen, den wir weder erfinden
noch setzen konnen, den Begriff, der sich der Einsicht auf absolute Weise aufer-
legt, weil er das Absolute als Begriff ist.“4* Das Absolute erschlieBt sich selbst
dem diskursiven Denken, setzt erst die Freiheit des Denkens ein und verleiht die-
sem alle Rechte, wenn sich das Denken nur darauf einldf3t. Das kann man die
Selbstreferentialitit des Absoluten nennen.*

Das Absolute kann mittels begrifflichen Denkens erreicht werden, weil es sich
selber zu denken gibt. Daher sind auch die Einwinde unstatthaft, solcherart ma-
che man das Absolute dem Begreifen untertan, man verendliche Gott, mit der
Konsequenz, da3 Gott dann nicht mehr Gott wire: ,,Indem man vom Absoluten
spricht, verendlicht man seinen Begriff, determiniert man seine Geltung®.*> Alle
Einwénde jedoch, die gegen eine begriffliche Unterwerfung Gottes laut werden,
scheinen fiir sich selbst vorauszusetzen, was sie zu bekdmpfen vermeinen: Sie
verkennen die Eigenart der begrifflichen Rekonstruktion tiberhaupt, die eben
nicht darin besteht, ein Universum schdopferisch aus sich selbst zu entlassen, und
die auch hinsichtlich ihres Sich-Einlassens auf die Wirklichkeit an diese gebun-

4 PM, 8. Vgl. DD, 82: ,Mieux vaut reconnaitre ses présupposés, nul n’en est exempt. Pourquoi?
Parce que nul ne peut s’empécher d’amarrer sa pensée a quelque principe. Mais qu’est-ce qu’un prin-
cipe, rigoureusement parlant, ¢’est-a-dire un principe sans principe, sinon une forme ou une autre de
’inconditionné, ¢’est-a-dire une conception, explicite ou non, claire ou obscure, de I’absolu? Tout le
reste est second, dérivé, conséquence, application.*

$PM, 27.

4 Vgl. R. Spaemann, Niklas Luhmanns Herausforderung der Philosophie, in: N. Luhmann, Para-
digm lost: Uber die ethische Reflexion der Moral, Frankfurt 1990, 47-73, 65f.: ,,Denken des Abso-
luten. Das Absolute kann nicht den Charakter eines Objekts haben, das auf ein Subjekt beziiglich ist.
Es muf selbstreferentiell gedacht werden, d.h. sein Gedachtwerden muf3 ein Moment an ihm selbst
sein.” 67:,,Und, wie es in der Einleitung der ,Phdnomenologie des Geistes‘ heilt: Wenn es — das Ab-
solute — nicht an und fiir sich schon bei uns wire und sein wollte, wiirde es der List spotten, sich sei-
ner bemédchtigen zu wollen.” Vgl. auch J.-P. Changeux, P. Ricoeur, Ce qui nous fait penser, Paris:
QOdile Jacob 1998, 246 (,,autoréférentialité de la normativité®).

4 A. Liebert, Der Geltungswert der Metaphysik (1914), zitiert bei Kuhlen, Absolut, das Absolute, 28.



100 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

den bleibt. Begriffliches Denken, wie es Bruaire versteht, setzt vielmehr voraus,
ein Bestimmtes addquat zur Sprache zu bringen, insofern es die Wirklichkeit
selbst ist, die sich als bestimmte zum Ausdruck bringt. Der Vorwurf, den Got-
tesgedanken in das endliche Ich einzuschlieen, hat dagegen zur Voraussetzung,
daf das philosophische Denken bei sich selbst beginne.

Bemerkenswerterweise ist es ausgerechnet die Bestimmung der Philosophie
als ,,das freie, von sich aus vollzogene Sicheinlassen auf das Seiende als sol-

ches®, das ,,von sich aus, ihrem Wesen nach, verlangt und bestimmt, dafl und wie

der Gott in sie komme*,*® welche die Blasphemie zu entlarven glaubt, die darin

bestehen soll, einen adiquaten Gottesbegriff zu erarbeiten.*’ Fiir sich selbst
glaubt diese Bestimmung der Philosophie den Vorwurf einer Verendlichung Got-
tes los zu sein. Sie spielt die Ikone des unsichtbaren Gottes (Kol 1,15), des Ganz-
Anderen, den sie (phdnomenologisch) in dessen Distanz zu bewahren sucht,
gegen das begriffliche Goétzenbild aus, den ontologischen Begriff, diese ,,Hypo-
stase des Satzes vom Grund®, die — von Hegel zu Feuerbach — das Menschliche
mit dem Géttlichen koinzidieren lieB.*® ,,Wahre“ Metaphysik dagegen, wie sie
profilierte Vertreter der neueren Phanomenologie verstehen, ,,ndhert sich an,
ohne zu beriihren,*’ verliBt die Pfade der Onto-theo-logie, die sich das Géttli-
che verfiigbar machen wollte, indem sie die radikale Andersheit, das gottliche
Proprium eliminierte.>

46 M. Heidegger, Identitit und Differenz, Pfullingen 1957, 46 f. Das Zitat macht sich J.-L. Marion,
L’Idole et la distance, Paris: Grasset 1977, 34, zu eigen. Vgl. auch Heidegger, Nietzsche, 14: ,,Es
gibt keine wahrhafte Philosophie, die sich irgendwoher anders als aus sich selbst bestimmen
konnte.*

47 Vgl. J.-L. Marion, De la ,,mort de Dieu“ aux Noms divins : I’itinéraire théologique de la méta-
physique, in: D. Bourg (Hrsg.), L’étre et Dieu, Paris: Cerf 1986, 103—130, 109f.: ,,.Le blasphéme de
I’athéisme conceptuel consiste sans doute a nier la réalité de Dieu, mais aussi bien a prétendre que le
concept dont il joue pour y parvenir épuise ou méme atteint adéquatement Dieu méme. Or le théisme
partage cette prétention fonciére (...) Dans I’un et I’autre cas, le concept s’approprie Dieu.*

4 Marion, L’Idole et la distance, 31. Vgl. Hegel, Phiinomenologie des Geistes, 529: ,,die gottliche
Natur ist dasselbe, was die menschliche ist, und diese Einheit ist es, die angeschaut wird.“ Feuer-
bach, so Marion, L’Idole et la distance, 30, formuliert nur den Verdacht, das Géttliche koinzidiere
nur insofern mit dem Menschlichen, als es sich von diesem niemals unterschieden habe.

4 E.Levinas, Totalité et infini, Den Haag: Nijhoff 1974, 81.

30" Mit unverhohlener Sympathie 148t sich J.-L. Marion bei der Autopsie des begrifflichen Kadavers
von F. Nietzsche anleiten. Nur dem gottbildenden Willen (Also sprach Zarathustra I, Auf den gliick-
seligen Inseln) war es moglich, Gott zu toten, da die Dammerung auf den moralischen Gétzen fillt;
niemand kann Gott sehen, ohne daf} Gott darob stiirbe, der Mensch lehnt nur das von ihm Erreichte
ab (Marion, L’Idole et la distance, 53). Die Illusion (,, Wahnsinn®) ,,Gott* kann nur fallen, weil es
sich dabei um ein Gotzenbild handelt, dem man zu nahe gekommen ist (Zarathustra I, Von den
Hinterweltlern). Nietzsches heiliger Zorn erregt sich mehr gegen den Begriff Gottes, denn auf die-
sen selbst (Antichrist § 16), denn es ist géttliches Privileg, nicht der ,,Nothdurft der Logik* unter-
worfen, sondern unbegreiflich zu sein (Morgenrdte V, § 544). Die Distanz, die Marion gegen das
Gotzenbild anfiihrt und als deren Kantoren er Nietzsche wie Holderlin anfiihrt, ist auch der Grund
fiir deren ,,enténébrement*: ,,Mais comme aspiré¢ a travers les idoles, jusqu’au divin méme, il (sc.
Nietzsche) y a succombé. Dionysos 1’a touché* (Marion, L’Idole et la distance, 105). Die ,,intimité
de I’homme au divin croit avec I’écart qui I’en contre-distingue, loin de le diminuer. Le retrait du di-
vin constituerait peut-étre sa figure ultime de révélation (ebd. 114 tiber Holderlin).



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 101

In grober Verkennung dessen, was begriffliches Denken sein soll, wird viel-
fach gewidhnt, dal3 ein in sich geschlossenes metaphysisches System Ausdruck
einer Gewalttat sei, die auf totalitdre Art versuche, sich die Wirklichkeit einzu-
verleiben. Neuerdings hat besonders Emmanuel Levinas an die Adresse der Sy-
steme den grundsitzlichen Vorwurf gerichtet, durch begriffliche Rekonstruktion
nichts anderes denn eine Assimilation des Universums betrieben zu haben. Ei-
gentliche Definition der Philosophie sei es, sich schon im voraus in dem Licht
eingeholt zu haben, das sie hétte leiten sollen, und das sei das untriigliche Sym-
ptom fiir die uniiberwindliche Allergie, welche die selbstische Philosophie ange-
sichts des anderen empfinde.”! Die Systeme seien in ihrem Bestreben, das
Ganze der Wirklichkeit zu beherrschen, Ausdruck eines Imperialismus des den-
kenden Ichs. Aus diesem totalitdren Anspruch stammten alle anderen Totalitaris-
men, deren Inbegriff der Krieg sei, fiir welche Deutung das Diktum Heraklits als
Zeuge herangezogen wird, der Krieg sei Vater aller Dinge.>

Ahnlich, wenngleich unter anderen Vorzeichen, kommt das ausdriicklich gegen
Hegel — den Prototyp des Systematikers — gerichtete Wort Adornos zu stehen:
,.Das Ganze ist das Unwahre.*>* Letztlich ist es der Anspruch des menschlichen
Geistes, eine alles auf sich reduzierende Totalitdt aus sich heraus errichten zu wol-
len, der von Adorno stilsicher als gefihrliche Borniertheit entlarvt worden ist.>*
Anders aber als bei Levinas wird an der Moglichkeit festgehalten, daf in einer Art
»zweiter Aufkldrung® das bestimmende Denken selbst seine eigenen Anspriiche
beschneidet, um Raum fiir die Erfahrung des ,,Nichtidentischen zu schaffen.*
Trotzdem: Die von der Kritischen Theorie, ihren Epigonen und weiterfithrenden
Denkern inkriminierte ,,Reduktion von Natur auf Einheit®, die nur um den Preis
der ,,Verwerfung des nicht positiv Bestimmbaren durch die philosophierende

I E. Levinas, La trace de ’autre, in: En découvrant I’existence avec Husserl et Heidegger, Paris:

Vrin 1982, 187-202, 188: ,,La philosophie est atteinte, depuis son enfance, d’une horreur de 1’ Autre
qui demeure Autre, d’une insurmontable allergie; 189: ,,La philosophie de Hegel représente 1’abou-
tissement logique de cette allergie fonciere de la philosophie (...) L’action a I’avance récupérée dans
la lumiere qui devait la guider, c’est peut-étre la definition méme de la philosophie.*

52 Vgl. Levinas, Totalité et infini, IX f. (Ontologie als unausweichliche Ordnung des Seins und sei-
ner Gewalt), vgl. A. Peperzak, Der Andere und die Metaphysik. Emmanuel Levinas als Kritiker der
westlichen Ontologie, in: A. Halder et al. (Hrsg.), Religionsphilosophie heute, Diisseldorf 1988,
104-117, 106: ,,Es ist eine Grundthese von Emmanuel Levinas, daf die westliche Philosophie von
Parmenides bis Heidegger unter der BotmaBigkeit der Begriffe Totalitdt und Identitdt steht, und dafl
die damit verkniipfte Stellung des Erkenntnissubjekts die eines Ego ist, das sich als Zentrum seines
theoretischen Universums betrachtet.”

33 Adorno, Minima Moralia, 56, gegen Hegel, Phiinomenologie des Geistes, 21: ,,Das Wahre ist das
Ganze.* Zur neueren Variante ,,Krieg dem Ganzen!* (J.-F. Lyotard) vgl. J. Lau, Der Jargon der Un-
eigentlichkeit, in: Merkur 52 (1998) 944-955.

3% Vgl. Adorno, Negative Dialektik, 199: ,,Geist, der Totalitit sein will, ist ein Nonsens, dhnlich den
im zwanzigsten Jahrhundert arrivierten Parteien im Singular, die keine andere neben sich dulden, und
deren Namen in totalitdren Staaten als Allegorien unmittelbarer Gewalt des Partikuldren grinsen.*

35 Vgl. Adorno, Negative Dialektik, 145 f., H. Staudinger, M. Horkheimer, Um die Zukunft von
Aufklarung und Religion, Wuppertal 1991, 92-96 (Anliegen der zweiten Aufkldrung als véllige
Neukonzeption der Metaphysik angesichts der bisherigen Vereinnahmung des Fremden durch philo-
sophischen Imperialismus).



102 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

Abstraktion® ,,Prinzipien der Naturbeherrschung® stiftet,>® trifft sich mit Motiven
bei Levinas, fiir die das von Franz Rosenzweig tibernommene Diktum ,,von Ilo-
nien bis Jena“ stehen mag. Die von Adorno und Max Horkheimer skizzierte Dia-
lektik der Vernunftgeschichte zwischen Naturverfallenheit und Naturbeherr-
schung kommt dank der Griffigkeit solcher Formulierungen wie auch im Namen
des von Levinas eingeklagten ethischen Imperativs zu spiter Geltung.>’

Der vermeintliche Anspruch der Philosophie, voraussetzungslos zu verfahren,
krankt einerseits an der Verwechslung von Voraussetzung und Vorurteil, anderer-
seits steht er in engem Zusammenhang mit dem neuerdings beliebten Dogma von
der prinzipiellen Unabschliebarkeit des philosophischen Denkens. Da es dem
Philosophen um die Freiheit seines Denkens geht, kann er sich nur schlecht mit
einer wie auch immer vorgegebenen Wahrheit abfinden. So wird er die evangeli-
sche Befreiung durch die Wahrheit (Joh 8,32) dahingehend prézisieren, daf} die
Suche nach der Wahrheit es ist, in der die Freiheit des philosophischen Denkens
ihre Verwirklichung erfihrt.’® Man wird aber den Verdacht nicht los, daB die
Philosophie ihre Aufgabe mehr in der prazisen Formulierung ihres Fragens sieht
denn im Anbieten konsistenter Antworten, wenn diese Antworten etwas Verbind-
liches und Verpflichtendes, etwas Fertiges bzw. Starres haben.>

% K. H. Haag, Der Fortschritt in der Philosophie, Frankfurt 1983, 16.

57 Motivgeschichtliche Parallelen bei W. Lesch, Philosophie als Odyssee, in: G. Fuchs (Hrsg.), Lange
Irrfahrt — grofle Heimkehr, Frankfurt 1994, 157-188. Als weiteres Motiv hat die im (feministischen)
Fahrwasser der ,,école freudienne® J. Lacans unterstellte Gleichsetzung von Logos und ménnlich-herr-
schaftlicher Sexualitéit (Phallogokratie) zu gelten, vgl. L. Irigaray, This Sex Which Is Not One, Ithaka:
Cornell UP 1985:,,0hne Zweifel ist dieses Begehren (sc. der Frau) vom Logos unterdriickt worden, der
das Abendland seit der Zeit der Griechen beherrscht™ (zit. bei M. Lau, Das Unbehagen im Postfemi-
nismus, in: Merkur 52 [1998] 919-928, 924). Via Dekonstruktion (Derrida) triftt sich die Sprengung
des Selbst durch das andere bei Levinas ohnehin mit Motiven der Postmoderne.

¥ Vgl. PM, 131: 11 est une affirmation, dans le message du Christ, que tout philosophe accorde
spontanément, au point d’y reconnaitre sa propre formule dérobée : ,La vérité vous rendra libre.
Mais il n’y adhére pas sans vouloir la compléter en explicitant un sous-entendu. Il faudrait, selon lui,
adjoindre ,la recherche de la vérité*“. So hat beispielsweise F. Schlegel im Kantischen Dogma von
der Unerkennbarkeit ,,absoluter Wahrheit“ die ,,Urkunde fiir die Freyheit der Gedanken und des Gei-
stes“ gesehen, mit der bemerkenswerten Schlulfolgerung: ,,Die Wahrheit ist relativ** (Transzenden-
talphilosophie [1800/01], zitiert bei Kuhlen, Absolut, das Absolute, 20).

% Die Verabschiedung gesicherten Wissens zugunsten ,,unablissige(n) Suchen(s) nach Wahrheit
(K.R.Popper, Logik der Forschung, Tiibingen ¢1976, 225) findet sich freilich schon bei Lessing:
,Nicht die Wahrheit, in deren Besitz irgend ein Mensch ist, oder zu sein vermeint, sondern die auf-
richtige Miihe, die er angewandt hat, hinter die Wahrheit zu kommen, macht den Wert des Men-
schen ... Wenn Gott in seiner Rechten alle Wahrheit, und in seiner Linken den einzigen immer regen
Trieb nach Wahrheit, obschon mit dem Zusatze, mich immer und ewig zu irren, verschlossen hielte,
und spriache zu mir: wihle! Ich fiele ihm mit Demut in seine Linke, und sagte: Vater, gib! die reine
Wahrheit ist ja doch nur fiir dich allein!“ (G.E. Lessing, Eine Duplik, in: Gesammelte Werke, Ber-
lin 1956, Bd. VII1, 27), vgl. GlaBer, Verweigerte Partnerschaft?, 125 f. Der frivole Vorzug, den Les-
sing der Suche vor der Wahrheit gibt, steht in Zusammenhang mit einer Vorstellung, iiber die Jacobi
Bericht erstattet: ,,Mit der Idee eines personlichen, schlechterdings unendlichen Wesens, in dem un-
verdnderlichen Genusse seiner allerhdchsten Vollkommenheit, konnte sich Lessing nicht vertragen.
Er verkniipfte mit derselben eine solche Vorstellung von unendlicher Langeweile, daf3 ihm angst und
weh dabei wurde® (H. Scholz [Hrsg.], Die Hauptschriften zum Pantheismusstreit zwischen Jacobi
und Mendelssohn, Berlin 1916, 77, 95, zit. bei Deku, Einiges tiber Wahrheit, 114). Vgl. auch die
Verse aus Schillers Kassandra: ,,Nur der Irrtum ist das Leben, Und das Wissen ist der Tod*.



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 103

Die Philosophie steht offenkundig vor einem Dilemma. Auf der einen Seite
glaubt sie, sich von einem Eindringen alles Nicht-Philosophischen befreien zu
miissen und nur so die Eigensténdigkeit ihres Unterfangens sichern zu kénnen.
Davon zeugen beredt die vielfiltigen Letztbegriindungsversuche, die sich mitt-
lerweile Hausrecht in vielen Bereichen erworben haben. Auf der anderen Seite
hat sie Angst vor dem Resultat — dem Ganzen —, ohne zu sehen, daf3 man sich da-
vor nur zu fiirchten hat, wenn es tatsachlich das sich autonom aus sich selbst ent-
lassende und vollkommen voraussetzungslos verfahrende Denken ist, das dieses
Ganze zum Resultat macht.

Freilich stammt der Mythos des sich selbst entlassenden Denkens aus einer
Engfithrung, die zum schwierigen Erbe der Vernunftgeschichte gehdrt. Bruaires
Auffassung der Vernunft als vernehmendes, ontologisch an die bestimmte Wirk-
lichkeit gebundenes Vermdgen steht in Widerspruch zu einer verbreiteten Auf-
fassung von Vernunft, die am besten als instrumentell zu bezeichnen ist. Dieses
Vernunftverstdndnis hat ihr Ideal in der naturwissenschaftlichen Erkenntnis-
weise und gipfelt in der Konstitution des Forschungsgegenstandes durch das ex-
perimentelle Verfahren. Dieses Denken, zu dem die Neutralisierung aller Her-
kunftstraditionen und das Griinden auf den Menschen allein konstitutiv gehort,
ist unter der Hand zum Leitbild der Vernunft iiberhaupt geworden.®® Wie heut-
zutage nun Kritik gegen die Kehrseiten der modernen Errungenschaften erhoben
wird, ohne sich aber grundsitzlich von einer uneingeschriankt positiven Haltung
zu den leitenden Ideen 16sen zu konnen, die diese Errungenschaften ermoglicht
haben,®' wird gegen die Auswiichse dieser herrschenden Vernunft zwar vielfach
Protest laut (auch gehort Technikschelte zum Standardrepertoire zeitgendssi-
scher Philosophie), von der grundlegenden Identifizierung von Vernunft und
Freiheit qua Autonomie sind bislang aber noch keine Abstriche gemacht worden.

Mit der Vernunft, die sich als Freiheit begreift, befindet man sich allerdings in
Gesellschaft des Absoluten: Der autonome Vernunftvollzug ist dem Modell der
absoluten Freiheit Gottes nachgebildet.®> Und es ist einigermaBen knifflig, das,

% Vgl. FE, 32: ,,Ce qui est visible pour la science est ce que la science décide de rendre visible®.
O. Marquard, Zeit und Endlichkeit, in: Skepsis und Zustimmung, Stuttgart 1994, 45-58, 51 (,,Fort-
schrittswelt ist Neutralisierungswelt™); diese Verkiirzung gehort zur ,,Absolutmachung des Men-
schen® (ders., Apologie des Zufilligen, in: Apologie des Zufilligen, 117-139, 121).

¢ Vgl. O. Marquard, Medizinerfolg und Medizinkritik. Die modernen Menschen als Prinzessinnen
auf der Erbse, in: Skepsis und Zustimmung, 99-109. Merkwiirdigerweise scheint Wissenschafts-
skepsis Wissenschaftsglaubigkeit nicht zu beeintrdchtigen, vgl. FE, 30f.

92 Vgl. H. Krings, Freiheit I-111, in: StL7, Bd. 2 (1986), 696704, 697 (erste Ausprigungen des Frei-
heitsbegriffs ,,in der Lehre von der absoluten F. Gottes“, kosmische Ordnung ,,in der absoluten
F. Gottes begriindet; ,,Diese Zurilickfithrung von Ordnung auf F. ibernahm die menschliche Ver-
nunft als einen Grundtopos fiir sich selber, als sie in dem halben Jahrtausend zwischen Ockham und
Kant — aus der Riickbindung in die Offenbarungsreligion sich 16send und unabhéngig von der Theo-
logie — sich auf ihr eigenes Wesen besann. Die Ordnungen, Gesetze und Regeln, welche das Handeln
der Individuen, die RechtmaBigkeit der Institutionen, schlieBlich auch den Ablauf von Naturprozes-
sen [Technisierung der Natur] bestimmen oder bestimmen sollen, haben ihren Ursprung in der Ver-
nunft, die sich als F. begreift. Die Vernunft selbst ist es, welche die Gesetze gibt. Sie ist ,autonom®.
Dieser Primat der F. als Vernunftautonomie wurde das Signum der neuzeitlichen F.sgeschichte).



104 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

was eine absolute Freiheit vielleicht kann, namlich positive und negative Freiheit
gleichzeitig zu sein, im endlichen Wesen Mensch zusammenzudenken. Zum Pro-
gramm der Autonomisierung der Vernunft, das heif3t ihrer Ineinssetzung mit Frei-
heit, gehort etwas, worauf besonderes Augenmerk zu richten ist: Wenn Freiheit
hier dem Vorbegriff der Voraussetzungslosigkeit gehorcht, ergibt sich eine erste
Schwierigkeit, da8 sich ndmlich eine Freiheit zwar von allem 16sen kann, nicht
aber vom Akt dieser Losung. Und dieser Akt impliziert genau das, wovon er sich
16st, so daf3 er ausschlieBlich in der Bestimmung dessen besteht, was er leugnet.
Eine zweite Schwierigkeit, die sich sogleich daraus ergibt, ist dann folgende:
,,Die Freiheit ohne Voraussetzung muf} sich durch eine absolute, dafiir aber leere
Negativitit vordefinieren, das heiflt nach dem Modell eines Gottes, der setzt, was
er voraussetzt, und gleichzeitig voraussetzt, was er setzt, der aber durch angebo-
rene Sterilitdt dazu verurteilt ist, nichts wirklich setzen zu kénnen.“®> Das reine
Bewulitsein, von dem der vermeintliche Beginn des Denkens aus sich selbst aus-
gehen muB, ist getreues Abbild eines vollkommen relationslosen Absoluten, des-
sen Schopfungsmacht genauso willkiirlich erscheint, wie der Beginn des Philoso-
phierens aus dem leeren Subjekt heraus nicht nachzuvollziehen ist.%*

Das hat eine weitere Konsequenz, die man gar nicht lange zu suchen braucht:
Wirkliche Freiheit glaubt sich nur als unbestimmte, wahlfreie verstehen zu kon-
nen. SelbstbewuBtsein kommt gemeinsam mit Selbstbestimmung unter Selbstge-
niigsamkeit zu stehen. Die Gleichung Vernunft = Freiheit hat somit rein negativen
Charakter und lauft auf ein System der Verweigerung hinaus, das Bruaire schlicht
,Humanismus* nennt: ,,Der Mensch ist Prinzip und Ziel des Wissens wie des
Tuns.“®® Diese prinzipiell gefaBte Selbstgeniigsamkeit des solus homo schliefit

% PM, 135. Vgl. DD, 64: ,,Encore faudrait-il que ,liberté* soit quelque chose, signifie un acte pré-
cis, une action reconnaissable, effective, positive. Nous savons qu’elle I’est quelque fois. Du moins
le croit-on, quand on choisit, quand on s’engage, quand on agit. Encore faut-il admettre qu’une ac-
tion puisse s’imposer aux lois du cours du monde, échappe au déterminisme social et biologique (...)
11 est aussitot manifeste qu’une telle liberté ne saurait étre absolue, étre 1’absolu méme. Tout choix
est en situation, relatif, et toute action limitée, grevée de contingence (...) En fait, il est vrai que la
liberté, en un sens, signifie 1’absolu, quand elle désigne le tout ou rien de I’indépendance, la rupture
de tout lien, I’inconditionné. Mais c’est précisément quand elle est toute négative, indéterminée,
indiscernable du néant, quand aucun savoir ne peut I’appréhender, quand elle s’efface dans le silence
pour ne pas étre prisonniere des mots eux-mémes, quand elle est imprenable, parce qu’elle est vide
et nulle. Ou bien la liberté a quelque réalité, mais elle n’est pas absolue, ou bien elle est absolue et
n’est méme pas une idée.”

% Tatsichlich entspricht dem absoluten Anfang des Denkens bei sich selbst am besten der spit-
mittelalterliche Willkiirgott, der als das ,,bose Geschick des Seins* (M. Heidegger, Holzwege, Frank-
furt 1950, 325) auftritt, vgl. W.Franzen, Von der Existentialontologie zur Seinsgeschichte, Meisen-
heim/Glahn 1975, 114, 120. Zum Sein bei Heidegger als ,,Surrogat des christlichen Glaubens* oder
,Pseudonym Gottes“ vgl. K. Griinder, Heideggers Wissenschaftskritik in ihren geschichtlichen Zu-
sammenhéngen, in: APh 11 (1961) 312-335, 330, O. Marquard, Drei Bemerkungen zur Aktualitét
Heideggers, in: G. Dautzenberg (Hrsg.), Theologie und Menschenbild, Frankfurt 1978, 244247, 244.
%5 Négation et dépassement de I’humanisme (018), 269 (Humanismus ist Ausdruck des Willens,
sich von allem, was der Mensch nicht ist, auszuschlieBen, sei es die Natur oder Gott). Vgl. PM, 18:
,,L’homme est sa propre origine et sa propre mesure, reniant toute parenté divine ou naturelle. C’est
pourquoi I’humanisme ne rallie aucune doctrine de la nature humaine. Son concept est purement
négatif et, si la liberté est son identique expression, il faut renoncer a lui conférer un statut positif :



Exkurs: Politik und Metaphysik 105

alles aus, was den Menschen sich selber entfremden konnte. Kraft seiner Autar-
kie unterhélt der Mensch deswegen auch keinerlei Verwandschaftsverhéltnisse zu
Gott oder der Natur, sondern ist sich selbst Ursprung und Ziel. Durch diese Un-
abhéngigkeit ist sich der Mensch selbst sein Absolutes, womit allerdings die
Nicht-Relativitit des Menschen dem Verstidndnis des Absoluten als Bruch und
Negation gehorcht. Der Mensch etabliert sich unter den Auspizien einer Theolo-
gie absoluter Irrelativitit als Bild und Gleichnis eines unerreichbaren Gottes.%

Exkurs: Politik und Metaphysik

Es gibt ,,weder in der Politik noch sonst in einem menschlichen Werk einen ab-
soluten Anfang.“*’ In der Sphére des Politischen finden sich deutliche Belege fiir
die These, daB} ein ganz bestimmtes, wiewohl unausgesprochenes Absolutes im
Hintergrund der meisten Systeme steht. Nicht weil es unausgesprochen ist, son-
dern wegen seiner eigentiimlichen Prézision ist mit diesem Absoluten buchstéb-
lich kein Staat zu machen.

Fiir Bruaire gibt es ,,kein anderes politisches Problem als das der Freiheit.
Aber das der Freiheit in der Gesellschaft, in den Beziehungen zu anderen, die sie
gefihrden.“®® Im gesellschaftlichen Gefiige werden einzelne Freiheiten durch
die Macht zueinander vermittelt, die eine Rechtsordnung errichtet. Politisch
sanktionierte Macht erlaubt tatsdchliche Freiheit und hat ihre Berechtigung allein
darin, der Freiheit dadurch zu dienen, daf sie eine Gerechtigkeit garantiert.%” Ver-
steht man nun unter Freiheit die bloBe Abwesenheit von heteronomer Bestim-
mung (Freiheit wovon), tritt die Instanz, die sie ermdglichen will, nur von auflen

negativité imprenable, elle est rupture, échappement, négation. Liberté nue et muette, délestée d’ani-
malité et de nécessité rationnelle, vidée de tout contenu, informe dans sa spontanéité absolue.” Viel-
fach wurde Luthers Theologie mit Nominalismus und Humanismus in Verbindung gebracht, wenn
nicht gar versucht wurde, jene von diesen aus zu erklaren. Lutherische Theologie hat aber weniger
Nominalismus oder Humanismus zur Grundlage, als vielmehr deren Grundlage zum Fundament:
den unendlichen Abstand zwischen Gott und Mensch.

% Vgl. Heidegger, Sein und Zeit, 298 (Entschlossenheit bringt ihr Wozu erst im Entschluf3 selber
hervor), C. Schmitt, Politische Theologie, Miinchen 1934, 13 (,,die Entscheidung macht sich frei von
jeder normativen Gebundenheit und wird im eigentlichen Sinne absolut®); vgl. Deku, Formalisie-
rungen, in: Wahrheit und Unwahrheit der Tradition, 407-424, 421: ,,Setzungsvernunft ohne jede
Partizipation. Oder der freie Wille reduziert sich auf Spontaneitit, da es theoretisch einsichtige
Griinde fiir ihn gar nicht geben darf.

7 RP, 41.

% RP, 7. Vgl. FE, 32: ,Le politique reléve d’une instance purement métaphysique. Pourquoi? parce
que la fonction premiere du politique, deés lors qu’il n’est pas simplement gestionnaire de la vie,
comme |’état de nature pour les fourmis, c’est de garder le droit des personnes et de le promouvoir.
Mais garder le droit des hommes, c’est garder les moyens d’exercer leur liberté. Or la liberté ni ne se
voit, ni ne s’observe, ni ne se vérifie, ni ne se mesure. Elle est toute d’ordre métaphysique.*

% Vgl. E.-W. Béckenforde, Freiheit IV-V, in: StL’, Bd. 2 (1986), 704—713, 704 (,,F. muB, damit
sie Bestand und Sicherung erhilt, als Recht formuliert und anerkannt werden®), 705 (,,Erst im Recht
und durch Recht wird F. als bestdndige, gesicherte F. und als F. fiir alle moglich. F. hat und findet
im Recht die sie ermdglichende und vermittelnde Form (...) Deshalb kommt es zur Verwirklichung
von F. darauf an, da3 das Recht seinerseits auf F. ausgerichtet ist und sie zu seinem Zweck hat®).



106 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

an sie heran. Die an sich unbegrenzte Freiheit wird begrenzt und schickt sich nur
darein, weil ihr gleichzeitig Abwehrrechte zugesprochen werden, die sie vor will-
kiirlichen Eingriffen schiitzen. Das ist das Schema der sogenannten Vertrags-
theorien: Eine Rechtsordnung sichert die Freiheit des einzelnen, besondere Inhalte
werden nicht gesetzt. Besondere Inhalte, in deren Wahl Freiheit ihre Verwirkli-
chung erfahren hitte, diirfen gar nicht gesetzt werden, denn das Zustandekommen
der Rechtsordnung ist an eine nur formale Entduflerung der durch sich selbst
schon vollbestimmten Freiheit gebunden.”® Mit dieser bemerkenswerten Einheit
von Unbestimmtheit und Selbstbestimmung fallen in einem Individuum die Mo-
mente von Allgemeinheit und Einzelheit zusammen, wobei der unbegrenzten Frei-
heit gerade wegen ihrer Unbestimmtheit eine universale Dimension eignet.”!
Durch den Ausfall der Besonderheit, die Freiheit weniger relativiert als vielmehr
konkretisiert (Freiheit wozu), erscheint die Freiheit als unbedingt: Sie ist absolut,
sie ist das Absolute. Ist sie dann doch eine vielféltige, ,,ist die Alternative einfach:
Entweder jedes Individuum bleibt gemiaf3 der Vorstellung des Naturzustands allen
anderen gegeniiber abwesend und gleichgiiltig, oder aber alle Freiheiten ver-
schmelzen, um nur eine zu bilden, das ist der Vertrag. In beiden Fallen ist die Frei-
heit eine, unteilbar, unverduferbar, souveran. Im zweiten, dem politischen Fall, der
metaphysisch mit dem ersten, apolitischen, anarchischen identisch ist, sind die In-
dividuen entiuBert und der allgemeine Wille ist absolut.*"?

0 Vgl. Béckenforde, Freiheit, 706: ,,Der einzelne lebt, einer Monade gleich, in einer als schon
abgeschlossen vorgestellten (potentiell unbegrenzten) F., fiir die die anderen Menschen als Grenze
der eigenen Ausdehnung erscheinen, nicht aber — konstitutiv — als Bedingung der Entfaltung des ei-
genen Menschseins.” Vgl. Art. 4 der ,,Déclaration des droits* von 1789: ,,Die Freiheit besteht darin,
alles tun zu konnen, was einem anderen nicht schadet. So hat die Ausiibung der natiirlichen Rechte
eines Menschen nur diejenigen Grenzen, die den anderen Gliedern der Gesellschaft den Genuf3 der
gleichen Rechte sichern. Diese Grenzen konnen allein durch Gesetz festgelegt werden® (zit. bei
Bockenforde, ebd.).

71 Vgl. Bockenforde, Freiheit, 706: ,,Die Frage bleibt, ob dieses Verstindnis von F. und ein darauf-
hin gestaltetes Recht den Anspruch auf Selbstbestimmung schon einzulésen vermdgen. Denn wegen
der Beliebigkeit ihrer Inhalte kann eine F., die als Selbstbestimmung gerade in der Wahl zwischen
diesen Inhalten besteht, keinen gesicherten Bestand haben; ihr fehlt die Orientierung an einem Wor-
aufhin, das in F. ergriffen wird, und sie schlieB3t — folgerichtig — auch die Verfehlung des eigenen
Selbst (und damit der Selbstbestimmung) mit ein.“ Mit den Kategorien von Allgemeinheit, Be-
sonderheit und Einzelheit 148t sich sehr schon die im angelsdchsischen Raum gefiihrte Debatte um
Liberalismus und Kommunitarismus einfangen. Die kommunitaristische Einbettung der Freiheit in
gewachsene Strukturen erlaubt die Realitédt von Sittlichkeit und Recht, verfehlt aber durch Verzicht
auf die universalistischen Tendenzen des Liberalismus die Allgemeingiiltigkeit ihrer Prinzipien. Der
Kommunitarismus relativiert sich selber, wihrend der Liberalismus auf eine leere Uniformitét
abzielen mufl und darin totalitdre Ziige gewinnt. Beide Kontrahenten abstrahieren von einem we-
sentlichen Element; es muf} aber jede lebendige Wirklichkeit, auch der ,,Staat ein System von drei
Schliissen” sein (Hegel, Enzyklopédie § 198).

72 Politique et métaphysique (039), 143. Rousseau hat in seinem ,,Gesellschaftsvertrag* (Du Con-
trat social [1762], I, VI) systematisch die Freiheitsmetaphysik Descartes angewandt, vgl. RP, 199
(,,mime rousseauiste de 1’absolue liberté*). ,,Comme individu, je suis serf, de part en part ; comme
membre ,a part entiére‘ de la volonté générale, je suis absolument libre, jusqu’au despotisme sans
réserve. Robespierre le saisira adéquatement, envoyant les individus a I’échafaud au nom de leur
absolue liberté” (RP, 201f.). Vgl. das erhellende Kapitel ,,Die absolute Freiheit und der Schrecken*
in Hegel, Phdnomenologie des Geistes, 414—422.



Exkurs: Politik und Metaphysik 107

So wird die Entstehung eines Staates erklart: Die Dialektik von Individuum
und Gemeinschaft wird dadurch gelost, da3 die Gemeinschaft nun ein Indivi-
duum bildet, wobei diesem Grof3subjekt auch dasselbe Absolutheitsattribut zu-
kommen muB.”® Aus der Unbestimmtheitsregel ergeben sich aber ganz erheb-
liche Konsequenzen fiir die weiterhin blof3 dullere Rechtsordnung: Weil dieser
Staatsmythos ndmlich auf genau dieselbe Art und Weise Gesetze erlidfit, wie
Descartes’ Gott die Ideen, denen nur darum Wahrheit zukommt, weil er sie er-
schaffen hat,” steht den Gesetzen auch gottliche Unfehlbarkeit zu, was jeden be-
stehenden Staat zum Rechtsstaat macht. Diese Ununterscheidbarkeit ist wohl die
hartnickigste Wurzel der groen und kleinen totalitdren Anwandlungen unserer
Zeit, ob es nun ein Despot ist, der sich zum Orakel des souveridnen allgemeinen
Willens macht, oder aber im Namen der Unteilbarkeit des anorganischen Wil-
lens eine Despotie der Mehrheitsentscheidungen errichtet wird, die sich wegen
ihrer proklamierten Unvermitteltheit zum allgemeinen Willen iiber Minderhei-
ten hinwegsetzt und nur schlecht mit den Vermittlungsinstanzen parlamentari-
scher Demokratien abfindet.

Mit der notwendigen Einzigkeit der gemeinsamen Freiheit findet sich Entspre-
chendes in den internationalen Beziehungen wieder. Die Freiheiten kdnnen nach
auflen wie nach innen nicht zusammengehen: Die nicht miteinander zu vereinba-
renden Willen treten als Nationen in gegensitzliche Beziehungen, sofern sie nicht
durch einen internationalen ,,Vertrag™ in die ,,Eine Welt* hinein verschmelzen.
Nationalismus und Anarchie haben somit ,,dieselbe Metaphysik zum Prinzip, mit
ihrer unbeugsamen Regel des Alles oder Nichts.*” Das findet sich in politischen
Theorien wieder: Innere politische Antagonismen werden zum Zweck der gesell-
schaftlichen Einheit nach auf3en transportiert, und in den latent gegnerischen Be-
ziehungen, die aufrechterhalten werden, erfahren die konfliktméichtigen Gebilde

73 Vgl. AD, 208: ,,Pour la liberté de chacun, le désir se singularise en proposant 1I’Absolu de cette
méme liberté. La catégorie d’Absolu exclut la pluralité et exige 1’unicité du terme visé (...) De plus,
ce désir est volonté de perfection, d’absolue maitrise et de puissance personnelle illimitée (...) La
théorie anthropologique effectuera la conciliation en chacun et pour tous de la liberté et du désir en
prescrivant une politique qui résoudra le double probleme : singularité nécessaire a I’avénement
d’une liberté absolue — a concilier avec la multiplicité des individus (...) L’Etat sera congu comme
volonté universelle réalisée, universel concret de la liberté absolue d’un Nous actuel, souverain
définitivement établi dans son régne incontestable (...) L’Etat, dans son unicité, par son universalité,
fait exister la liberté absolue d’une societé conciliée dans son corps aux membres fusionnés.*

™ Vgl. Abstraction juridique et revendication légitime (025), 78: ,,pour étre effective, la liberté
doit étre une et unique, comme ,volonté générale‘. Elle secrétera la Loi 1égitime, comme le Dieu
de Descartes invente 1’ordre des raisons. Mais celui qui parle la loi, qui en est I’organe et ’oracle,
disposera de la toute puissance de la ,volonté générale‘, sans pouvoir établir sa propre délégation.
Le gouvernement de fait sera indiscernable du gouvernement de droit.* Vgl. auch PM, 161 (zum
Nominalismus in Descartes” IV. Metaphysischer Meditation [1641]): ,,Liberté et absolu étant des
termes réciproques, le jugement inconditionné n’est point une proposition puisée au discours, il est
négativité pure, décision singuliere et étrangere aux mots. Et il en est ainsi éminemment et premie-
rement de Dieu qui n’est point Logos, mais invente et crée les idées dont certaines sont offertes a ma
liberté (...) L’infaillibilité divine se confond donc avec la toute puissance de son absolue liberté.”

> RP, 204.



108 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

ihre Einheit.”® Diese Theorien setzen aber wiederum ein Absolutes voraus, das
per definitionem einzig ist, so dafl das Anerkennungsverhiltnis der Freiheiten
untereinander notwendigerweise zu hegemonialen Bestrebungen verkommen
mufl. Mit seinem axiomatischen Epigramm vom Kriege als der Fortsetzung der
Politik mit anderen Mitteln hat besonders Clausewitz diese Ansichten befordert.
Aber die Hegemonie nach auflen, die den nationalen Willen biindeln soll, wird
nicht mehr als der Ausdruck eines dominanten Strebens im Innern sein. Das Maf}
der Beschrinkung anderer Freiheiten ist die Schwundstufe der eigenen.

Die Vorstellung eines Kampfes aller gegen alle hat sein Wahres darin, daf3 es
fiir die Freiheit notwendig ist, als solche auch anerkannt zu werden. ,,Was

schlicht bedeutet, da3 die Unabhdngigkeit sich als solche wissen muf, ihrer

selbst versichert sein muf3, ansonsten sie unbewuf3t und keine Freiheit wire*.”’

Das gegenseitige Anerkennungsverhéltnis, das jede Gemeinschaft erst ermdg-
licht, macht alle Bestrebungen, die Menschheit in der Einheitswelt zueinander
finden zu lassen, zur immerwihrenden Utopie.”® Anerkennung ist eine positive
Beziehung, die zur Grundlage hat, dal Anerkennende und Anerkannte jeweils
mit sich eins seien. Ohne die Relation zum anderen erschopft sich die Freiheit
nur in einer sterilen Isolation. Gleichwohl hat die Offnung zum anderen die aus-
schlieBliche, negative Bewegung zur Bedingung, ,,durch die eine Gesellschaft
sich auf sich selbst konzentriert, um ihre Freiheit zu gewinnen.*”

76 RP, 72 mit Verweis auf C. Schmitt, Der Begriff des Politischen (1932), Berlin 1963. Der fiir das
Selbst konstitutive Blick des anderen kann nur dann vom Selbst produziert werden, wenn das Selbst
von sich auch nur eine schéibige Meinung hat. Vgl. die vollige Fehlbestimmung bei P. Sloterdijk, Der
starke Grund, zusammen zu sein, in: Die Zeit. Dossier 2 (2. Januar 1998) 9-12, 12: Moderne Natio-
nen sind ,,Erregungsgemeinschaften, die — weil ,,ohne Nationalfeind keine Nation, ohne Feindstref3
kein Selbststre3* — ,,von radikal autoplastischer Natur* sind; ,,sie existieren nur in dem MaB, wie sie
sich selbst ihren Grund, zu sein, in machtvollen fiktiven Erzihlungen und autosuggestiv stressieren-
den Meldungen vorsagen.” Die These ist nicht ganz neu: J.-P. Sartre hat 1946 (Réflexions sur la
question juive) den Antisemitismus als konstitutiv fiir das Judentum befunden.

77 RP, 76: ,,Hegel a décelé la condition de toute indépendance, de I’accés méme de la liberté, dans
la nécessité d’étre reconnu®. Bruaire spielt hier auf das Kapitel ,,Herrschaft und Knechtschaft
der Phanomenologie Hegels an. Das fiir die Genese des Selbstbewufitseins konstitutive Aufruf-
Antwort-Verhiltnis findet sich frither schon bei J. G. Fichte, Vorlesungen iiber die Bestimmung des
Gelehrten (1794), Stuttgart 1966, 1, 3, 25-68.

8 Zeitgendssischen Ausdruck findet die Notwendigkeit gegenseitiger Anerkennung in ,,la fertilité
du mythe des Martiens, que suscite I’imaginaire pour trouver la seule condition d’une unité politique
du peuple de la terre” (RP, 77). Vgl. DD, 147: ,,D’ou le prestige du mythe des martiens, dont 1’alté-
rité permettrait a la terre de se constituer en unité.“ Bezeichnenderweise schwankt die Begegnung
mit den AuBerirdischen zwischen Friedfertigkeit in Zeiten des Kalten Krieges (vgl. ,,Unheimliche
Begegnung der dritten Art™ von S. Spielberg, USA 1977) und Gewalttitigkeit seit dem Fall des
Eisernen Vorhangs (vgl. ,,Independence Day* von R. Emmerich, USA 1996).

7 RP, 77. Vgl. RP, 90: ,,Le mouvement premier, le sens originaire de I’acte par lequel prend nais-
sance la liberté, est négatif, de contraction sur soi, de possession exclusive de soi-méme, le non est
condition du oui. Mais la liberté s’épuiserait dans sa négativité stérile, si du centre au-dehors, dans
les relations décidées avec 1’autre, le mouvement positif, créateur, reconnaissant 1’autre et promou-
vant sa libre existence, ne compensait de son contre-courant le repli insulaire sur soi. En traduction
politique, I’indépendance d’un pays, la disposition de soi, de son ,destin‘, est a la mesure de ses
relations pacifiques, positives, constructives avec I’étranger.



Exkurs: Politik und Metaphysik 109

Bruaire macht in diesem Rhythmus von Negativitéit und Positivitit das Grundge-
setz jeder lebendigen Freiheit aus. ,,Gesetz, das vorschreibt, vom anderen anerkannt
zu sein, besonders aber, {iber sich zu verfiigen, um effektiven Austausch zu haben,
positive Friedensbeziehungen mit dem Fremden.“® In einer reflexiven Bewegung
auf sich selbst erreicht die Freiheit ihre Einheit. Jede Freiheit aber, die mit sich eins
ist, muf} ein blofes Versprechen bleiben, ,toter Buchstabe eines ungeschriebenen
Gesetzes, so lange sie sich nicht ausdriickt, sich nicht manifestiert, so lange sie nicht
geboren werden und sich nicht entfalten kann.8' Zur Expressivitit der Freiheit ge-
hort es deswegen auch, andere Freiheiten zu befordern. ,,Wer seiner selbst und bei
sich Herr ist, mufl dem anderen nach auflen dienen, er kann es. Und umgekehrt. Das
Leben eines freien Volkes wird an diesem Gleichgewicht gemessen*.$?

Eine Reflexion vermag aber nur das aufzudecken, was vorliegt. Der singulére
Wille einer unabhingigen Gesellschaft setzt eine Sammlung der Gesellschaft als
deren Existenz in der Vergangenheit voraus, auf die zuriickgegriffen werden
kann. Mithin kommt man nicht ohne die subsistierende Besonderheit eines Vol-
kes aus, die an ein Territorium und eine Sprache gebunden ist. Diese geschicht-
lich entstandenen und bedingten Gebilde nennt man Nationen. Der Begriff der
Nation umfafit die gemeinschafliche Geschichte einer politischen Existenz auf
einem Territorium, die zur Grundlage und zur Wurzel der Einheit des Willens
dient. ,,Als bestimmtes Streben, das sich weif3, impliziert dieser Wille allerdings
die Dimension des Definierten und des Allgemeinen, das heif3t die Sprache. Und
die Sprache besondert sich in der Landessprache. So sehr, dafl die gemeinsame
Sprache eines Volkes das unterscheidende Zeichen und die notwendige Bedin-
gung seiner nationalen Tatsache ist.“**> Eine Nation bildet sich somit nur da-
durch, dal} schon eine zentralisierende Instanz bereitsteht, welche die Gemein-
schaft durch ihre Sammlung ins Leben ruft. In dieser Sammlung grenzt sich die
Nation anderen gegeniiber ab und erfahrt in der Anerkenntnis dieser Abgren-
zung ihre Bestitigung. Das ist ,,der historische Aspekt der Kontraktion eines
Volkes auf sich selbst, die zur freien Selbstbestimmung unabdingbar ist.34

Staat, Macht (Regierung) und Nation sind die Elemente, die in ihrer ver-
mittelten Gestalt ein gesellschaftliches Gebilde vollstdndig bestimmen, sofern
die Geschichte als Kategorie der Besonderheit nicht ausgeschlossen wird. Die
Kategorien von Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit werden von Bruaire
in einem dreifachen Syllogismus zueinander vermittelt, durch das ein Ganzes in

80 DD, 147.

81 Abstraction juridique et revendication 1égitime (025), 77.

8 RP, 91. ,,Une guerre révolutionnaire contre un gouvernement asservi a ’étranger est donc de
stricte exigence de justice au-dedans et de paix au-dehors“ (RP, 92 f.).

8 RP, 81. Fiir die Zugehdrigkeit zur Nation — die Staatsbiirgerschaft — sind die Verwurzelung im
Land und die Sprache ausreichende Bedingung, aber nicht ,,Blut und Boden*.

8 RP, 83. Das bedeutet, daB kein Gesellschaftsvertrag ohne schon giiltige Rechtsordnung zustande
kommt, so rudimentér sie auch sein mag. Wenn auch Vergleiche immer hinken, 148t sich doch ent-
sprechend nicht nur sagen, daf die Reflexion nur das aufzudecken vermag, was bereits vorliegt, son-
dern auch, daB3 der Begriff der Person Interpersonalitit einschlieft, mithin der Mensch ,,nur unter
Menschen ein Mensch® wird (J. G. Fichte, Rechtslehre [1796/97], Stuttgart 1966, I, 3, 313-360, 347).



110 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

seiner Organisation wirklich verstanden wird. Geschichte ist die Bedingung da-
fiir, daB3 es zu lebendigen Beziehungen zwischen Freiheiten kommt, was nicht
heien muB, daf die gesellschaftlichen Gebilde jeder Logik entbehrten. Weil die
Geschichte als innere und duflere Vermittlung der politischen Logik deren Mdg-
lichkeitsbedingung ist, hat politische Vernunft Auswege zwischen der Skylla der
Korsettierung der Geschichte und der Charybdis ihrer Preisgabe an den histo-
rischen Nonsens aufzuzeigen.®’

Die Geschichte besondert eine Gesellschaft, die als Nation vom losen Kollek-
tiv zu ihrer Einheit findet und dadurch ein einzelnes ist. Diese geschichtlich ge-
wachsene Einheit wird durch den Staat und dessen Rechtssystem organisiert.
Der Staat ist eine Allgemeinheit. Zwar ist diese Form von der regierenden Macht
gesetzt, aber als eine auf die Gesellschaft angewandte, unparteiische Rationalitét
iibt der Staat das Recht auch auf die Individuen aus, welche die Regierungs-
macht innehaben. Durch das Gesetz, das allgemein gilt, wird die Individualitét
des Regierenden in die Einzelheit der Machtinstanz und ihres Amtes tiberfiihrt.
Die Nation, die aus der Sicht des Fremden ein einzelnes ist, bezieht sich auf die
Macht, die aus der Sicht der Mitglieder einer Gesellschaft ein einzelnes ist.

Ohne die von der Geschichte in Anschlag gebrachte Besonderheit verliert sich
das Politische in gefdhrliche Abstraktionen. Die syllogistische Anordnung kann
dagegen genau die geschichtlichen Verzerrungen ausmachen, die sich daraus er-
geben, dall ein fiir das Ganze konstitutives Element ausgefallen ist. Der erste
Schlufl (Macht — Nation — Staat) untersucht, wie die Macht den Staat einer be-
sonderen Nation schmiedet, um sie der Gerechtigkeit entsprechend zu organi-
sieren. Umgekehrt zwingt sich der Staat als Form des gemeinschaftlichen Wil-
lens der Macht auf. Durch die Dazwischenkunft der Nation kniipfen Macht und
Staat an die historische Kontinuitdt einer Politik an und fithren diese dauerhaft
weiter.®® Der zweite SchluB (Staat — Macht — Nation) stellt dar, wie die ver-
mittelnde Macht die Individuen einer selben organischen Vernunft unterstellt

85 Vgl. RP, 123 mit Anm. 1. Der SchluB ,,Politische Logik — Geschichte — Personliche Freiheiten*
(ABE) ist somit nur als dreifacher eine ,,verséhnte Vermittlung®. Die ,,Geschichte einer Gesellschaft
ist Mitte und Mittel der Anwendung des Politischen auf die Freiheiten, die sein Zweck sind*. Er setzt
zwei Beziehungen voraus (BAE, AEB), ,,die er vereint”. BAE zeigt, dafl Individuen nur durch ver-
bindliche Regelung ihrer Freiheiten menschliche Geschichte haben, AEB unterstreicht die Moglich-
keit politischer Vernunft, die von unserer Freiheit abhidngt. Skeptische Gleichgiiltigkeit und Struk-
turalismus (ahistorische Staatlichkeit) sind abgewehrt.

86 RP, 124ff. Tyrannei und Etatismus ergeben sich aus der unvermittelten Beziehung Macht-Staat;
beide verunmoglichen Geschichte, ob nun die formlose Macht des Tyrannen das Recht erdriickt und
durch die einzelnen Willensbekundungen die Kontinuitét des Staates sprengt, oder der durchorgani-
sierte Staat den praktischen Willen eines Volkes auslscht und zur mumifizierten Gestalt einer ahi-
storischen Form wird. Die dialektischen Extreme rufen sich gegenseitig ins Leben: Nur Willkiir
macht aus der Ordnung einen Zweck an sich. Ohne die Beziehung auf die Freiheit in Gesellschaft ist
aber jede Form entleert, womit der technokratische Rationalismus eine Willkiir ist, die sich um ihre
Existenzbedingungen bringt. ,,Daher néhren sich der Etatismus und seine technokratischen Varian-
ten von der mythologischen Vorstellung einer Vernunft ohne Tréiger, eines Gesetzes ohne Gesetzge-
ber, einer anonymen Verwaltungstechnik, die spontan funktioniert und die unbewufite Organisation
des Lebens nachahmt* (Abstraction juridique et revendication légitime [025], 81). Das erklart die
Sympathien einiger Soziologen fiir das evolutionstheoretische Schema der Selbstorganisation.



Exkurs: Politik und Metaphysik 111

und so ihrem gemeinsamen Willen dient. Die Macht setzt die Existenz der Na-
tion zum Recht ihrer Glieder in Beziehung und verleiht der Gesellschaft dadurch
die Dimension der Rationalitit. Sie palt das Rechtssystem des Staates der hi-
storischen Besonderheit eines Volkes an, was die Verwurzelung in der eigenen
Geschichte und zukiinftige Initiativen erlaubt. Damit befordert die Macht die
nationale Souverinitét eines Landes und gibt der Gesellschaft nach aulen ver-
bindlichen Ausdruck.®” Der dritte SchluB (Nation — Staat — Macht) setzt die ge-
lungene Vermittlung der beiden vorhergehenden Schliisse voraus. Ohne innere
Organisation bleibt die nationale Einheit ein unférmiges Ding, das unfahig ist,
die einzelnen Glieder einer Gesellschaft zueinander zu vermitteln: Die Nation
hat keine unmittelbare Einheit! Nur mittels der staatlichen Instanz, dank der Ra-
tionalitdt des nationalen Willens, die eine Macht setzt, erfahrt der Wille seine
Einheit. Indem die Macht wiederum die Rechtsform respektiert, ist sie legitim
und kann als Reprisentation des Volkes gelten.®®

Der letzte Schluf stellt die vollstédndige Systematik der politischen Kategorien
dar, deren jede aber an den Verlauf der politischen Geschichte einer Gesellschaft
gebunden ist. Insofern gibt es nicht der Geschichte zum Trotz das logische Sy-
stem des Politischen, sondern vielmehr dank der Geschichte. Damit hat das Po-
litische seine Grenzen. Es kann nur in einer Ordnung der Bestimmtheit bestehen,
fiir deren geschichtliche Vermittlung es aber nicht sorgen kann, heute wahr-
scheinlich nicht einmal mehr fiir deren Vergegenwiirtigung.®’ Es kann aber auch
nicht den Ursprung der endlichen Freiheit, noch gar die Natur menschlicher Be-
ziehungen bestimmen: Das Politische garantiert Entfaltung und Bestdndigkeit
konkreter Freiheit, kann aber nichts iiber deren Herkunft und letzten Sinn sagen.
Dazu bedarf es der Metaphysik.

87 RP, 127 ff. Weltstaatbestrebungen iibergehen den Willen zur Unabhéngigkeit einer Nation. Das
dialektische Extrem dieser Abstraktion ist der ebenso abstrakte Spontanwille nationalistischer Ten-
denzen, deren Rechtsordnung willkiirlicher Ausdruck des hausgemachten Gotzen ist.

8 RP, 131 ff. Macht und Nation kénnen sich ohne Vermittlung des staatlichen Rechtsgefiiges
nur wechselseitig unterwerfen. Das nationale Kollektiv hat fiir sich nur zwei Moglichkeiten des ein-
heitlichen Ausdrucks: einerseits den Chor des leidenschaftlichen Aufruhrs, der von demjenigen ma-
nipuliert wird, der ihn hervorgerufen hat und an seine Spontaneitit glauben 14d6t, andererseits den
Sprecher des Kollektivs, der von einem Tyrannen nicht zu unterscheiden ist. Das Unformige,
Unpersonliche der kollektiven Einzelheit ist nur das Alibi fiir den Willen zur Macht eines Individu-
ums, demgegeniiber man sich auch nicht auf das Recht berufen kann, weil allein der Tyrann Gesetze
erlassen kann, und sei es im Namen des Volkes.

8 Bockenforde, Freiheit, 712, ist sich des Problems bewuBt, wie schwierig es ist, trotz der ,,Bin-
dung des freiheitsbezogenen Staates an den religids-weltanschaulichen und geistig-ethischen Plura-
lismus, der zudem durch Grundrechtsgewahrleistungen verbiirgt“ ist, diesen Staat ohne Orientierung
zu lassen. Tatséchlich ist es prekdr, sich ,,auf den Konsens der gemeinsamen Auffassungen‘ zu ver-
lassen®, zudem der Konsens ,,auch der Manipulation® offensteht. Warum es in unseren Breiten kein
»gesundes NationalbewuBtsein® (B. Kreisky) gibt, erklart O. Marquard (Einheit und Vielheit, in:
Skepsis und Zustimmung, 30—44, 39) ,,mit einem Gegenbegriff zu Freuds ,nachtriglichem Gehor-
sam‘ — dem nachtrdglichen Ungehorsam. Als Reaktion ist dieser nachtrigliche Ungehorsam zwar
verstandlich, doch wohl kaum verniinftig, sondern eher absurd, wenn er das gegen unmenschliche
Zusténde unterbliebene Nein durch ein Nein gegen menschliche Zustinde ausgleichen will und sich
fir den Nichtwiderstand gegen die Tyrannei durch den Widerstand gegen die Nichttyrannei zu
salvieren sucht.*



112 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

Metaphysik bedeutet aber nicht, da3 die politische Systematik eine theologi-
sche Zutat bekommt, die auch ausbleiben kdnnte: Wenn namlich Gerechtigkeit
die tatsdchliche und wirksame Anerkennung der Freiheit ist, somit die Freiheit
der Gerechtigkeit ihren Sinn gibt, kann mit Freiheit nichts anderes gemeint sein
als das metaphysische Postulat einer ontologischen Seinsweise, durch die der
Mensch sich von der Ordnung der Dinge abhebt.”® Freiheit meint die substan-
tielle Seinsweise, durch die jeder Mensch seine unersetzbare Personalitdt ge-
winnt, unabhéngig von dem, was er macht oder denkt. Gerechtigkeit griindet
somit in der Freiheit, die in jedem Menschen die gleiche ist und fiir die es kei-
nerlei materielle Rechtfertigung gibt. Dieses metaphysische Fundament des
Politischen nicht anzuerkennen heifit wiederum die Selbstgeniigsamkeit und
vollkommene Unabhéngigkeit des Menschen heraufzubeschworen, dem Begriff
eines relationslosen, gleichgiiltigen Absoluten entsprechend.’!

(Ende des Exkurses)

Bruaire rekonstruiert einen Prozel3: Er stellt dar, wie Gott vor den Richterstuhl
der ,,bloflen Vernunft” gezerrt wurde und geht — um im Bilde zu bleiben — in Be-
rufung. Er verteidigt das Recht Gottes, all das zu sein, was er ist, gegen die An-
mafung der reinen, um ihr eigenes Vermdgen verkiirzten Vernunft, die Gott in
die Verbannung einer abstrakten Absolutheit geschickt hat, aus der er nur um den
Preis seiner Nichtexistenz zuriickkehren darf.”?

Dabei schien diese Vernunft im Recht: Sie hat lediglich das Elementargesetz
jeder effektiven Erkenntnis angewandt, der nach nur das Begrenzte erkannt wird.
Erkenntnis bezieht sich auf das, was sich definieren und durch Gegensatz um-
schreiben 146t. Weil ein praziser Gegensatz eine bestimmte Beziehung ist, kann
man das Absolute, das Relationslose nicht erkennen. Das Absolute entzieht sich
jeder Definition. Weil es unbedingt und unbestimmt ist, kann es von keinem Ge-
danken betroffen werden. Das ist der absolut unerkennbare Unbekannte. ,,Gott
ist weder etwas, noch jemand. Das Absolute zu benennen heif3t auf illusorische
Weise unser Sprechen auf es zu beziehen, in unsere Kategorien zu fassen, was
ihnen gleichgiiltig und ganz anders ist.“*3

Gott ist der Ganz-Andere, er ist transzendent, ewig, absolut. Ganz recht, aber
bei ndherer Betrachtung iibersetzen sich diese traditionsgeladenen und scheinbar
positiven Attribute in effektive Negationen: Der Ganz-Andere ist die Negation
jeder wirklichen Andersheit, auf die hin oder von der her ein Selbst sein kann.
Transzendenz meint Unzugénglichkeit: nicht das andere der Immanenz, son-
dern eine in uniiberbriickbare Ferne entzogene Fremdheit, wie auch Ewigkeit die

% Distributivgerechtigkeit, die auf eine Viehherde angewandt werden kann, und Kommutativ-
gerechtigkeit, die nur die Quantitit des Habens kennt, ergeben sich erst aus den Grundrechten, vgl.
RP, 3340, Les ordres de justice (050). Aktuelle Verzerrungen erkldren sich aus der Verwechslung
der Reihenfolge.

1 Vgl. Politique et métaphysique (039), 139.

92 Dieser ProzeB litt an Formfehlern: Eine bestimmte Vernunft war gleichzeitig Partei und Richter.
% Absolu (102), 52.



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 113

Negation von Werden und Geschichte bedeutet. Absolutheit selbst reduziert sich
auf einen rein negativen Begriff: Dieser bezeichnet die Abwesenheit moglicher
Beziehungen mit wem und was auch immer. Somit ist das Absolute das rein Un-
erkennbare, dessen in sich ruhende Vollkommenheit nicht einmal durch die
Leere adiquat ausgesagt wird.’*

Es ist fiirs mindeste verwunderlich, dal mit den apophatischen Traditionen
diese Logik im Herzen des Christentums Platz gefunden hat, denn die negative
Konzeption des Absoluten widerspricht jeder Religion, die eine Beziehung zum
Beziehungslosen behauptet. Mit der Behauptung, da3 Gott sich allen Bestim-
mungen entzieht, behauptet die negative Theologie, dall Gott in sich selber unbe-
stimmt ist. Aber diese vermeintlich demutsvolle Vorbereitung auf ein anbetendes
Schweigen dndert nichts an der Tatsache, daf3 dieses Schweigen endgiiltig ist. Ein
ewig schweigender Gott ist fiir den Menschen nichts, ein Nichts fiir den Men-
schen muf sich in ein Nichts an sich selbst iibersetzen. ,,Das Schweigen Gottes,
das ist der Atheismus®.>> Die Behauptung des Absoluten kehrt sich in ihr Gegen-
teil um, weil die einténige Wiederholung dessen, was Gott nicht ist, kaum die
Aussage verdeckt, dafl Gott nichts ist. Negative Theologie ist in Wahrheit Nega-
tion der Theologie, denn es ist zwischen absolut unbestimmtem Sein und reinem
Nichts kein Unterschied auszumachen.”®

Das atheistische (Ver-)Schweigen Gottes hat die Selbstvergdtzung des Men-
schen zur Folge: Hatte einmal die via negativa jeden Bezug zum Absoluten ver-
unmdglicht, mufBiten die anderen viae notwendigerweise auf den Menschen zu-
rickfallen, aus dem einfachen Grund, daf3 die Rede tiber das, was Gott nicht ist,
Rede iiber den Menschen ist.” Anders gesagt: Wenn Gott anders ist, als die Bil-

% Vgl. EE, 95-107 (zur Untauglichkeit des absolut irrelativen Einen als Prinzip des Seins); Seins-
jenseitigkeit (vgl. Platon, Politeia 509 b) schlieit Selbstwissen und Selbstbehauptung aus, vgl.
Plotin, Enneaden V, 3,15; VI, 7,38 (Hen ,jenseits dessen, was sich selbst geniigt®); Freiheit des
Einen meint Gleichgiiltigkeit allem gegeniiber (Enneaden VI, 8,7); ,,Was es angeht, so laf3it es* (En-
neaden VI, 8,18); damit bricht auch die processio (prohodos) in sich zusammen; das Eine kann gar
nicht geben ,,was es nicht hat* (Enneaden V, 13,15), denn wenn das Eine nicht ist, ist nichts (Platon,
Parmenides 166 c). Vielleicht wird man Versuchen, Ethik mit der Seinsjenseitigkeit des anderen zu
begriinden, Dostojewskijs ,, Traum eines lacherlichen Menschen® entgegenhalten diirfen: ,,Auler
mir ist nichts ... Alles ist vollig gleichgiiltig®.

% FE, 94.

% Vgl. Hegel, Enzyklopéddie § 87: ,,Dieses reine Sein ist nun die reine Abstraktion, damit das
Absolut-Negative, welches, gleichfalls unmittelbar genommen, das Nichts ist (...) Es folgte hieraus
die zweite Definition des Absoluten, daB es das Nichts ist; in der Tat ist sie darin enthalten, wenn ge-
sagt wird, dafl das Ding-an-sich das Unbestimmte, schlechthin Form- und damit Inhalts-lose ist; —
oder auch daf} Gott nur das hochste Wesen und sonst weiter nichts isz, denn als solches ist er als eben-
dieselbe Negativitdt ausgesprochen; das Nichts, das die Buddhisten zam Prinzip von allem, wie zum
letzten Endzweck und Ziel von allem machen, ist dieselbe Abstraktion. Die Eigengesetzlichkeit des
indischen Denkens, das sich mit den neuplatonischen Mystiken zur negativen Theologie verbunden
hat, nennt Tilliette (Le rationalisme chrétien, 316) treffend Bruaires ,,béte noire®; in allen Biichern
reitet Bruaire zumindest eine Attacke gegen das unbestimmte Absolute, vgl. AD, 199 f;; LR, 15; RP,
1891f., 223; DD, 103f.; PM, 281; EE, 120.

7 Vgl. EE, 107: ,,0n expose une dialectique fort claire lorsqu’on assimile Dieu & une fantastique
projection humaine de I’esprit humain. Car le tout-autre inaccessible n’est pas le différent comme
Autre absolu, mais I’indifférent. Et le non-différent, absolument, est indiscernable de I’identique. En



114 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

der, die man sich von ihm macht, ist es nur eine Frage der Zeit, bis man sich die
Bilder zuriickerstattet.”® Hier hat die These ihren Ursprung, daB Gott nichts an-
deres als die phantastische Verwirklichung des menschlichen Wesens sei: Das
Ende der religiésen Entfremdung zeichnet die Wiedereroberung des Menschen,
der ,,Tod Gottes gebiert den Menschen.

Damit ist man zum ,,Humanismus* zuriickgekehrt, mit dem Bruaire die Essenz
all derjenigen Tendenzen von der Renaissance an bis heute bezeichnet, die auf ein
System des Menschen allein hinauslaufen. Es ist schon angeklungen, daf sich der
solus homo nur unter dem Vorzeichen einer negativen Selbstauffassung als Dok-
trin errichtet: Der Mensch definiert sich durch radikale Freiheit und promethei-
sche Selbsterfindung.”® Aber die Freiheit des autarken Menschen muf3 das Schick-
sal der unbestimmten Gottheit teilen, nach deren Bild er sich errichtet hat. Auf'sich
selbst derart zurlickgeworfen, muf3 ihn das Los der Abstraktion ereilen. Dazu ver-
urteilt, alles rein aus sich setzen zu missen, ohne es aber zu konnen, verliert sich
der Mensch wegen seiner blof} innerlichen, bestimmungslosen Freiheitsmacht, das
heift durch seine Ohnmacht an die determinierte Systematizitit des Wirklichen.
Was aber bleibt vom solus homo? Nichts, denn das Absolute als Subjekt muf3 dem
absoluten System weichen, und das scheint genau die Realitét zu sein, die den
Menschen heute bedroht: Bedrohung ,,einer rationalisierten Welt, wo der Mensch
nur das Mittel und der Ort fiir die Anwendung einer universellen Technik sein
wird. Die einer Welt, wo die massive Religionslosigkeit die baldige Reduktion des
Menschen auf seine biologische Spezies bezeichnet.!?° Kraft der unweigerlich
auf sich selbst angewandten Unbestimmtheitsregel ist der Tod des Menschen das

d’autres termes, le tout-autre n’est que 'uniforme, ou la forme vide, qui n’offre un contenu qu’a la
maniere du parfait miroir renvoyant notre image deés qu’on tente de I’apercevoir. Feuerbach dira,
sans surprendre, ,Dieu est le miroir de I’homme*, concluant par I’équivalence d’un humanisme athée
et d’une théologie négative.*

% Vgl. A.Gesché in seiner Rez. zu DD, in: RTL 6 (1975) 485-492, 487 f.: ,,Si ’homme s’est
fait Dieu a son image, il est bien normal qu’un jour ou I’autre il se le restitue s’il veut se restituer
lui-méme.“ Den dialektischen Mechanismus, der die einander rein duBerlichen Extreme Selbst und
anderes notwendig aufeinander zuriickfiihrt, beschreibt Bruaire PM, 33—44 (= L’homme miroir de
Dieu [047]). Die Auseinandersetzung mit Feuerbach ist um eine Bemerkung Bruaires zu Tendenzen
derjenigen ,,mystiques zu erginzen, die eine Selbstvernichtung durch Absorption in die gottliche
Sphire erhoffen, vgl. Absolu (102), 52: ,,La divinisation de I’homme doit étre aussi son abolition.*
Die Bibliographie zu diesem Artikel 148t vermuten, dafl Bruaire Fichte meint. Tatsdchlich scheint
Fichte Absolutes und Individualitit nur unzureichend zu vermitteln (vgl. Vorlesungen iiber die Be-
stimmung des Gelehrten, 40: ,,Die Vollkommenheit ist nur auf eine Art bestimmt; sie ist sich selbst
vollig gleich, konnten alle Menschen vollkommen werden, konnten sie ihr hochstes und letztes Ziel
erreichen, so wiren sie einander vollig gleich; sie wéren nur Eins; ein einziges Subjekt®).

% Vgl. DD, 40 (,,En rigeur, rigeur du concept clair, I humanisme est systéme de 1’homme seul, dans
sa toute suffisance, sa toute indépendance®), 42 (,,En ralliant les auteurs préchrétiens, on récusait
I’intervention de Dieu®); es hat daher keinen Zweck, von christlichem Humanismus zu sprechen,
was hiefle: , lier le sort de I’homme a ce qui n’est pas lui, a le relativiser, a I’aliéner de nouveau,
a masquer une contradiction par de nouvelles mythologies“ (Absolu [102], 52).

100 DD, 47. Dieser Zusammenhang ist klar erkannt von L. Feuerbach, Das Wesen des Christentums
(1841), Berlin 21984, 49f.: ,,Die Negation des Subjekts gilt fiir Irreligiositit, ja fiir Atheismus, nicht
aber die Negation der Pradikate. Aber was keine Bestimmungen hat, das hat auch keine Wirkungen
auf mich, was keine Wirkungen, auch kein Dasein fiir mich. Alle Bestimmungen negieren ist so viel



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 115

notwendige Korrelat zum Tode Gottes; ,,die nackte, stumme und sterile Freiheit ist
nur der inkonsistente Schatten einer abwesenden Gottheit, die durch das Uberle-
ben einer miiBigen Rhetorik kaum vom Nichts zu unterscheiden ist.“!?!

Sieht man jedoch néher hin, dann scheint es so, als ob es fiir dasjenige Den-
ken keine Erkenntnis des Absoluten geben darf, das es nur als Ding erfassen
konnte. Die Unerkennbarkeit des Absoluten ergibt sich daraus, dafl ihm keine
strukturierte Beschreibung mit allen Elementen zukommt, mit anderen Worten:
Wollte man das Absolute erkennen, miifite es ein Objekt sein. Die blofe Ver-
nunft hilt sich Gott vom Leib, weil sie ihn sonst durchdringend erkennen miif3te.
Deswegen weif3 sich zeitgenossisches Denken vielfach nicht anders zu behelfen,
als Zuflucht zum anderen der Vernunft zu nehmen, zum absolut anderen, der
sich allen Totalisierungsstratagemen entzieht. Bezeichnend ist dahingehend der
fast schon inflationire Gebrauch der Analogien, die aus den negativen Theolo-
gien der neuplatonischen Tradition stammen.!%> Der Verdacht driingt sich schier

als das Wesen selbst negieren. Ein bestimmungsloses Wesen ist ein ungegenstindliches Wesen, ein
ungegenstindliches ein nichtiges Wesen. Wo der Mensch alle Bestimmungen von Gott entfernt, da ist
ihm Gott nur noch ein negatives Wesen. Dem wahrhaft religiosen Menschen ist Gott kein bestim-
mungsloses Wesen, weil er ihm ein gewisses, wirkliches Wesen ist. Die Bestimmungslosigkeit und
mit ihr identische Unerkennbarkeit Gottes ist daher nur eine Frucht der neuern Zeit, ein Produkt der
modernen Unglaubigkeit. Wie die Vernunft nur da als endlich bestimmt wird und bestimmt werden
kann, wo dem Menschen der sinnliche Genuf3 oder das religiose Gefiihl oder die &sthetische An-
schauung oder die moralische Gesinnung fiir das Absolute, das Wahre gilt, so kann nur da die Uner-
kennbarkeit oder Unbestimmtheit Gottes als ein Dogma ausgesprochen und fixiert werden, wo dieser
Gegenstand kein Interesse mehr fiir die Erkenntnis hat, wo die Wirklichkeit allein den Menschen in
Anspruch nimmt, das Wirkliche allein fiir ihn die Bedeutung des wesentlichen, des absoluten, gott-
lichen Gegenstandes hat, aber doch zugleich noch im Widerspruch mit dieser rein weltlichen Ten-
denz ein alter Rest von Religiositdt vorhanden ist. Der Mensch entschuldigt mit der Unerkennbarkeit
Gottes vor seinem noch iibriggebliebenen religiosen Wissen seine Gottvergessenheit, sein Verloren-
sein in die Welt; er negiert Gott praktisch, durch die Tat — all sein Sinnen und Denken hat die Welt
inne —, aber er negiert ihn nicht theoretisch, er greift seine Existenz nicht an; er 1aft ihn bestehen. Al-
lein diese Existenz tangiert und inkommodiert ihn nicht; sie ist eine nur negative Existenz, eine Exi-
stenz ohne Existenz, eine sich selbst widersprechende Existenz — ein Sein, das seinen Wirkungen nach
nicht unterscheidbar vom Nichtsein ist. Die Negation bestimmter, positiver Pradikate des gottlichen
Wesens ist nichts andres als eine Negation der Religion, welche aber noch einen Schein von Religion
fiir sich hat, so daB sie nicht als Negation erkannt wird — nichts andres als ein subtiler, verschlagner
Atheismus. Die angeblich religiose Scheu, Gott durch bestimmte Pradikate zu verendlichen, ist nur
der irreligiose Wunsch, von Gott nichts mehr wissen zu wollen, Gott sich aus dem Sinne zu schlagen.*
101 Absolu (102), 52; vgl. DD, 46: ,,de cette toute liberté humaine, il n’y a rien a dire, rien & savoir.
Inévitablement, le constat de nullité proféré par 1’athée a I’endroit d’un Dieu indéterminé, sans
nature, indéfinissable, ineffable, est maintenant proclamé a 1’égard de I’homme, de son prétendu
droit divin, de sa liberté théomorphe.* Allerdings ist die These von der durchgéngig determinierten
Wirklichkeit unhaltbar. Nicht blof weil die Absolutheit des vollendeten Beziehungssystems die zur
freien Initiative notwendige Indeterminiertheit authebt, sondern vielmehr dadurch, dafl das Absolute
als System ,,der vollstindig entwickelte Widerspruch“ ist (Hegel, Enzyklopadie § 194). Entweder
haben endliche Wesen keine eigene Realitét, dann braucht es auch keine positive Wissenschaft, oder
die tatsdchliche Vielheit vervielfiltigt das Determinationssystem, so dafl das Eine mit seinem
Gegenteil identisch ist. D.h. daB3 der Strukturalismus nicht nur Leibniz zu spdten ungenannten
Ehren kommen 146t, sondern 200 Jahre vor seiner Erscheinung bereits widerlegt war.

102 pM, 6f.: ,,Dieu n’est pas I’étre mais 1’étant supréme, nous dit-on, comme ce qui est éclairé n’est
pas la lumiere — aussi insaisissable que la nuit —, ou comme ce qui est présent n’est pas la présence
— aussi inconceptualisable que ’absence. Ce qui signifie exactement que I’absolu, impensable, indé-



116 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

auf, daBl die heute grassierenden apophatischen Anwandlungen genau das ein-
schlieBen, wofiir sie glauben, das Heilmittel zu sein: Unerkennbar ist das Abso-
lute unter der Voraussetzung, daf3 es sich sonst um ein Objekt handelt, um das
man einmal herumgehen kann, um nachzusehen, ob alle Attribute beisammen
sind.!

Zum Recht des Absoluten gehért seine Erkennbarkeit.!'® Das wird nur den
verwundern, der sich darunter ein Unbestimmtes vorstellt. Ganz im Gegenteil ist
aber die Unbestimmtheit des Absoluten genau das Prinzip seiner Unerkennbar-
keit, das heifit, daB ein in sich nicht bestimmtes Absolutes gewi3 keine Aus-
drucksfihigkeit hat, die ihre adiquate Ubersetzung in der Aufnahme durch die
menschliche Rede fande. Tatsdchlich ist ein unbestimmtes Absolutes weder et-
was, noch jemand. Es bleibt nur die anonyme Substanz bzw. ein gesichtsloses
Ding iibrig, auf das sich die Unbestimmtheit des unerforschlichen Absoluten re-
duziert. Daher 148t sich auch keine wie auch immer geartete phdnomenologische
Zugangsweise als Alternative zum Feindbild der subjektphilosophischen Altero-
phagie konstruieren. Die vermeintliche Sinnkonstitution durch das Subjekt ge-
gen die Passivitit des Empfangens ausspielen heifit — unter dem Vorzeichen der
Unbestimmtheit — den Teufel durch Beelzebub austreiben zu wollen.!%

Negative Metaphysik beschréinkt sich auf eine objektive Erkenntnisweise und
schlieBt auf Unerkennbarkeit des Absoluten qua Unbestimmtheit. Weil diese
Metaphysik das Absolute nach Art eines unpersonlichen Dinges denkt, entlaf3t
es selbst seine dialektische Umkehrung, das Absolute als System. Das verlauft

finissable, sans forme ni nom, par quoi toute chose a son insondable fondement existentiel, échappe
absolument a la conception spéculative. En témoigne I’emprunt de la distinction Sein-Seiende au
vocabulaire constant de Schelling, pour lequel elle transcrivait la distinction du divin et de Dieu.
Mais 1a ou Schelling s’acharnait a exprimer, en une métaphysique positive, le pouvoir-étre absolu
par lequel, en défi éternel au Néant, 1’absolue liberté se pose en Etre divin et personnel, Heidegger
présuppose, et c’est peut-étre sa plus sire adhésion a Kant, un absolu inconceptualisable, non le Dieu
caché mais le divin privé du droit pur d’étre I’Esprit absolu capable de sa manifestation.*

103 Vgl. Absolu (102), 53: ,,Lorsqu’on tente d’analyser I’absolu, pour énumérer les attributs qui lui
conviennent, on le considére comme un objet d’investigation dont on ferait le tour pour reconnaitre
ses contours et sa mani¢re d’étre propre. En termes théologiques, il s’agit de dresser la liste des
attributs divins en s’efforgant d’opérer leur conciliation. La pensée erre d’un attribut a ’autre,
comme s’ils faisaient cercle autour d’un centre vide. Et la théologie négative n’a point de peine
a montrer que le bilan de cette enquéte est nul, que la suite des noms divins appelle la négation de
chacun d’eux, puisque toute détermination est relation et que I’absolu est le non-relatif (...) Mais la
conception négative de 1’absolu demeure complice de la ,théologie naturelle’ qu’elle révoque.
En concluant que I’absolu est inconnaissable, ineffable, elle souscrit au principe d’une connaissance
objective et positive de I’absolu. Du méme coup, elle présuppose que 1’absolu est objet, susceptible
d’une description ordonnée qui en épuiserait I’essence dans un discours systématique.

104 Vgl FE, 85:,,Ce qui est concevable, absolument, ¢’est Dieu. Ce qui ne veut pas dire, encore une
fois, qu’on puisse en faire le tour comme on ferait le tour d’une chose.*

195 Die Euphorie, die sich anléBlich der Levinas-Rezeption breitmacht, gilt der Vorgiingigkeit der
Begegnung mit dem anderen, die dem Selbst erst zu dessen Konstitution verhilft. Zur formalen Er-
richtung der SelbstgewiBheit des Subjekts reicht aber der genius malignus bei Descartes vollig aus:
,.fallat me quisquis potest, numquam tamen efficiet, ut nihil sim* (IIl. Meditation). Hier sind Glaub-
wiirdigkeitskriterien gefordert, die priifen miissen, ob man so zu einem konsistenten Menschen- und
Gottesbild kommt oder nicht vielmehr bei der Vergétzung des anderen stehenbleibt.



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 117

iiber die Anwendung der Unbestimmtheitsregel auf das menschliche Subjekt,
die zur Folge hat, daf die Existenzbedingungen der Freiheit selbst diese sofort
aufheben und die Freiheit somit im Nichts eines verinnerlichten Riickzugs ver-
lischt. ,,Gott ist das caput mortuum, die absolute Leere, und der atheistische Ra-
tionalismus kann nur dadurch bestehen, dal} er danach trachtet, die unendliche
Leere durch die unbewegliche Vorstellung eines absoluten Systems zu fiil-
len. 106

Dieser januskopfige Atheismus bestdtigt den eingangs gedufBlerten Verdacht,
der Atheismus leugne genau das, was die jiidisch-christliche Religion charakte-
risiert, ndmlich das Bekenntnis zum personlichen Gott, der frei ist, sich mitzu-
teilen. Das ist aber schon das Ende einer mechanischen Abfolge. Denn befordert
wird der Atheismus erst durch einen Rationalismus, der hinter allen negativen
Konzeptionen des Absoluten steckt. Dieser Rationalismus ist zwar prinzipiell
und liegt allen weiteren Beschrankungen zugrunde, ob sie nun Gott oder den
Menschen betreffen, er siindigt aber sozusagen weniger durch Ubertreibung als
vielmehr durch Unterlassung, durch Ubertreibung der Unterlassung. Inwiefern?
Insofern die negative Theologie (,,die zweifelsohne am Ursprung jeder negativen
Ontologie steht und diese am Ursprung jeder Negation der Ontologie“!?”) das
Absolute dem Begreifen dadurch entzieht, daB3 sie nicht den Begriff des Absolu-
ten respektiert, der selbst absolute Voraussetzung der Rationalitit ist und sich als
solcher der menschlichen Vernunft mitteilt.

Der Begriff des Absoluten, der diesem wirklich entspricht, impliziert die ab-
solute Freiheit des Absoluten, die nur dann absolut ist, wenn eine frei initiierte
Beziehung keinen Widerspruch zur Absolutheit darstellt. Das Absolute als Rela-
tionslosigkeit zu verstehen bedeutet dagegen, das Absolute in seinem Vermdgen
zu beschneiden. Aber das ist nur der sekundire Aspekt der absoluten Freiheit, der
gleichwohl geeignet ist, allen Gott gegeniiber errichteten Verboten entgegenge-
halten zu werden. Der primére Aspekt der absoluten Freiheit zielt tiefergehend
darauf hin, das Absolute als ein durch sich selbst frei bestimmtes, lebendiges Sub-
jekt zu verstehen. Anders gesagt: Nur wenn das Absolute Selbstbeziehung ist,
wird es auch Beziehungen zum anderen unterhalten kénnen.

Um all diejenigen Abenteuer zu vermeiden, die sich aus der Unbestimmtheit
des Absoluten ergeben, mufl man mit der absoluten Freiheit Gottes beginnen. Es
ist von der Freiheit auszugehen, um zu zeigen, daB sie der Begriff ist, bzw. wird
das Absolute nur unter der Bedingung verstanden, da3 unter der absoluten Frei-

106 pM, 24. Vgl. Hegel, Die Lehre vom Sein, 428 f. (gegen Spinoza: Indifferenz, d.h. Bestimmungs-
losigkeit des Absoluten saugt alle Bestimmungen auf, das Absolute ist quantitative Substanz, nicht
aber Subjekt).

107 Absolu (102), 53. Ahnlich PM, 50: ,.la métaphysique négative est principe d’une négation du mé-
taphysique qui ne reléve pas de I’épistémologie”. Vgl. Tilliette, La philosophie et I’ Absolu, 80 f.: ,,Et
la philosophie trahie se venge. A force de pureté et de stérilité, la théologie négative est le fourrier
de I’athéisme, I’athéisme la vérité de la théologie négative. Par un renversement dialectique, le Dieu
lointain se retourne en théomorphisme a la Feuerbach, homo homini Deus. Le désir de Dieu se mue
en désir d’étre Dieu, en humanisme athée et idéologie séculiére.



118 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

heit Gottes die Einheit von Subjekt und System begriffen wird.!* Diese absolute
Freiheit muB3 als Einheit beider Aspekte der Freiheit gedacht werden: Im Absolu-
ten gehen der negative Aspekt des Riickzugs auf sich selbst (Unabhéngigkeit) und
der positive Aspekt der Bestimmtheit (Selbstbestimmungsakt) zusammen. Die
Freiheit des Absoluten meint hier also nicht irgendein Attribut: Durch den dop-
pelten Sinn von Unabhéngigkeit und Selbstbestimmung gehen Absolutheit und
Freiheit strikt zusammen. Das ist der Begriff: absolute Freiheit als vollbrachte
Identitdt von Unabhéngigkeit und Unbedingtheit einerseits, Bestimmtheit und
Selbstbehauptung andererseits in ein und demselben Akt, ,,der das Negative der
Unabhingigkeit in substantielles Sein verwandelt, das nur als souverine Existenz
gedacht werden kann.“!?” Das Absolute als Freiheit ist Subjekt und System: Das,
was sich zusammenbhilt, ist eine reflexive Selbstvergegenwértigung, die in Nega-
tion der eigenen Differenz die Identitéit des Selbst gewahrt und in der untrennba-
ren Einheit von Form und Inhalt ihren eigenen Grund hat. System — man kann
auch Substanz sagen — meint die Selbstbeziehung der absoluten Reflexivitit,
»SelbstentduBerung und Wiederauftnahme seiner selbst, Negation der Negation,
Akt, durch den das Absolute seine eigene positive Unendlichkeit ist.“!'* In ein
anderes Vokabular gefaf3t: Im Absoluten gehen zusammen die unendliche Refle-
xivitét, durch die das Absolute sich selbst gewinnt, und die unendliche Expressi-
vitit, durch die das Absolute in einem Uberstieg der eigenen Negativitit sich
selbst seinen Ausdruck verschafft und nach auflen vermittelt.

Mit dem Zugleich der alternierenden Freiheitsbewegung von Kontraktion und
Expansion tritt man das schwierige Erbe Schellings an.''' Bemerkenswerter-
weise kommt der Gegenstrom von Nein und Ja, von unauthérlicher ,,Systole und
Diastole*!'? in der Philosophie Schellings dann zum Tragen, als er — statt die
christliche Lehre apriorisch zu deduzieren — ,,aposteriorisch das Geschehene der
Schopfung, ihres Falles und ihrer Erlosung bzw. Vollendung™ als einen ,,nach

108 Vgl. Hegel, Phinomenologie des Geistes, 19: ,,Es kommt (...) alles darauf an, das Wahre nicht als
Substanz, sondern eben so sehr als Subjekt aufzufassen und auszudriicken.” Ebd., 24: ,,Daf} das Wahre
nur als System wirklich, oder daf die Substanz wesentlich Subjekt ist, ist in der Vorstellung ausge-
driickt, welche das Absolute als Geist ausspricht, — der erhabenste Begriff, und der der neuern Zeit und
ihrer Religion angehort.* Tilliette, La philosophie et I’ Absolu, 82, berichtet, Bruaire habe Hegels ,,pro-
position fameuse™ (PM, 21, EE, 31, Anm. | [,,fameuse formule*]), die keinesfalls aus ihrem ,,contexte
théologique* herauszulsen sei, unabléssig meditiert, sie sei geradezu ,,un sésame de son oeuvre*.

109 pM, 62. Vgl. PC, 253: Das absolute Subjekt bestimmt sich selbst, es ist ,,son propre systéme en
plénitude d’acte.

110 Absolu (102), 53. ,,Négativement, par conséquent, I’impossibilité de penser la Liberté qui ne soit
pas, nécessairement, quelqu’Un, est formellement certaine (PM, 63, mit Anm. 1: ,,Pour préciser, la
non-existence signifie la distraction des deux sens de liberté, et leur ruine dans la contradiction®).
' Der pneumatische Rhythmus von Nein und Ja (F. W.J. Schelling, Die Weltalter [1813], Darm-
stadt 1989, 1-150, 107 u. 6.) findet sich der Sache nach als ,,Wechselspiel von Hemmen und von
Streben* schon im ,,Epikurisch Glaubensbekenntnis Heinz Widerporstens* von 1800 (vgl. M. Frank,
Fragmente einer Geschichte der Selbstbewultseins-Theorie von Kant bis Sartre, in: Selbstbewult-
seinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt 21993, 413-599, 459).

112 Schelling, Die Weltalter, 126, 132 f. (,,abwechselnde Bewegung /motus alternus], ewiges Ein-
und Wiederausathmen®), 140 u.6. Vgl. SCH, 12 f. (zur konstanten ,,Freiheitsontologie Schellings,
die das ganze Werk als seine Achse durchdringt®).



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 119

Gottes Herablassung aufwirts* strebenden ,,ProzeB rekonstruiert.!!3 Tatséich-
lich behauptet das Christentum gleichermaf3en, das Absolute sei Geist und die-
ser nicht ohne seine Manifestation: ,,Doppelte und untrennbare Behauptung, die
sozusagen die Erkennbarkeitsbedingung der epiphanischen Offenbarung dar-
stellt.“!'* Mit ,,Geist erreicht man die semantische Doppelung von Preuma und
Nous, wobei Nous eine mehr intellektive Bedeutung hat, die mit der Vorstellung
der starren Unbewegtheit assoziiert wird. Pneuma dagegen meint das lebendige
Prinzip, die rhythmische Einheit einer doppelten, umgekehrten Bewegung, die
sich wegen ihres Vollsinns gegen alle Abstraktionen sperrt. Denn man braucht
vielleicht nicht viel Authebens von einer Freiheit machen, deren reine Negati-
vitit und absolute Unabhéngigkeit das Sein entbehrte: Das wire ein unmdgli-
ches Absolutes, das in seinem sterilen Selbstwissen sowohl undenkbar als auch
unauffindbar bliebe. Genauso ist eine rein positive Freiheit abzulehnen, die ganz
und gar in ihrer Manifestation aufginge und sich darin erschépfte.''> Der pneu-
matische Rhythmus bezeichnet dagegen den Geist, der in der vollkommenen
Aktualitit seines Seins auf absolute Weise er selbst ist. Der Gegenstrom von po-
sitivem Ausdruck und negativem Riickzug auf sich erreicht den Vollsinn von
Sein und Selbstwissen und ist daher nicht so leicht abzuweisen. Durch die un-
trennbare Verbindung des Aktes und seines Wissens bzw. des Ausdrucks und
seiner Reflexion, durch die vorbehaltlose Verwirklichung bzw. Aktualisierung
ohne verbleibende Seinsmacht ist ,,das Sein im reinen Akt seiner selbst das ab-
solute Selbstwissen. Und der vollkommene Ausdruck der absoluten Refle-
xion.“!'® Der spirituelle Rhythmus ist beileibe kein Bild oder vitalistisches Po-
stulat, das bloB dem Register menschlicher Ordnung entlehnt wére. Er iibersetzt
die Unbegrenztheit des Absoluten in dessen vollkommener Aktualitit genauso
wie die Unendlichkeit des Absoluten auch im Ubersteigen jeder Grenze inner-
halb der Reflexion. Unbegrenzt und unausschopflich nach aulen wie nach in-
nen, in der vorbehaltlosen Manifestation genauso unendlich wie im innersten
Prinzip seiner selbst, das ist Gott, das Sein in seinem reinen Akt: esse, infinitum
et spiritus convertuntur.''’

113 GlaBer, Verweigerte Partnerschaft?, 208.

114 EE, 92.

115 Deswegen sollte man keinen geschichtlichen Gott der Bibel gegen einen substantiellen Gott der
Philosophie ausspielen. Im iibrigen steckt der Ganz-Andere auch hinter den falschen Alternativen,
die das Christentum und seine gesellschaftliche Rolle belasten: Mit dem Ganz-Anderen 146t sich die
Gleichgiiltigkeit der Welt gegeniiber begriinden, genauso aber die Verwirklichung der Verhei3un-
gen Christi hier und jetzt. Beides will eine ganz andere Gesellschaft bzw. etwas ganz anderes als die
Gesellschaft. Die ganz andere Gesellschaft kann auch nicht auf der heutigen aufbauen, sie gehorcht
wieder dem Bild des Absoluten als Negation und Bruch. Mit dem Ganz-Anderen wird die hyposta-
tische Union in ihre nestorianische oder monophysitische Verzerrung verschleppt: Entweder war die
Inkarnation wirkungsloser Schein, oder Gott geht ganz im Menschen auf, ,,entweder Gott bleibt der
Abwesende in seinen Hinterwelten, oder er erschopft sich in seiner geschichtlichen Anwesenheit
(RP, 189).

116 T étre de ’esprit (113), 37; vgl. EE, 115-129.

7 EE, 116.



120 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

Auf Schellings Spuren kommt Bruaire zu einem sehr konsistenten Gottesbe-
griff, dem natiirlich entgegengehalten werden wird, er sei eben nur ein Begriff,
um so mehr als Schelling selbst der spekulativen Vermittlung des Anselmschen
Beweises kaum eine nennenswerte Rolle zugemessen hat.''® Man tut sich ohne-
hin schwer mit Gottesbeweisen. Zum Kronzeugen gegen die Stichhaltigkeit des
sogenannten ontologischen Arguments wird gerne Kant aufgerufen, ohne aber
zu sehen, daf3 der beriihmte Abweis dieses Gottesbeweises innerhalb einer ganz
bestimmten Auffassung des Erkenntnisvermogens iiberhaupt zu stehen kommt
und so den Schliissel zur Konstruktion des gesamten kritischen Unterfangens bei
Kant liefert.'"” Die vermittelnde Funktion des ontologischen Beweises greift tat-
sdchlich dann nicht, wenn sie im Namen einer bestimmten Metaphysik abge-
lehnt wird, einer ,,negativen Metaphysik, fiir die das Absolute unbegreiflich ist,
undenkbar, aufler Reichweite der spekulativen Behauptung, und das nicht mit
der Gestalt eines offenbaren Gottes zu vergleichen ist, den sich der religidse
Glaube im Dunkeln seines Verstindnisses vorstellt.*!?* Die Unméglichkeit, vom
Begrift des Absoluten auf dessen Sein zu schliefen, ist bei Kant die Signatur ei-
ner Vorentscheidung: Vom Absoluten ist jegliches positive Begreifen prinzipiell
ausgeschlossen, weil es gar nichts Positives ist.

Kantische Philosophie verbaut sich den Zugang zum Absoluten. Wegen der
unzureichenden Bestimmung der Freiheit als purer Anfangskraft sowie der Be-
schrankung von Erkenntnis auf Urteile verbleibt sie im Regime der innerlichen
Unbestimmtheit, womit allerdings ihre eigentiimliche Wirkungslosigkeit vor ih-
rem harschen Rigorismus rettet.'?! Kant erklirt die metaphysischen Kapriolen
von Anselm bis Descartes als ,,inkonsistentes Spiel der Kategorien, die den fiir
die Erkenntnis sinnlicher Erfahrung konstituierten Verstand strukturieren.
Nimmt man dieses Spiel ernst, wird man schlieBlich dem Existenz zubilligen,
was weder begriffen noch erfahren werden kann, dem Absoluten, das nicht ein-
mal eine Idee ist, sondern das absolut Undenkbare.*“!??> Mit der apriorischen Ent-
sprechung von Erfahrungsmaterial und kategorial durchgéngig determiniertem
Verstand via Formen der Sinnlichkeit verliert sich die Kantische Erkenntnistheo-
rie an bestimmte Gegenstéinde. Was sich durch Vermittlung raum-zeitlicher For-
men der Erkenntnis preisgibt, kann nur empirisch gewéhrtes, mithin bedingtes
Objekt sein. Daher riihrt die Gleichsetzung von Unbestimmtheit und Unerkenn-

118 Schellings Ablehnung des Arguments wird durchaus von Bruaire notiert, vgl. SCH, 55. In den
»Weltaltern™ hat Schelling freilich ,,seine eigene Kritik am ontologischen Gottesbeweis schon tiber-
holt” (GlaBer, Verweigerte Partnerschaft?, 235).

119 Vgl. H. Ogiermann, Es ist ein Gott, Miinchen 1981, 114: ,Weithin, zumal im akademischen All-
gemeinbewuBtsein, gilt Kant als die geschichtliche Wende im Prozef3 der philosophischen Frage
nach Gott. Auch katholische Theologie und Philosophie kapitulieren. Die Begriindung vergif3t
manchmal, dafl Kants Kritik vollig systemimmanent verlduft.“ Vgl. PM, 50 f., Anm. 1: ,,Ce qui
signifie que la Dialectique transcendantale contient la clé d’interprétation de toute la Critigue. No-
tamment la ,réfutation‘ de la preuve ontologique.*

120 BE, 92.

121 vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 476 (Freiheit als absolute Spontaneitéit der Handlung).
122 PM, 48. Zum ontologischen Gottesbeweis vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 627, 630.



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 121

barkeit. Mit der Selbstbestimmung des Absoluten als selbstbezogenem Subjekt
wird diese Philosophie nichts anfangen konnen, weswegen sie den immerhin
vorliegenden Begriff des Absoluten wie ein Objekt durchforscht und mit Geld-
miinzen vergleicht. Einem Ding ist die eigene Existenz tatsichlich gleichgiiltig.

Dennoch darf nicht ohne einen Umweg so einfachhin auf die Existenz des oben
beschriebenen absoluten Geistes geschlossen werden. Dafiir ist es wiederum
Schelling, der — freilich gegen seine eigene Intention — den entscheidenden Hin-
weis gibt: ,,Alles kann dem Geschdpf mitgetheilt werden, das eine nicht, den un-
sterblichen Lebensgrund in sich selbst zu haben, von und durch sich zu seyn.*!?3
Auch menschliche Freiheit hat nur dann Bestand, wenn sie sich nach aul3en mani-
festiert, ohne dabei ihre konstitutive Reflexivitdt zu verlieren. Das ohnehin zer-
brechliche Gleichgewicht von Reflexivitdt und Expressivitit hat die Kontraktion
des Subjekts auf sich zur Bedingung, aus der die freie Expansion erst flieBen
kann.'?* Withrend aber der freiheitliche Ausdruck in der Verfiigung des Subjekts
liegt, und zwar so sehr, daf3 er die der eigenen Expressivitit zugrunde liegende Re-
flexivitdt Liigen strafen und seine eigene Freiheit verspielen kann, hat die ur-
spriingliche Kontraktion den Charakter der Notwendigkeit, die es erst bewul3t auf-
zunehmen gilt. ,,Den Menschen hindert das In-sich-gesetzt-seyn; ihm hilft das
AuBer-sich-gesetzt-werden*.'?* Die Kontraktion ist als derart grundlegend zu ver-
stehen, daf} sie dem endlichen Wesen die Moglichkeit schlechthinniger Verweige-
rung bietet. Diese Verweigerung wire aber noch der Effekt einer vorausliegenden
Bestimmtheit. So kann in der reflexiven Aufnahme dieses reflexen Prinzips
Selbstbewuftsein entstehen, beziiglich des Prinzips selbst ist allerdings ein blin-
der Fleck auszumachen, ein Nicht-Wissen um den eigenen Ursprung. ,,.Der blinde
Fleck an meinem Beginn verdeckt meinen Grund, den Ursprung meiner selbst.*!2¢
Obzwar nun dieser blinde Fleck den Anspruch des menschlichen Geistes abweist,

123 Schelling, Die Weltalter, 149.

124 Vgl. GliBer, Verweigerte Partnerschaft?, 216 f.: Schelling ,,erkennt nicht nur, daB Freiheit vor
aller Wahlfreiheit nur dort herrscht, wo ein Subjekt die Moglichkeit zu handeln oder nicht zu han-
deln hat, sondern auch, da3 der jeweilige freie Akt immer einer Gegenkraft, einer Kontraktion des
Subjekts auf sich selbst bedarf, um Halt zu finden fiir den Absprung und Elan der freien Handlung,
der Selbsterschliefung und Zuwendung zum andern, der Tat der Liebe. Dabei ist die Reihenfolge,
wo nicht Zwang, sondern Freiheit vorhanden sein soll, unumkehrbar; zuerst die Notwendigkeit der
Kontraktion, dann die Freiheit der Expansion.“ Vgl. SCH, 14: , le oui est second et n’est libre que par
puissance initiale du non®. EE, 40f.: ,il n’est aucun mouvement positif de I’ame, pas méme dans la
réciprocité du coeur a coeur, qui ne soit le négatif surmonté et, cependant, entretenu, du repli et du
retrait. Les images du pur amour dans ’absence de soi, la privation de 1’étre propre, sont indiscerna-
bles de la réalité d’une démission personnelle ou d’un mouvement naturel insignifiant. Méme pour
donner sa vie, il faut garder son étre. Et qui n’est point capable de haine ne sait point aimer. Le par-
don qui n’était pas vengeance possible et conjurée n’est que faiblesse, pieux sentiments sans piété.
La promesse n’est pas fidélité initiale si elle n’est pas ’entretien du refus surmonté. Il faudrait dire
que le bien est le mal désavoué, annulé, nié.*

125 Schelling, Die Weltalter, 102.

126 EE, 42; vgl. Probléme de la métaphysique et ,.,conversion (094), 125: ,,I’étre d’esprit n’est pas
non plus son propre auteur, ni initiative créatrice de lui-méme. C’est pourquoi il ne peut qu’éprouver
le mystere de son origine, gardant en sa substance spirituelle une tache aveugle qui lui interdit — sauf
phantasme et mime de Dieu — d’étre auto-transparent, en jonction de soi a soi, en position de son étre.*



122 Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen

fiir sich selbst vollig durchsichtig zu sein, und man daher nicht umhin kann, ei-
nen unbekannten Ursprung des Selbst in dessen eigenem Zentrum anzuerkennen,
so erdffnet doch diese ,,nicht zu entziffernde Anwesenheit im Innersten meines
geistigen Seins*“!?’ einen Zugang zum ontologischen Argument. Der Geist, dem
sich die geistige Seinsweise des Menschen verdankt, vereint in vollkommener
begrifflicher Einheit noetisches und pneumatisches Moment und bedeutet sich
selbst als lebendige, absolute Freiheit im absoluten Wissen ihrer selbst. Diese
Reflexionsbestimmtheit ist es, die zur ontologischen Behauptung zwingt, weil
sie ein Absolutes addquat zur Geltung bringt, das sich nicht nur durch einheits-
und seinsstiftende Reflexivitit auszeichnet, sondern dem auch die Expressivitit
konstitutiv zugehdrt, die es zu seiner begrifflichen Manifestation braucht.

Den ontologischen Beweisgang hatte Bruaire schon als notwendiges Implikat
der ihren eigenen Prinzipien entsprechend angeordneten Existenz gefiihrt: Das
durch das Streben unendlich bewegte Denken entldf3t selbst die Suche nach der
absoluten Norm des Wissens. Das tiber sich selbst reflektierende, spekulative
Denken konnte auf das Sein des Absoluten schlie3en, weil das unausldschliche
Streben nach absolutem Wissen in unserer Existenz nur dadurch wurzelt, daf3
Streben und Denken durch eine absolute Freiheit zueinander vermittelt sind.!?
Es hatte sich herausgestellt, da ,,wir nicht am Ursprung dieser Verbindung in un-
serem Geist stehen und nicht stehen konnen. Daf3 die Freiheit unseres Denkens sich
nicht entfalten kann, ohne in der wechselseitigen Innigkeit des begriftlichen Sinns
und der geistigen Energie die Forderung anzuerkennen, die sie belebt, das ist die
Spannkraft des Beweises, die wirksame Vermittlung, die wir dargestellt hatten.“!?’

Es ist somit das Absolute selbst, das sich als interior intimo meo erweist, als
reflexiver Ursprung meiner eigenen reflexen Verfaftheit, die meiner Reflexivitét
zugrunde liegt."3" Spekulativ-begriffliches Denken aber erreicht das Absolute des

127 EBE, 106; fiir den blinden Fleck siehe G. Marcel, Journal métaphysique (1927), Paris: Gallimard
1968, 281, vgl. Une lecture du ,,Journal métaphysique* (053), 345. Vgl. Ravaisson, De I’habitude,
53:,,C’est Dieu en nous, Dieu caché par cela seul qu’il est trop au-dedans, et dans ce fonds intime de
nous-mémes, ou nous ne descendons pas.*

128 Vgl. SCH, 12:,,Chercher la vérité, c’est chercher en soi 1’éternelle liberté que je ne suis pas. Telle
est la vérité de toute philosophie naissante, du ,connais-toi toi-méme*. Mais la nécessité de cette
recherche de I’éternelle liberté ne m’habiterait pas réellement si celle-ci, a I’intime de mon étre,
n’était présente et ne cherchait sa manifestation dans ma propre recherche.*

129 EE, 95, vgl. AD, 162: ,L’obscurité de I’origine, qui rend impossible la découverte immédiate
d’un primum movens, se convertit, a I’intérieur du logos humain, en appréhension d’une fin derniére,
indéterminée et ineffective par elle-méme, mais que la liberté¢ détermine indirectement, puisque cet
omega de la raison doit coincider avec la satisfaction définitive du désir qui /ui anime son verbe.*
Das ist der Gedanke, ,,von der Substantialitit und Subjektivitit der endlichen Freiheit auf die Exi-
stenz und Struktur der unendlichen Freiheit als der letzten Ursache zu schliefen® (GlaBer, Verwei-
gerte Partnerschaft?, 209).

130 ygl, L’étre de I'esprit et I’Esprit saint (109), 72: ,,Ainsi, invoquer I’infini de Dieu, ¢’est invinci-
blement se recueillir pour le découvrir affranchi de toute limite au dedans, a I’intérieur de nous-
méme : impossible de penser le dépassement du plus grand sans penser le plus intime du plus petit :
interior intimo meo et superior summo meo.* Vgl. SCH, 14: ,,A I’intime de nous-mémes transparait
ainsi la présence abyssale de 1’éternelle liberté, sans laquelle 1’Idée de vérité n’aurait jamais animé
notre recherche.”



Das Absolute. Bruaire und der Gott der Philosophen 123

Geistes am Ursprung des endlichen Geistes nicht unmittelbar. Wegen des blinden
Flecks, der den Anfang bezeichnet, vollzieht sich die Riickkehr zum eigenen Ur-
sprung in der Wendung nach vorne, die artikulierte Denkschritte nun einmal sind.
Was aber aufgedeckt wird, ist die Erfahrung des eigenen Apriori. In der begriff-
lichen Wiedererkenntnis wird der eigene Ursprung mit der wahren Unendlichkeit
Gottes identifiziert, die sozusagen in beide Richtungen verlduft, non coerceri
maximo, contineri tamen a minimo, divinum est.">! Die reflexe Bewegung auf sich
selbst erkennt, daf das Absolute gar nicht das Ganz-Andere des menschlichen Gei-
stes ist; der wegen seiner unmittelbaren Anwesenheit unbekannte Geist wird da-
durch, da3 das Denken seinen Verlauf nimmt, in eine Distanz gebracht, die seine
Entdeckung ermdglicht. Was solcherart in ontologischer Behauptung erkannt wird,
ist das genaue Gegenteil des Absoluten, das man nicht glaubte ausdriicken zu kén-
nen.!3?

131 Vgl. EE, 119 mit Verweis auf Fessard, La Dialectique, 167. Vgl. LD, 121:,,L’Esprit divin infini
ne se laisse pas enfermer par le plus grand, alors qu’il est inclus ou contenu dans le plus petit.” Vgl.
Deku, Quod Deus sit, 64: ,,Je heller das Licht, desto weniger ziindet es direkt: es ist so sehr tiberall,
daf3 es einer Anstrengung bedarf, es tiberhaupt wahrzunehmen. Zwar wird in jeder Erkenntnis Gott
implicite miterkannt: omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito, zwar geht
jedes Streben letzten Endes ebenso auf Gott: omnia appetendo proprias perfectiones appetunt ipsum
Deum, aber wissen tut man davon doch ausschlielich in reflexiver Analyse, also nachtrédglich, wenn
iiberhaupt! GewiB ist die Idee Gottes kein bloBer Begriff, d. h. ein Erzeugnis unseres Verstandes, son-
dern das Bild Gottes selber in unserem Geiste — nur leuchtet sie nicht von selber.*

132 ygl. Idéologie et spiritualité (112), 236: ,,L esprit n’ayant pas d’origine sinon spirituelle, 1’esprit
fini n’étant pas sa propre origine, seul I’Esprit absolu, donateur de mon étre, pourrait étre 1’ Autre au
sein de moi-méme, 1’altérité non altérante, infiniment pure parce que Origine de Soi, avec laquelle
I’intériorité, au plus intérieur d’elle-méme, puisse faire relation. L esprit ne se sait et ne s’éprouve
qu’en présence de 1’absolu de I’esprit, présence quétée ardemment par toute pensée en peine de vérité,
c’est-a-dire en ardente attente de rejoindre son Principe. Principe identifiable comme Expression du
Deus intimior intimo meo.*



V. Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Nicht nur verfiigt das Christentum tiber keine zureichende Philosophie des Got-
tes, den es bekennt, es hat auch nicht zu ,,einer Philosophie des Leibes gefunden,
die ihm entspricht.“! Fiir Bruaire steht beides in engem Zusammenhang: Weil
nimlich ,,jede Philosophie des Leibes unausweichlich mit einer prizisen Meta-
physik verbunden ist, die ihre notwendigen Pramissen konstituiert™, kann man
sagen, ,,daB der Leib so verstanden wird, wie das Absolute begriffen wird“.? Aus
den mangelnden Bestimmungen des Absoluten entstehen aber nicht nur alle Dua-
lismen, welche die leib-seelische Einheit des Menschen verfehlen: Das Denken
selbst wird in diese Wirren hineingezogen und muB sich schliefSlich mif3verste-
hen.

Die MiBverstindnisse sind so flagrant, da3 die alltdglichsten Phdnomene
nicht mehr in den Blick kommen. Dabei sprechen sie fiir sich: Wenn beispiels-
weise wihrend einer Unterhaltung die Aufmerksamkeit nachldft, so werden
wohl noch vage Gerdusche wahrgenommen, die eine Stimme macht, der Sinn
des Gesprochenen ist aber verlorengegangen. Zur Unterhaltung zuriickzukehren
verlangt etwas Aufmerksambkeit auf die Laute, in denen das Einsichtsvermdgen
einen Sinn entdecken kann. Wahrgenommene Laute, auch Druckerschwirze auf
Papier und menschliche Bewegungen sind offensichtlich nicht bloe Begleit-
erscheinungen der Bedeutungen, sie sind geradezu deren Bedingung: Man fin-
det erst durch sie und in ihnen das, was als Sinn eines Wortes oder einer Geste
verstanden wird. Rétselhaft ist allerdings die Art und Weise, wie sich ein Nicht-
Materielles — das Ideelle — mit der Materie von Organen, Tinte und Kdrperteilen
zu einer Bedeutung verbindet, die fiir einen anderen Sinn macht.3 Fiir dieses Riit-
sel haben Kinder ein besonderes Gespiir, wenn sie kaum glauben kdnnen, daf3
Unterhaltungen auch in einer Sprache gefiihrt werden konnen, die sie nicht ken-
nen.

Sprachforscher sehen den Zusammenhang zwischen einsichtigem Sinn und
artikuliertem Laut anders, etwa als diagrammatische Entsprechung semanti-
scher und phonetischer Strukturen. Dabei wird aber das eigentliche Problem
iibergangen, daB3 ndmlich wahrnehmbare Laute nur ein Anzeichen dafiir sind,
daB es einen Sinn geben konnte, keinesfalls jedoch schon von sich selbst aus
Zeichen sind. Wie aber kommt der Sinn in die Laute? Wohl gibt es Sinn nur als

PM, 198. Vgl. F. Kaplan, Le Dieu de Claude Bruaire, in: RPFE 115 (1990) 35-45, 39.

2 PC,9f

3 Das ,,Abreiien der Aufmerksamkeit (PC, 16-32) beschiftigte schon N.Malebranche, De la
recherche de la vérité (1674), Paris: Gallimard 1979, 133 f.: ,,Si une personne, par exemple, veut
expliquer quelque vérité, il est nécessaire qu’il (sic) se serve de la parole, et qu’il exprime ses mou-
vements et ses sentiments intérieurs par des mouvements et des maniéres sensibles. Or I’ame ne peut
dans le méme temps apercevoir distinctement plusieurs choses. Ainsi ayant toujours une grande at-
tention a ce qui lui vient par les sens, elle ne considére presque point les raisons qu’elle entend dire.



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 125

»Struktur, eine andere Frage ist, wodurch eine Struktur ,,Sinn“ macht und mehr
ist als eine bloB raum-zeitliche Anordnung. Von sich aus haben Laute keine
Struktur, die sich dem Verstindnis preisgibt.* Deswegen kann man auch allen-
falls sagen, ein Wort zerfalle in Phoneme, nicht aber, daf3 es sich aus diesen zu-
sammensetze.’ Die subtilsten linguistischen Differenzierungen erkléren gar
nicht, wie im geringsten Wort Sinn und Sinnlichkeit zusammengehen, obwohl es
sich dabei um etwas sehr Gewohnliches und Alltdgliches handeln miifite. Ei-
gentlich ist es sogar ,,seltsam, dafl die moderne Linguistik niemals offen diese
anfingliche Frage stellt, von der alle anderen abhiingen.“® Dafiir liuft die un-
hinterfragte Annahme einer sinnlichen Entsprechung formaler Strukturen der
Sprache auf die Behauptung hinaus, aus der Kombination an sich unbedeutender
Elemente konne Sinn erwachsen.” Diese bizarre Vorstellung einer Homologie
zwischen Laut und Bedeutung wird nur schlecht durch das Zauberwort ,,Struk-
tur verdeckt: Die vorgebliche Struktur objektiver Sprachformen abstrahiert von
der objektivierenden Tétigkeit des Linguisten und wird zwangsldufig den wahr-
nehmbaren Lauten als deren aktiver Sinn unterstellt werden. Auch die Hypo-
these vom parallelen Verlauf bedeutender und bedeuteter Ebenen erklért nicht
viel, schon gar nicht durch die Annahme einer symbolischen Vermittlung beider
Ebenen; eine solche Vermittlung setzt schon voraus, was sie vermitteln soll. An-
gebliche symbolische Ubersetzungen verdecken das Instantane an der Sprache,
von dem auch das Symbol lebt. Die methodologische Unterscheidung zwischen
Bedeutendem und Bedeutetem hat innerhalb der schon bestehenden Einheit des
einzelnen Wortes ihren Platz, was aus ihr aber noch keine reale Distinktion
macht. Wire die Distinktion tatsdchlich real, ist immerhin fraglich, ob die sym-
bolische Ubersetzung jemals dazu kime, sich selber zu erfassen: Das Symbo-

4 Vgl. E.Pound, ABC des Lesens (1934), Frankfurt 1960, 33 f.: ,,Gesprochene Sprache ist Ge-
rdusch, das in ein System von Grunzern, Zischlauten usw. aufgeteilt ist. So was nennt sich: ,artiku-
lierte* Rede. ,Artikuliert® bedeutet, dafl es gegliedert ist und daf3 eine Anzahl Leute sich iiber die
Gliederungen einig sind.”

> Vgl. E. Ortigues, Le Discours et le Symbole, Paris: Aubier 1962, 95. Auch D. Crystal, Die Cam-
bridge Enzyklopéddie der Sprache, Frankfurt 1995, gibt keinen Aufschluf} iiber diesen fundamenta-
len Sachverhalt; referiert wird lediglich eine Platon unterstellte ,,naturalistische Sichtweise®, die ,,ei-
nen inneren Zusammenhang von Lautung und Inhalt“ postuliere, sowie ,,eine konventionalistische,
hauptsdchlich durch Aristoteles bestimmte Richtung®, wobei letztere ,,dem tatsdchlichen Sachver-
halt* naherkomme, da ,,sie die willkiirliche Beziehung zwischen Wortern und Dingen hervorhebt —
ein Prinzip, das von der modernen Semantik anerkannt wird.* Willkiir bedeutet jedoch nicht ,,Uber-
einkunft zwischen den Menschen, Worter in einer bestimmten Weise zu benutzen: Dies wiirde die
Existenz von Sprache vor dem Menschen voraussetzen, damit die Ubereinkunft formuliert werden
kann“ (101, dhnlich 404). Auch Saussures Unterscheidung zwischen ,.signifiant (,das Bezeich-
nende‘ oder ,Lautbild‘) und signifié (,das Bezeichnete* oder ,Vorstellung)“ wird als ,,willkiirliche
Beziehung™ ausgehohlt (407).

¢ PM, 110. Vgl. L. Truffaut, Traducteur tu seras, Briissel: Editions du Hazard 1997, 16: ,,La visée
du linguiste est descriptive : pour lui, I’équivalence se fait a priori. Son opération de décodage-trans-
codage-recodage est parcellaire : il travaille sur la langue et non sur le sens. On le voit bien par son
étude de phrases décontextualisées, ses exemples-échantillons, petits énoncés clos sur eux-mémes
qu’il retourne dans tous les sens comme le chat le fait avec une souris captive.*

7 Vgl. C.Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris: Plon 1962, 125: ,le sens résulte toujours de la
combinaison d’éléments qui ne sont pas eux-mémes signifiants*.



126 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

lisierende vermittelt sich wohl lediglich an weitere Symbolisierungen und so
fort, erreicht aber nicht das schlichte Verstindnis eines laut gesprochenen Wor-
tes. Entweder vertieft dieser unendliche Regref3 den Graben zwischen Laut und
Sinn, oder er macht ein Bedeutetes von seinen immanenten, natiirlichen Deter-
minationen ununterscheidbar. Zieht man ein weiteres Erkldrungsmodell heran,
wird das Dilemma vollends deutlich: Das Auseinanderrei3en von ,,Form* und
,Materie* der Sprache macht beide einander duferlich, wodurch die Form von
der formalisierenden Tétigkeit abgetrennt und der abstrakten Materie zugedacht
wird. Diese Materie ist dann als Struktur oder Morphologie mit der Form iden-
tisch.® Das macht aus jedem Diskurs iiber Natur einen Diskurs, den die Natur
selber fiithrt. Daher riihrt die objektivierende Versuchung, formale Ordnungen
als Rede der Natur {iber sich selbst darzustellen. Weil das Formale an der Spra-
che mit der rdumlichen Anordnung von Wortern zusammenfallt und der Spre-
chende lediglich den Anwendungsort eines universellen Mechanismus darstellt,
hat sich beispielsweise der Strukturalismus an den Materialismus einer durch-
gingig determinierten Wirklichkeit verloren, wenn er das nicht sogar beabsich-
tigt hatte.’

Aus den Schwierigkeiten, das Zusammengehen von Laut und Sinn im Wort
zu verstehen, ergibt sich leicht ein anderes, diesmal idealistisches Extrem. Be-
sonders Philosophen erliegen gerne der Versuchung, ihre kritische Aufgabe als
Loslésung von allen sinnlichen Implikationen zu verstehen. Platon ist der grofe
Lehrmeister des Bestrebens, sich durch Abwendung von der sinnlichen Welt
zur reinen Idee zu erheben, von der aus ein unbedingter Standpunkt iiber das
Vergingliche gewonnen werden kann. Die Idee entbirgt sich in ihrer Reinheit
nur dem betrachtenden Blick des von allem befreiten Bewulltseins. So ist auch
die Sprache fiir diesen Idealismus nur eine triigerische materielle Verpackung
der Idee, deren adiiquates Verstindnis jede sinnliche Vermittlung ausschlieft.'?
Wohl kann die artikulierte Rede aus der Nacht der Sinne herausfithren; um das
Licht der Idee erreichen zu kénnen, mufl jedoch auch die sprachliche Ordnung
verlassen werden. Wegen seiner vergéinglichen Sinnlichkeit stellt der sprachli-
che Diskurs hochstens ein Provisorium dar, das aus sich selbst nicht zur ewigen,

8 Vgl. DD, 136: ,,Le travail du phonologue est plus subtil (sc. que celui du physiologue). Il retient
du langage sa structure formelle et revient aux sons. Alors il découvre une correspondance, une ho-
mologie, entre cette structure et la disposition spatiale des éléments de bruits, articulatoires et sono-
res. Mais pour ce faire, il a d oublier deux choses : que le formel est une abstraction opérée sur le
sens et qui, sans lui, se résout en disposition d’éléments matériels, et que dissimuler cette abstraction
est aussi dissimuler la réflexion de celui qui parle. D’ou I’équivoque de ,structure‘. Survient alors le
mythologue qui clame 1’absence de ce qui est mis ainsi entre parentheéses, pour conclure, de nouveau,
par le matérialisme.*

®  Die Annahme ,,sich selbst regulierender Strukturen* 148t ,,das Subjekt zum insubstantiellen Ort
eines anonymen Denkens* schrumpfen (N. Bolz, Strukturalismus, in: HWP, Bd. 7 [1989], 792-795,
793); damit wird es zum bloen Modus bzw. Teil der spinozistischen Allsubstanz, in der absolute
Ausgedehntheit und absolutes Denken zusammenfallen, vgl. PC, 74-82.

10" Die ,, Trennung von Sprechen und Erkennen® ist Ausdruck des Miftrauens gegeniiber sophisti-
schen Manipulationen und lange schon vor Platon vollzogen worden, vgl. T. Borsche, Sprache I. An-
tike, in: HWP, Bd. 9 (1995), 1437-1453, 1441.



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 127

mit sich immer gleichbleibenden Idee fiihrt. Der Zugang zur Idee erfolgt nicht
als Ubergang, sondern als Bruch. Die einzig wahre Erkenntnis der Idee ist die
kontemplative Ruhe, eine bewegungslose, unvermittelte Schau. Das ewig mit
sich Gleiche wird nur von dem erkannt, das sich dem Gleichen angeglichen
hat.

Damit hat dieser Idealismus aber auch nicht erklart, wie ein Wort entsteht,
im Gegenteil: Die unverénderliche Idee weist den Zusammenhang mit dem Le-
ben des Worte artikulierenden Leibes ab und koppelt den Dualismus von Laut
und Sinn an das Auseinanderklaffen zwischen diesseitiger Schattenexistenz
und dem wirklich Wahren. Das eingangs beschriebene Phanomen miifite um-
gekehrt gedeutet werden: Wihrend eines gefiihrten Gespréichs gehen eigentlich
die Laute verloren, was die Bedingung dafiir ist, da3 der Sinn des Gesproche-
nen verstanden werden kann. Wenn durch das Nachlassen der Aufmerksamkeit
eine Trennung von Laut und Bedeutung zugunsten der Ohren erfolgt, ist das
zwar die traurige Konsequenz unserer uneigentlichen Existenz, aber immerhin
ein Anhaltspunkt dafiir, da3 Materie und Idee gar nichts miteinander gemein
haben.

Der Materialismus der durchgingig determinierten Wirklichkeit, die eigent-
licher Tréger subjektiver Akte ist, dhnelt dem Idealismus mehr als man glaubt:
Ob nun das Sprechen ein Epiphdnomen der Natur ist, oder aber menschliche
Sprache eine Art Abfallserscheinung der autokontemplativen Selbstgegenwir-
tigkeit der Idee darstellt, beide Male scheint das menschliche Subjekt sozu-
sagen auf der Strecke zu bleiben.!! Wie konnte es sich auch diesen beiden Ab-
soluten gegeniiber behaupten? Um ein Absolutes handelt es sich ja in beiden
Féllen, ob es nun als quantitatives Determinationssystem oder aber als die reine
Aktualitit des ,,Denken des Denkens‘ verstanden wird.

Bemerkenswerterweise flieft das absolute System recht zwanglos aus dem
absoluten Akt: Das rein mit sich Identische ist die Negation aller Bestimmungen,
eine reine Form entspricht dem reinen Akt einer inhaltslosen Reflexion. Eine
reine Form bedeutet aber eine pure Tautologie: Mit ,,Form®, der lateinischen
Wiedergabe des platonischen Eidos, kann also nicht mehr der doppelte Sinn von
Akt und Bestimmtheit gemeint sein. Nur in dieser Korrelation hétte es aber Sinn,
von Form zu reden, weil sie ein zu ,,Materie relativer Begriff ist.!? Fiir den rei-
nen Akt kann das nicht zutreffen: Die Korrelation von Akt und Bestimmtheit
kann keine Vereinigung bedeuten, denn jede Bestimmtheit sprengt den Akt. Der
inhaltslose Akt hohlt sich somit wegen seiner abstrakten Innerlichkeit selber aus.
Er existiert gar nicht, wenn er nicht mit der unbestimmten Materie identisch ist.
Der bloBe Akt wird zu seinem Gegenteil, denn es ist zwischen absoluter Triagheit
und reiner Bestimmungslosigkeit kein Unterschied auszumachen, womit die

1" Bekanntlich hiingen in diesem Stacheldraht schon viele Denkerleichen® (A. Déblin, Sigmund

Freud zum 70. Geburtstag, in: Die Zeitlupe, Olten u.a. 1962, 8088, 82).
12 Vgl. G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik. Die Lehre vom Wesen (1813), Hamburg 1992,
72—77 (Wechselbeziehung von Form und Materie).



128 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Form zum ,,unnétigen Symbol der materia prima *“ wird."* Sobald aber doch ge-
sprochen wird, dann kraft der Vielfdltigkeit des Inhalts, auf welche die Materie
nur gewartet hat, um sich in Bewegung zu setzen und ihr kosmisches Puzzle zu
gestalten.

Es ist damit, wie gesagt, noch immer nicht erklart, was ein Wort ist. Dafiir
sind aber die jeweiligen Voraussetzungen etwas deutlicher geworden, die beiden
Abstraktionen zugrunde liegen: Weder mit der Selbstgentigsamkeit der unveran-
derlichen Identitét einer Bedeutung, noch mit der Selbstanordnung einer mecha-
nistischen Morphologie ist das Zusammengehen von Laut und Sinn im aller-
geringsten Wort verstandlich zu machen.

Dabei entspricht den vorschnellen Vereinnahmungen von Laut und Sinn
nichts in unserer Erfahrung: Die einfachsten Phanomene widersprechen gera-
dezu der Entgegensetzung von Materialitdt und Idealitét in der Ordnung mensch-
licher Existenz, besonders der vermeintlichen Annahme einer vom Leib vollig
abgelosten Seele, der eine urspriingliche Autonomie des Sinns gegeniiber
gleichgiiltigen Lauten entsprechen soll. Niemals wird ein reiner Sinn vernom-
men werden, dem der artikulierte Laut etwa fremd wire. Ein Sinn ist manifest
und kann als solcher durch die Wahrnehmung hindurch verstanden werden,
oder aber er ist nicht. ,,Man kann wohl zwei Beobachter anfiihren, aber nur ei-
ner, derjenige, der wahrnimmt, ohne zu verstehen, erleidet dann einen Mangel.
Denn der andere versteht nicht, ohne zu horen.<!#

Nicht nur erkldren Abstraktionen nichts, es sieht auch so aus, dal} die eine
Abstraktion in dialektischer Wechselwirkung die andere Abstraktion entlaft:
Die Negation der konstitutiven Materialitét im Sprachgeschehen fiihrt schlief3-
lich dazu, daf3 nur diese iibrigbleibt. Bruaire hat wohl recht: Das Absolute ist
zuerst, weswegen sich alle Fehlbestimmungen aus einer ersten ergeben. ,,Diese
Negation, die auf unwahrscheinliche Weise das Wort zerreif3t, ist eine Konse-

13" PM, 105. ,,le propre du formalisme, de son radicalisme, ¢’est de diviser pour exclure, de nier les
relations pour obtenir 1’univocité. C’est alors qu’en vertu d’une dialectique invincible, la forme
s’identifie avec son contraire et le formalisme avec le matérialisme® (ebd., 103 f.). Abstrahierendes
Denken muf3 zwangsldufig von einem Extrem ins andere schlittern, vgl. Hegel, Phinomenologie des
Geistes, 407—410, PC, 18, EE, 48f. (zum ehernen Gesetz der Abstraktion und der unseligen Allianz
von Theomorphismus und Naturalismus), LD, 47.

14 PC, 31. Dagegen lidBt sich das Denken eben nicht anfiihren; soll die ,,Rede der Seele mit sich
selbst™ (Platon, Theaitetos 189 e) iiberhaupt etwas sein, dann muf} sie sprachlich verfaft sein, vgl.
Deku, Formalisierungen, 411: ,,Denken und Sprache setzen sich weitgehend gegenseitig voraus, das
innere Sprechen ist gar nichts anderes als die Abfolge artikulierter Denkschritte, deren Verleibli-
chung sozusagen®“. Zur widerspriichlichen Annahme eines nichtsprachlichen Denkens vgl. PC,
101f., Anm. 1. Vgl. auch F. G. Jiinger, Wort und Zeichen, in: Bayerische Akademie der Schonen
Kiinste (Hrsg.), Die Sprache, Darmstadt 1959, 55-74, 55: ,,Es ist ein alter, zéher Streit, ob Vernunft
vor der Sprache oder Sprache vor der Vernunft ist, und seine Priifung mag zu der Einsicht fithren,
dal} er wenig abwirft. Das Trennen ist kiinstlich, und unser Sprechen geht nicht aus dieser Trennung
hervor, so unverniinftig es oft auch sein mag, so sprachlos die Vernunft sich gebérden kann. Das
Denken griindet in der Sprache, die Sprache im Denken, und wo Worter, Gedanken, Begriffe enden,
dort ist wenig oder nichts mehr, das wir ergriinden konnten. Verlassen wir den Bereich der Sprache,
wenn unser Sprechen endet? Nein, auch wenn wir schweigen, sind wir nicht au3erhalb ihres Berei-
ches. Das wortlose Selbstgesprich, der schweigende Monolog wird in der Sprache gefiihrt.“



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 129

quenz der Theologie, und die dualistische Schluf3folgerung eine reine petitio
principii.“"

Das Verstindnis der Leiblichkeit als Exil und Abfall des gottlichen Status der
Seele folgt erst aus einer strikt negativen Konzeption des Absoluten. Die Spra-
che mit ihrer leiblichen Komponente kann deswegen nicht zum Absoluten drin-
gen, weil das Absolute keine Beziehungen zur sinnlichen Welt unterhilt.'® Die
nach Vergéttlichung strebende Seele findet darum ihre Vollendung allein in der
stummen Betrachtung des unwandelbaren Einen, in das sich die Seele aufzu-
16sen hat. Daher ist das erotische Streben des sich von der Sinnlichkeit befrei-
enden Denkens bei Platon Todessehnsucht.!” Der Philosoph findet sein Heil da-
durch, daB er von sich selbst erlost wird: Erlosung nicht des Menschen, sondern
vom Menschen, bzw. Ausléschung des Menschen durch Ausschluf3 seines bele-
benden Prinzips.

Mit dem Ausschlu3 des belebenden Prinzips findet sich auch der leibliche
Ausdruck in eine Sphére verbannt, die keinen Zugang zur Wahrheit hat. Mit die-
ser Kluft innerhalb des Denkens wird die begriffliche Ordnung in zwei unzu-
sammenhéngende Bestandteile zerrissen: Gott allein kommt der reine Denkakt
zu, und dieser reine Akt weist jede Diskursivitdt ab, weil er vollkommenes
Selbstwissen ist. ,,Die Zuweisung des autonomen und sich selbst gegenwértigen
Denkens an das Absolute definiert Gott durch eine vollkommene Reflexion auf
sich selbst, ohne Intervall, ohne AuBerlichkeit, ohne Aktualitétsdefizit.“!® Durch

15" PC, 32. ,,Rien n’est plus remarquable que I’introduction dissimulée de ce dualisme dans la tradi-

tion judéo-chrétienne. Rien n’est plus étonnant que la survivance tenace, dans la religion du Dieu
personnel et trinitaire, de cette conséquence d’une théologie négative qui contredit la simple possi-
bilité du Verbe incarné, alimentant les représentations du docétisme et du nestorianisme. Saint Paul
heurtait déja les Grecs cultivés, nourris de I’orphisme, en annongant la résurrection des corps, c’est-
a-dire, pour eux, du mal et de I’erreur. Mais cette idée d’une ame immatérielle, impersonnelle
et étrangere a toute chair ne continue pas moins a persévérer. Les chrétiens qui la reprennent ne
s’apergoivent méme pas qu’elle annule leur propre notion de rédemption, rendant vaines les souf-
frances et la mort du Christ dont I’ame, comme celle de Socrate, serait absente de toute résurrection,
pour avoir échappé a toute incarnation.*

16" Fraglos fiihrt eine andere Konzeption des Absoluten auch zu einer anderen Philosophie der Sprache.
Fur Augustinus scheint dieser Zusammenhang iiberdies sehr klar gewesen zu sein: Nach ihm ,,sind Wor-
ter Zeichen fiir die im Laut verborgene Bedeutung* (Borsche, Sprache 1., 1446, zu De magistro 10, 34
[vim verbi, id est significationem quae latet in sono]). Die Fleischwerdung des Wortes eignet sich bes-
ser zur Deutung des grundlegenden Phidnomens der Sprache als der alte Streit, ob die Sprache nun ,,the-
sei* oder ,,physei* sei; etwas zu benennen setzt das Zusammenkommen von Laut und Bedeutung schon
voraus, weswegen die Alternative thesei vs. physei auch so unentschieden geblieben ist.

17" Vgl. Platon, Phaidon 68 a; PC, 52: , le désir charnel ne peut étre sublimé et n’a point vocation en
I’ame purifiée. De I’amour charnel a I’Eros philosophique la rupture est consommée. Et le philosophe
reste incompris si I’on confond la méthode, qu’il préconise pour cette rupture, avec une purification
continue. On use du désir pour altérer le besoin, mais le recours a I’homosexualité a pour fin I’extinc-
tion du concupiscible par délaissement de la génération, de la procréation qui enlise dans le devenir.*
18" PC, 69; ,,L’aporie platonicienne, brillamment déployée dans le Sophiste, de 1’étre identique impli-
quant le non-étre différent, résolue par ’insertion du non-étre dans la systématique conceptuelle, est
maintenant exorcisée par cette réflexivité, acte de soi-méme, en soi-méme, par soi-méme, qui conver-
tit la différence, 1’altérité, en rapport absolu de soi a soi.” PC, 68: ,,Platon lui-méme disait bien que
I’idée est son propre savoir. L absolu ne saurait avoir rapport qu’avec soi, I’intelligible ne saurait étre
divin sans étre sa propre intelligence.”



130 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

die vollkommene Selbstgegenwart des mit sich einen Denkens gewinnt das Ab-
solute — und zwar nur dieses — den Charakter der Subjektivitit. ,,In postcartesi-
scher Terminologie wiirden wir sagen: Einzig das gottliche Denken ist in Wahr-
heit einzelnes Subjekt.«!”

Man darf daher nicht etwa glauben, daf3 Aristoteles einer positiven Wiirdigung
des Menschen in dessen leib-seelischer Verfafitheit wirklich nédhergekommen
wire: Der Einheit des organischen Lebens liegt bei Aristoteles eine substantielle,
immanente Form als Prinzip zugrunde, das einem Individuum durch alle Entfal-
tungen hindurch erlaubt, mit sich gleichzubleiben. Diese Form ist aber nur der
vitale Akt inmitten der gestaltgebenden Materie, weswegen das real existierende
Ganze niemals volle Aktualitit gewinnen wird. Durch das Gesetz der Bewegung
unterliegt der Organismus dem Werden, womit die Seele an das natiirliche Sein
gebunden bleibt und mit dem Leib vergehen wird. Die Seele als Form des Lei-
bes ist daher eine natiirliche; sie gehort konstitutiv zu der von ihr informierten
Materie, womit sie eine individuelle Form ist. Damit gebiert die Natur ,,ein logi-
sches Monstrum fiir ihren schénsten Erfolg, das organisierte Leben.*?* Weil die
Form individuell und als solche unsagbar ist, taugt sie nicht zum Prinzip. Einer-
seits miilte das Leben durch sein immaterielles Formprinzip dem angehoren,
was Gegenstand des Wissens sein kann, andererseits ist fiir Aristoteles gerade
eine individuelle Form widerspriichlich: ,,Wenn das lebendige Individuum zu
Art und Gattung gehort, verneint es deren gemeinsame Allgemeinheit und mit
dieser das fiir jede diskursive, wissenschaftliche Erkenntnis verlangte definierte
Sein. Die Individualitit des Individuums bezeichnet den Nullpunkt dessen, was
formuliert und identifiziert werden kann, das heil3t den Leib, den somatischen
Nicht-Sinn.**' Der lebendige Leib ist zwar durch sein Formprinzip eine substan-
tielle Realitit, die aber wegen ihrer sinnlichen Komponente aus dem Rahmen
der moglichen begrifflichen Definitionen herausfallt und somit eine Art begriff-
lichen Unsinn darstellt. Daher bewegt diesen Leib auch nicht die Vernunft, son-
dern das Streben, und mit dem Ende dieses Strebens wird auch die Seele ihr
Ende finden. Weil der Leib wegen seiner Vergéinglichkeit keinen Anteil an der
Tatigkeit des Geistes hat, ist die Seele letztlich auch gar kein Formprinzip, son-
dern nur eine Art Regulierungsinstanz.??

19 M. Renaud, La ,,Philosophie du corps* selon M. Claude Bruaire, in: RPL 67 (1969) 104142, 119;
vgl. PC, 68 f. zu Aristoteles, Metaphysik 1072 b.

20 PC, 64 zu Aristoteles, De anima 412 a, Metaphysik 1035 b.

2l PM, 88; vgl. PC, 64—67 zu Aristoteles, Metaphysik 1040 a; vgl. auch Kategorien 3 a. Zum Problem
der Unmdéglichkeit, die individuelle Substanz zu universalisieren, wodurch die aristotelische Meta-
physik scheitert, vgl. P. Aubenque, Le probleme de 1’étre chez Aristote, Paris: PUF 1962, 239-252.

2 Vgl. PC, 70: ,,L’eidos du corps n’est pas motrice, elle régle ’animation sans en étre le principe.
C’est dans le désir qu’il faut situer ce principe (vgl. Aristoteles, De anima 433 a) et si cette étonnante
conjonction de I’idée et du mouvement, de la forme et de ’appétit réussit, c’est précisément que cette
forme est individuelle car I’universalité conceptuelle est éternellement immobile.“ PC, 238: ,,Si mon
étre substantiel était la forme individuelle de mon corps, le probléme serait supprimé, car je ne serais
point sujet.”



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 131

Der unbewegte Beweger bleibt ohne Bezug zu der Bewegung, die gleichsam ge-
gen seinen Willen stattfindet. Er ist das zuhdchst Erstrebenswerte, doch muf3 ihn
das Streben verfehlen. Das Ideal des Wissens zieht den vergdnglichen Intellekt zu
sich empor, um ihn von sich auszuschliefen, denn die Selbstgegenwértigkeit des
Absoluten als wissendes Sichwissen bleibt dem Leben fremd. ,,Gott ist das abso-
lute Gegenteil seiner eigenen Wirkungen.“?® Der titige Intellekt ist wesentlich Akt,
vom Leben getrennte, unvermischte Form und daher géttlich. Er ist absolute Form,
mit der die Seele nur um den Preis ihrer Individualitét identifiziert werden kann.
Deswegen ist es auch so schwierig, die aristotelische Seelenlehre fiir die christliche
Auferstehungshoffnung fruchtbar zu machen: Entweder ist die Seele vom Leib ab-
trennbar, dann ist sie tétiger Intellekt und als solcher einzig und unpersonlich. Oder
aber sie ist vom Leib nicht abzutrennen, dann wird sie mit diesem vergehen.?*

Vielleicht braucht man Aristoteles nicht vorzuhalten, daf3 sich mit seinen An-
satzen nicht begriinden 148t, woran er selber kaum gedacht haben wird. Wenn
sich aber wahres Wissen einzig der intellektuellen Anschauung preisgibt, hat das
erhebliche Konsequenzen fiir die nun einmal diskursiv verlaufende Erkenntnis-
leistung des endlichen Intellekts, der seinerseits auf ewig von dem Privileg des
sich wissenden Selbstwissens ausgeschlossen bleiben muf3, in dem Form und
Inhalt des Wissens zusammenfallen (A = A). Denn ohne intuitives Prinzipien-
wissen ist auch der aristotelische Vernunftschluf3 mit seiner absoluten Geltung
nur ein wahrscheinlicher, der sich dem Wissen zwar unendlich anndhern, das
Wissen selbst jedoch nicht erreichen kann.?’

23 PC, 72. ,,Telle est la rigueur déductive qui décide de la philosophie aristotélicienne du corps, &

partir d’une conception de Dieu bien peu différente, pour I’essentiel, de celle de Platon* (ebd., 73).
Somit stellt der beriichtigte Passus De anima 430 a 10-26 keinen platonisierenden Fremdkorper
im aristotelischen Seelentraktat dar. Aristoteles setzt stets ,,philosophieren mit ,,platonisieren*
gleich.

24 1In seiner Rezension zu PC meint M. Corvez (RThom 68 [1968] 637-644, 639, Anm. 6) Thomas
von Aquin gegen Bruaire (PC, 72, Anm. 1) in Schutz nehmen zu miissen: ,,on sait assez que, chez
saint Thomas, I’intellect, agent et patient, sous différents aspects, est multiple et propre a chaque
homme, pour cette raison qu’il n’est pas une forma absoluta, identique au divin ; c’est une forme
limitée non par genre et différence spécifique, mais par son essence et par son rapport au corps indi-
vidué.” In dem von Bruaire angefiihrten Text (,,S.T.Ia P.,Q.LXXYV, art.5“) nennt Thomas von Aquin
allerdings die Seele eine forma absoluta: ,,Anima igitur intellectiva est forma absoluta, non autem
aliquid compositum ex materia et forma“. Zur spannungsreichen Bestimmung der Geistseele als im-
materiell-subsistierende, in ihrer leibbezogenen Existenz aber nur unvollstindigen Substanz bei
Thomas vgl. A. GlaBer, Die Bestimmung des Menschen, in: P. Kaiser, D. S. Peters (Hrsg.), Orga-
nismus — Evolution — Mensch, Regensburg 1995, 143-222, 178 f., 182 f., N. A. Luyten, Dichoto-
mismus, in: LThK?, Bd. 3 (1959), 351f. (dualistische Tendenz der Formulierung von den ,,substan-
tiae incompletae®).

25 Der unendliche Abstand zwischen géttlichem und endlichem Intellekt schldgt sich im Organon
nieder: Notwendige Schlufifolgerungen sind an ein unmittelbares Wissen der Pramissen gebunden,
die tiber die Wahrheit der Aussage entscheiden (vgl. Aristoteles, Zweite Analytik 72 b, 100 b); zwi-
schen Wissen und Dialektik liegt eine uniiberbriickbare Kluft, letztere dient bei denen zur Abhilfe,
die iiber unmittelbare Einsicht nicht verfiigen (vgl. Aristoteles, Topik 101 b). Von da an war es nur
ein kleiner Schritt, Dialektik mit formaler Logik zu identifizieren und in Beliebigkeit versanden zu
lassen (vgl. schon Aristoteles, De anima 403 a). Das verlief iiber die stoische Bestimmung der Dia-
lektik als ,,regles générales de la logique du discours™ (LD, 38 mit Belegen).



132 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Diese Konsequenzen hat die spitmittelalterliche Erkenntnistheorie schlief3-
lich gezogen, um tiber ihre Gegenstinde Gewilheit zu erlangen: Sobald das, was
durch seine innere Evidenz einzig Wahrheitsgeltung hat, dem Zugriff mensch-
licher Denkschritte entzogen war, mufite sich der auf sich selbst zurtickgewor-
fene Intellekt mit der kohdrenten Verkniipfung von Erscheinungen begniigen.
Anders gesagt: Geht das Intelligible am Sensiblen verloren, wird das Sensible
zum einzig Intelligiblen. Oder noch einmal anders gesagt: ,,Philosophie soll
nicht mehr Ontologie sein, sondern Phiinomenologie.*** Diskursives Denken be-
schrankt sich nunmehr auf die Aussage von Tatsachenwahrheiten und deren rein
formale Anordnung. Ockhams Erkenntnislehre beispielsweise hat die unmittel-
bare Evidenz der Sinneseindriicke zur Grundlage, die der Intellekt dann in ein
logisches Gefiige bringt. Die dem Menschen eigentiimliche Erkenntnisleistung
besteht in der richtigen Verkniipfung der aus den Dingen gewonnenen Abstrak-
tionen.?” Damit waren die ehemals metaphysischen Bestimmungen der res zu
ihren bloBen signa degradiert, die von der Wissenschaft zu Sétzen verbunden
werden. Konsequenterweise wurde zum Ansichsein der Dinge die quantitativ be-
stimmte Materie mit ihrer inneren Gliederung gekiirt.?®

Das mechanistische Universum, das auf dem Fuf3 folgt, wird vor nichts Halt
machen: Worte sind lediglich die Zeichen, denen Dinge entsprechen. Daf3 sie
von der Wissenschaft zum Zweck der Naturbeherrschung in eine formale Ord-
nung gebracht werden, dndert nichts an der Tatsache, da3 man ein Subjekt ei-
gentlich gar nicht mehr braucht bzw. daf3 es lediglich grammatikalische Geltung
hat. Descartes hat das geschlossene Universum der Worte sehr wohl begriffen:
Sein cogito kommt daher nicht innerhalb der Sprachordnung und ihrer Gesetze
zu stehen, es verweigert sich sozusagen seinem eigenen Ausdruck. Das erstaun-

26 Haag, Der Fortschritt in der Philosophie, 54. Der Nominalismus ist eine Konsequenz aus der Re-
lativierung des Wissens durch den ganz anderen Gott; die im Mittelalter gut belegte Unnennbarkeit
Gottes folgt aus den sinnlichen Implikationen der Sprache, wobei doch ,,Sprache dem Vernunftwesen
eigentiimlich und nichts anderes als Vernunfteinsicht* ist (J. H. J. Schneider, Sprache II. Mittelalter,
Renaissance, Humanismus, in: HWP, Bd. 9 [1995], 1454—1468, 1458 iiber Alexander von Hales).

27 Vgl. E.Gilson, La philosophie au moyen age (1944), Paris: Payot 1986, 640-655, H. Heimsoeth,
Die sechs grofien Themen der abendlandischen Metaphysik und der Ausgang des Mittelalters, Darm-
stadt #1987, 34 (Wahlverwandschaft zwischen neuzeitlicher Wissenschaft und Nominalismus), J. Pie-
per, Scholastik, Miinchen 21986, 201 ff.; Ockham hielt die Natur offenbar ,,fiir durchgéingig, mit Not-
wendigkeit, bestimmt* (K. Flasch, Das philosophische Denken im Mittelalter, Stuttgart 1986, 451).

28 Vgl. Haag, Der Fortschritt in der Philosophie, 56; die Gedanken ,,von Ockhams naturphilosophi-
schen Nachfolgern® bezeichnen ,,den Beginn der Neuzeit in der rationalen Naturbewiltigung™ (ebd.);
bei Descartes ist ,,die im Nominalismus angelegte Regression der philosophischen Naturerkldrung auf
die Position des antiken Atomismus vollendet: Mechanik als prima philosophia“ (ebd., 62). Hume
fithrt schlieBlich ,,das ein, was in der nominalistischen Verwerfung metaphysischer Wesenheiten ten-
denziell enthalten war: die Konstitution der erscheinenden Welt durchs erkennende Subjekt* (ebd.,
66 f.). Vgl. Heimsoeth, Die sechs groen Themen, 110: Nominalistische Erkenntnistheorie bricht mit
der alten Anschauung, ,,wonach die Aulenwelt ihr Abbild eindriickt irgendwie ins Seelische. Die Sin-
nesbilder, die Empfindungen sind nicht Nachbildungen der wirklichen Dinge und Vorginge, sondern
lediglich Zeichen fiir dieselben und von blo8 symbolischem Wert!* Die Genese der fiir die Neuzeit so
typischen Subjekt-Objekt-Distinktion sicht Heimsoeth schon in dieser ,,Neuwendung der Erkenntnis-
lehre* (ebd.); ,.die groBe Kldrung und die letzte Schirfung des Gegensatzes zwischen Innerem und
AuBerem, BewuBtem und Ausgedehntem® (ebd., 111f.) habe Descartes dann heraufgefiihrt.



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 133

liche Auseinanderreiflen von Diskursivitat und Denkakt, das die Kluft zum un-
erreichbaren goéttlichen Subjekt bezeichnete, findet sich damit auf der Seite des
menschlichen Subjekts wieder.?? Die unbedingte Negativitit des Cogito ist ge-
nau das, was es mit der absoluten, an nichts gebundenen Freiheitsmacht Gottes
gemeinsam hat. Die reine Freiheitserfahrung des seiner selbst gewissen Subjekts
konstituiert die Einzelheit des Subjekts in distanter Gleichgtiltigkeit sowohl zur
somatischen Individualitdt (Leib) wie auch zur Universalitit der Denkgesetze
(Sprache). Der reine Akt des ,,Ich denke* tritt von der Sprache und ihrem Ge-
folge von Fleisch und Notwendigkeit zuriick.’ Beim Cogito handelt es sich mit-
hin um ein rein assertorisches Urteil, denn die Propositionalitit eines Urteils
wiirde es mit der allgemeinen Ordnung distinkter Bestimmungen verbinden,
womit das Cogito seiner vollkommenen Unbestimmtheit verlustig ginge. Das
wiederholt die Aporie von reinem Akt und Bestimmtheit: Worauf soll sich das
assertorische Urteil beziehen? Descartes’ Cogito gewinnt den unumstéflichen
Beweis seiner absoluten Freiheit in dem selben Mal3e, wie es sich an ein absolu-
tes Schweigen verliert, mit dem auf addquate Weise ein reines Nichts bezeichnet
wird. Von diesem insuldren Selbstverlust der absoluten, dafiir aber nichtigen
Freiheit rettet nur eine andere Freiheit, die absolute und schopferische Macht des
Gottes, der nicht tiuschen kann.’! Die Zustimmung des Cogito zu dem, was es
auf klare und distinkte Weise erfaflt, wird von einem Gott bewerkstelligt, so daf3
das Cogito in der wirklichen Ausiibung seiner Vernunft und Freiheit ein Gegen-
gewicht zu seiner reinen Negativitdt findet und mit all seiner Unbedingtheit
nicht in Sterilitdt zu versanden braucht.

Bemerkenswerterweise besorgt die absolute Unerforschlichkeit Gottes mit der
Moglichkeit, dem Reich der Ideen zuzustimmen, gleichermallen die Verbindung
des einzelnen Subjekts zu dessen Leib wie zur Sprache. Die Ideen selber schul-
den weder den Lauten noch der Grammatik etwas, sie entstammen ausschlief3-
lich dem gottlichen Willen und bieten sich kraft ihrer gottgewdhrten Evidenz
dem Urteil des Cogito an. Erst das rein vertikale Verhiltnis zum Reich der Wahr-

2 Die Abldsung des géttlichen Subjekts durch die neuzeitliche Subjektivitit findet doch im 17. Jahr-
hundert statt, wie man es behauptet hat. Allerdings verschleiert die These vom humanen Aufstand ge-
gen den spatmittelalterlichen Willkiirgott (vgl. H. Blumenberg, Die Legitimitdt der Neuzeit, Frankfurt
1966, 132 ff., 165) die fundamentalen Aspekte des Absoluten, die in der Freiheitsemphase zum Tra-
gen kommen und wahrscheinlich entscheidender gewesen sind. Dann ist die Frage nicht, ob der Aus-
tausch der Subjekte doch erst im 18. Jahrhundert stattgefunden hat (vgl. Pannenberg, Theologie und
Philosophie, 138, mit Verweis auf die Blumenberg-Rezension von K. Lowith und H. G. Gadamer, in:
PhR 15 [1968] 195-209), sondern warum die Ablosung erst so spét erfolgt ist. Da im 17. Jahrhundert
der relationslose Gott der Antike frohliche Urstind feiert, darf man annehmen, daf3 das Christentum
eine retardierende Funktion ausgeiibt hat. Setzt man das Phdanomen der ,,Sikularisierung ausschlie3-
lich zum Christentum und seinen verschiedensten Traditionen in Beziehung, versperrt man sich den
Zugang zum vielleicht entscheidendsten Kern der ,,Sékularisierungsthese.

30 Vgl. PC, 100: ,,Ineffable et unique, ,je suis, j’existe‘ purement et simplement. Non seulement la gé-
néralité¢ des mots m’est extérieure, mais tout ce qui m’apparente a I’espece, me met en série, m’indivi-
dualise pour me faire nombre avec 1’autre, est récusé de ma substance unique et incommensurable.*
31 Vgl. PC, 110: ,,Ainsi, Iarticulation du libre jugement et du discours fait place a la juxtaposition sans
distance de deux sujets, de deux libertés. L’une absolue et créatrice, I’autre absolue mais impuissante.*



134 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

heit errichtet das Subjekt als solches, und zwar in Distanz zum eigenen Leib und
dessen Gefolge an Notwendigkeit. Die positiv gewidhrte Erfahrung, nicht blof3er
Leib zu sein, erlaubt es, diesen mittelbar zum Ausdruck der Ideen zu gebrau-
chen. Sobald dann aber der Urheber der vertikalen Beziehung verschwindet,
verwandelt sich das horizontale Verhiltnis gezwungenermaflen in Unmittelbar-
keit bis hin zu einem Verhiltnis reiner Identitit mit dem Leib.3? Unsere Gegen-
wart zeichnet das Schicksal aller Dualismen, ndmlich in Monismus zu enden.

Allerdings hatte diese Philosophie des Subjekts womdglich schon vorausge-
setzt, was erst zu erweisen gewesen wire, ndmlich das Subjekt selbst. Die reine
Negativitdt kann sich gar nicht selbst erreichen und ihre eigene Gewillheit ge-
biren, ohne eine Positivitdt zu implizieren, deren Wiedergewinn erst den An-
haltspunkt fiir die reflexe Selbstvergegenwértigung darstellt. Die reine Nega-
tionsmacht des einzelnen Subjekts kann sich bei Descartes nicht ohne géttliche
Setzung in einer reflexen Bewegung auf sich selbst konstituieren, denn dazu be-
diirfte es einer Bestimmtheit, die seiner reinen Negativitdt widerspricht. Das
mul aber fiir jedes Subjekt gelten: Was sich von seiner eigenen Effektivitét be-
schneidet, kann sich durch eine blofle Reflexivitit auf sich selbst nicht konstitu-
ieren. Das wirft ein bezeichnendes Licht nicht nur auf die ontologische Wahrheit
des Cogito: Wie kommt eigentlich das gottliche Subjekt zu seiner Effektivitét?
Eine Gott selbst entsprechende Effektivitét kann die Vernunftordnung jedenfalls
nicht sein, da sie Gott, so sehr er sie auch schafft, vollkommen duferlich bleibt.?
Dadurch, daB3 das Absolute ewige, wiewohl nicht notwendige Wahrheiten setzt,
wird es von allen Bestimmungen schadlos gehalten; kraft seiner Indeterminiert-
heit braucht es sich nicht von einer bindenden Selbstbestimmung kompromittie-
ren zu lassen und bleibt auf ewig frei von jeglicher Kontamination durch die di-
stinkte Ordnung endlichen Seins.?*

Die fehlgeschlagenen Versuche, das Subjekt zu verstehen, haben schlieBlich
dazu gefiihrt, dall man es abgeschafft hat. Vielleicht hatte man sich zu viel vor-
genommen, als man das Subjekt rein aus sich und von sich aus sein lassen
wollte. Descartes’ Cogito jedenfalls scheitert genau an der Distanzierung von al-

2 Vgl. PM, 199. PC, 238: ,,Si, comme sujet, j’étais indéterminé par mon absolue singularité, vierge
de particularité constitutive, alors ou bien je serais sans corps, la liberté divine de Descartes, ou bien
je serais mon corps, mais un corps dont la forme organique individuelle serait résorbée dans ma sin-
gularité, comme le voulait la phénoménologie radicale de Sartre.”

3 Vgl. PC, 110; Descartes ist es deswegen nicht gelungen, das Verhiltnis des Subjekts zur Univer-
salitdt der Begriffe zu kldren, die sich der Freiheit aufzwingen. Daher muB seine Ethik auch sténdig
lavieren: ,,Descartes ist, was Verstand und Willen des Menschen anlangt, niemals hinausgekommen
iiber das Schwanken zwischen den beiden Polen des Willensvorrangs und der Uberlegenheit des
Intellekts™ (Heimsoeth, Die sechs grolen Themen, 232). Hinter der Differenzlosigkeit des unbe-
stimmten Gottes steckt dann doch das Erbe Ockhams, vgl. W. Hiibener, Descartes, in: TRE, Bd. 8
(1981), 499-510, 506. Vom sachlichen Prius des Unendlichen (III. Meditation) kann es wegen sei-
ner Indeterminiertheit auch keine Intuition geben; um kein ineffektives Nichts zu sein, bedarf es ei-
ner ,,différence intrinseque®. ,,Mais jamais Descartes n’aurait pu €tablir cette condition, car pour lui
Dieu n’est pas Logos, mais Sujet pur, indéterminé. Le recours a la causa sui, I’invocation de ,I’im-
mensité* divine, ne signifient que la toute-puissance insondable, point I’infinité positive* (PC, 245).
3 Vgl. AD, 220.



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 135

lem Sosein, ,,auf das das Bewul3tsein sich beziehen konnte, wenn es sich auf sich
bezieht.“* Entsprechendes gilt schon vom Gottesbegriff: Die reine Aktualitit
des Subjekts weist jede Relation ab. Das vom Cogito abgebildete Absolute ver-
fliichtigt sich, es kann wegen seiner Unbestimmtheit nicht Selbstrelation, somit
auch nicht causa sui sein (was Caterus und Arnauld schon eingewandt haben).
,,Die angefiihrte Wahrheit des seiner selbst gewissen Subjekts ist gleicherma-
Ben die eines personlichen, einzelnen Seins, das in seiner Einzigkeit unaus-
tauschbar ist, und die einer Freiheit, die das, was sie ist, begriindet, einfiihrt und
errichtet. Die reine, durch und durch negative Einzelheit ist allerdings unformig
und leer. Die Subjektphilosophien sind somit gezwungen, den Diskurs zu deser-
tieren, nachdem sie ein existentiell Unsagbares heraufbeschworen haben. Was
die Freiheit anbelangt, so wird diese durch die absolute Unabhéngigkeit, die sie
negativ bezeichnet, in die Unbestimmtheit der reinen Einzelheit resorbiert; ihre
positive Bedeutung, die Bestimmung einer praktischen oder theoretischen Tétig-
keit verweist uns an die diskursive Bestimmtheit und an die Gesetze der Welt, zu
deren gegensitzlicher Wahrheit, die Notwendigkeit und Allgemeinheit ist.3¢
Die bisher angesprochenen Konzeptionen des menschlichen Subjekts, seines
Leibes und seines Zugangs zur Wahrheit stehen alle in Beziehung zu einer ganz
bestimmten Auffassung des Absoluten. Das muf3 aber nicht der Grund sein, war-
um sie nicht dazu taugen, den Zusammenhang zwischen menschlichem Ich, Leib
und Denkordnung plausibel zu machen. Es ist vielmehr so, daf es die allen Kon-
zeptionen gemeinsame Annahme eines von der Erkenntnisordnung des mensch-
lichen Geistes strikt getrennten Absoluten ist, welche die Versuche des Subjekts
durchkreuzt, sich selbst, seinen Leib und schlieflich auch das Absolute zu verste-
hen. Genau dieses unerkennbare Absolute scheint bei den neuzeitlichen Subjekt-
auffassungen Pate gestanden zu haben: Als Prinzip jeder moglichen Erkenntnis
ist das Subjekt selbst wiederum von jeder moglichen Erkenntnis ausgenommen.
Daher wurde das ,,Ich denke* aus der Erkenntnisordnung ausgeklammert. Es hat
dann nicht mehr lange gedauert, bis sich Erkenntnis auf die empirische Aufzéh-
lung bloBer Objekte herabgewiirdigt hatte.>” Weil man nicht begreifen kann, was

35 R. Spaemann, Personen, Stuttgart 1996, 144. ,,Ein solipsistisches BewuBtsein, das den gesamten
Raum des Wirklichen einndhme, kdme nicht dazu, sich als seiend zu denken. Denn dieses Sein wire
selbst wieder nur ein Gedanke. Ein solches cogifo miifite vielmehr beschrieben werden als ein ,Ich
denke, daB ich denke, daB3 ich denke ... (ebd., 76).

36 pM, 87f.

3T Vgl. PM, 87: ,,le transfert, invoqué par la Critique, des catégories de I’entendement aux prédicats
de la réalité psychologique, présuppose la réduction des concepts de substance et de sujet a leur fonc-
tion constitutive de la science expérimentale. PC, 218: ,,Et le philosophe qui reproche a la science
d’homogénéiser I’hétérogeéne ne s’apercoit plus qu’il en est premier fautif, ne prenant plus garde que
le savoir scientifique est discours, pour avoir évincé le verbe de sa propre conscience. Assimilée
a une sorte de regard sans vision, la conscience (de) soi ne peut plus signifier, par la parenthese,
qu’une différence de degré, un amoindrissement de distance, a I’égard de la conscience des choses.*
Nachweise der Unerkennbarkeit des Prinzips der theoretischen wie der praktischen Vernunft bei
Kant finden sich bei Frank, Fragmente einer Geschichte der Selbstbewuftseins-Theorie von Kant bis
Sartre, 416—-432 (Nachwirkungen und Konsequenzen in Phidnomenologie und Neukantianismus
ebd., 508-526).



136 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

sich wegen seiner Unbestimmtheit dem Verstehen auf absolute Weise entzieht,
beschlieft die Riickfiihrung des Seins auf seine empirisch falbaren Phanomene
die Begrenzung des Wirklichen in der Moderne.’® Weil man gerne vergift, was
zuvor ausgeklammert wurde, blieb vom Subjekt auch nur noch das iibrig, was
Sache der Biologie, allenfalls der Psychoanalyse ist. Erkenntnis betrifft nur noch
das, ,,was sich beobachten und analysieren 1d63t, was man kontrollieren, messen
und gebrauchen kann.“*°

Es ist bezeichnend fiir die Geschichte des Ich und seiner ontologischen Wahr-
heit, da3 Kants Nachfolger zwar am Gebot von der inneren Unerkennbarkeit die-
ses Ich nicht festgehalten haben und einiges zur Klarung von Bewufltsein und
Subjektivitdt beigetragen haben, das Problem aber nach wie vor keiner befriedi-
genden Losung zugefiihrt worden ist.** Wie kommt ein Subjekt eigentlich zu
sich selbst, bzw. was ist das Sein des Subjekts? Vermutlich erklért sich die Wir-
kungslosigkeit der philosophischen Losungsansitze in den letzten zweihundert
Jahren und damit ihre Preisgabe an einseitige Erkldrungsmodelle mit der eigen-
timlichen Ausblendung der Leiblichkeit des Menschen: Die Hartnickigkeit, mit
der das strikt abgetrennte Absolute sich erhalten hat, brachte es mit sich, da3 Be-
wufitsein und Freiheit des Menschen so lange an ihm vorbei gedacht worden
sind, bis sich die Frage von selbst erledigt hatte. Die vielfiltigen Theorien, die
sich um einen rein intellektuellen Kern menschlicher Akte bildeten, vermochten
wegen ihrer dualistischen Tendenzen nicht zu tiberzeugen; damit haben sie mo-
nistische Reduktionen provoziert und den Tod des Subjekts befordert.*!

Dabei hitte ein wenig mehr Aufmerksamkeit auf das grundlegende Phanomen
der Sprache Abhilfe schaffen kdnnen: Es gibt keinen Beleg fiir ein stummes
Denken, das auf vollkommen unbewegliche Weise die reine Idee betrachtet,
ganz im Gegenteil denken wir nur innerhalb der Sprache, ,,im Schof3 des Wor-

3 Sehr schén bilanziert das J.-P. Sartre, L étre et le néant (1943), Paris: Gallimard 1976, 11: ,,Das
moderne Denken hat einen betrachtlichen Fortschritt dadurch erzielt, daf3 es das Existierende auf die
Serie der Erscheinungen reduziert, die es manifestieren.*

¥ PM, 253; vgl. EM, 22 ff,, EE, 47 f.

40" Deswegen muB man nicht gleich G. Benn beipflichten: ,,Das biBchen Grips des zwanzigsten Jahr-
hunderts lohnt wohl eine Isolierung als BewuBtsein kaum* (Mein Name ist Monroe, in: Neue Presse,
21.4.1956, 17).

41" Bruaire weiB um Deutungen der Leiblichkeit, die sie als persénliche Ausdruckshaftigkeit wiirdi-
gen, hilt aber phanomenologische Anndherungen nicht fiir wirklich weiterfithrend, da sie die Ratio-
nalitdt und ihre Bedeutung nicht in den Blick bekommen: ,,N’avons nous pas appris des analyses de
Scheler, brillament reprises par Merleau-Ponty, que le sens est expression, parait, se manifeste au
sein méme de sa propre chair qu’il transfigure, que le corps et ’esprit n’en sont, en regard, que des
abstractions? Certes, mais ces précieuses analyses n’ont jamais concerné que 1’expressivité person-
nelle, la manifestation du sens propre, singulier, de quelqu’un, sur le visage, dans le comportement,
les propos du dialogue. La réflexion du sensible en intelligible, de 1’étre en concept, en sens dis-
cursif, la manifestation de / ‘universel dans le corps des mots, n’ont jamais, dans ces perspectives, été
reconnues, distinguées de 1’expression propre a chacun. L’autonomie de la rationalité, 1’office mé-
diateur de ’universalité discursive sont demeurés masqués, étrangers a la perspective philosophique.
Le présupposé métaphysique a tenu bon. Les idées distraites du corps par la théologie cartésienne du
Sujet sans Logos sont demeurées révoquées dans 1’abstraction idéaliste” (PM, 97, vgl. PC, 125 ff.).



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 137

tes*.*? Fiir ein unmittelbares, unbegriffliches Ergreifen der Idee auBerhalb der
Sprache spricht nur das merkwiirdige Privileg einer statuarischen, versteinerten
Schau, der zwar nichts am Menschen entspricht, die aber wegen ihrer Nidhe zu
einem ganz bestimmten Verstidndnis des Absoluten eine gewisse Langlebigkeit
besitzt. Diese Langlebigkeit hat stets fiir ein Miflverstidndnis beziiglich der inne-
ren Vermittlung der Sprache gesorgt, die auf intuitive Weise erfaf3t wird, ndmlich
als Intuition des Sinns im Laut: Es ist die der Sprache selbst eigentiimliche Ver-
mittlung, die auf unvermittelte Weise erfafit wird, weswegen es iiberhaupt zu so
etwas wie Verstindnis kommen kann.*?

DaB intellektuelle Vollziige an die Sprache gebunden sind und damit organi-
sche Dispositionen einschlieSen, bedeutet nicht, daf} die Idealitit nun abzudanken
habe, ganz im Gegenteil geschieht im geringsten Wort etwas, das jeder dualisti-
schen Aufspaltung genauso wie jeder monistischen Vereinnahmung im tiefsten
widerspricht, nimlich die Bekehrung der Laute in Sinn. ,,Die Stimme wird intel-
ligibel, die Laute manifestieren das, was sie negiert, indem sie zum Sinn werden,
der sie durchdringt. Sie sind im dreifachen Sinn des deutschen Wortes aufgeho-
ben.““* Ein Wort wird man als solches nur begreifen, wenn der gemeinte Sinn
ausdriicklich ist; zur Ausdriicklichkeit gehort aber die Materialitét der Laute kon-
stitutiv dazu. Diese Materialitdt zeichnet sich nun innerhalb des Wortes durch
Diskretion aus, denn es wird ja nicht der Laut, sondern der Sinn des Wortes ver-
standen. Die ,,Uberraschung jeder Sprache, die wir formulieren oder horen, die
wir lesen oder schreiben, ist, da3 die Sprache zu einer Scheidung in der Auf-
merksamkeit zwingt, zu einem Rif3 in unserer Existenz: Das Gerdusch, die Geste,
der Buchstabe verlieren — wenn wir verstehen, statt zu horen und zu sehen — ihre
Undurchdringlichkeit und ihr Fleisch, um als einsichtiger Sinn zu erscheinen (...)
Wenn man nun diese vielleicht einzig grundlegende Erfahrung intakt bewahrt,
verstirkt sich die Uberraschung in dem selben MaB, wie die Mythologien des
stummen, innerlichen Denkens und der unpersonlichen, hypostasierten Sprache
durch die Art und Weise abgewiesen werden, wie der Sinn sich in unseren Leib
einrichtet, in der Bewegung der Organe, der Stimme oder der Geste.“4

4 EE, 23.

4 Vgl. AD, 136f.:,,Si I’un des miracles du langage est de se faire oublier, de ne pas imposer sa pré-
sence sensible, mais de s’effacer sous la manifestation de I’intelligible, c’est qu’il est cette unité
indécomposable, cette interpénétration complete et originaire de sens et de matiere, I’un se mélant a
I’autre, comme la lumiére se méle a ’air.“ Vgl. PC, 21: ,le sens du langage, le langage comme sens,
doit étre saisi sans intermédiaire, et donc intuitivement. Sinon il serait impénétrable, exigeant a 1’in-
fini un langage du langage. L’intuition, comme saisie immédiate, compréhension directe du sens,
signifie simplement que le concept, en sa discursivité, est un et se suffit“. Vgl. EM, 109 f.: ,le pro-
pre du langage est de faire oublier son substrat sensible, somatique, au profit du sens immédiatement
compris*.

4 PC, 25; vgl. PC, 182: ,,Le corps de la parole, la matérialité et la structure phonétique du langage,
sont I’étre devenu ou le passé nié¢ de I’idée, en vertu d’une immanente réflexion de 1’étre sensible en
concept, par laquelle advient en ’organisme le sens intelligible.

4 PM, 110. Der zeitgendssische Mythos der ,,forme extériorisée, objectivée* (ebd., 108) ist ohne-
hin das materialistische Pendant zum inhaltslosen ,,acte formel réflexif (ebd., 109); damit ist der
Idealismus Ahnherr seines geschworenen Feindes.



138 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Bedingung des mindesten Wortes ist die Verwandlung der Laute, die sich in
die Idee autheben: Ein verstandenes Wort wird nur dadurch mehr als ein wahr-
genommenes Gerdusch sein, daf} sich der ideelle Sinn den materiellen Laut ein-
verleibt hat. Nur unter der Bedingung, dafl das Materielle gleichsam von Sinn
ergriffen und verdaut wird, kann es Worte geben. Jedes Sprachereignis bezeugt,
wie sich der Sinn ganz und gar im Leib einrichtet und damit am sinnlichen Laut
selbst schon eine Metamorphose geschieht: Das sinnliche, physische Sein der
Sprache wird von intelligiblem Sinn durchdrungen, wodurch die Idee manifest
wird und begriffen werden kann. Der ,,Leib der Worter tritt zugunsten des Sinns
zuriick, in den er sich bekehrt; diese Bekehrung macht das Wunderwerk der Ein-
sicht aus, welche die Wahrnehmung verwandelt“.** Im ,,Wunder des Ausdrucks*
wird das natiirliche Sein der Laute in die Idee tiberfiihrt, was Bruaire als ,,Nega-
tion und Reflexion des Seins in den Begriff beschreibt.*’ Erst diese Reflexion
verleiht den Lauten, ohne die es nichts zu verstehen gibe, die sinnstiftende Ein-
heit, die sie von sich aus nicht haben.

Die Idee wird in der Sprache selbst geboren, sie ,,quillt aus der Natur, um zu
erscheinen, kraft einer immanenten Reflexion, die das Sein in Begriff verwan-
delt*.*® Mithin findet innerhalb der Sprache selbst eine Reflexion statt, die voll-
stindig autonom ist und ihrer Wiederauftnahme durch die personlich gefiihrte
Rede logisch — nicht chronologisch — vorausgeht. Sprache und ihr Gefolge an
Sinnlichkeit ist daher {iberhaupt kein Fremdes der Idee, dem Sinn gegeniiber,
sondern schon ldngst vergeistigte Natur, als die sich ein ausgedriickter, manife-
ster Sinn darstellt. So ist ,,die Ankunft des fiir jedes Sprachereignis konstitutiven
Sinns eine wirkliche und wirksame Reflexion, durch die jedesmal der sich inkar-
nierende Sinn inmitten der Redefolge und ihrer Unterbrechungen seine eigene
Identitdt mit sich selbst bewahrt. Diese durch eine Reflexion des Lauts in Sinn
garantierte Identitét ist es, die als von mir nicht hergestellte und nicht gefiihrte
Reflexion (...) Bedingung der Wirklichkeit und Norm meiner Reflexion, meines

4 EE, 23. Vgl. DD, 92 f.: ,,Geste, parole, écriture, discours. Dans tous ses modes, le langage arrache
aux choses, a la nature, au corps, leurs mouvements, leur étre sensible, leurs données immédiates pour
les convertir a I’intelligible, ravissant du méme coup nos perceptions sensibles a une compréhension,
a I'intelligence. Nous sommes trop habitués pour nous rendre compte de cette étonnante métamor-
phose spirituelle.” Vgl. G. Benn, Ein Wort, in: Gesammelte Werke, Bd. I, Wiesbaden 1960, 208: ,,Ein
Wort, ein Satz — aus Chiffren steigen erkanntes Leben, jaher Sinn, die Sonne steht, die Sphéren
schweigen und alles ballt sich zu ihm hin. Ein Wort — ein Glanz, ein Flug, ein Feuer, ein Flammen-
wurf, ein Sternenstrich — und wieder Dunkel, ungeheuer, im leeren Raum um Welt und Ich.*

47 PC, 27; vgl. auch schon LR, 103: ,,Le geste, le son, le signe se font oublier, au profit du sens si-
gnifié, par une réflexion instantanée de 1’étre naturel qui, dans I’esprit, la conscience de soi, devient
pure idée intelligible. Etre-1a du verbe, existence de I’essence, objectivité du concept : toute la Science
de la Logique, avec ses trois parties est ainsi répétition, transcription en dépit du successif de I’expo-
sition, sillage le plus pur de ce Verbe éternel, selon le méme ordre, Etre — Réflexion — Idée.* Vgl. auch
Réminiscence du concept et mémoire de la révélation (097), 142 (Reflexion des sinnlichen Seins in
intelligiblen Begriff, Sein, Reflexion, Begriff als Status der Hegelschen Logik). Vgl. auch EE, 23 zu
Hegel, Enzyklopédie § 381 (,,Der Geist hat fiir uns die Natur zu seiner Voraussetzung, deren Wahr-
heit, und damit deren absolut Erstes er ist. In dieser Wahrheit ist die Natur verschwunden®).

4 PC, 169. Vgl. DD, 93: ,,C’est par une réflexion surprenante, immanente a la vie du langage, que
I’idée, le sens s ‘exprime. Réflexion qui convertit la substance matérielle des bruits et la transit de sens.*



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 139

Denkens ist. Durch den fortdauernden Sieg tiber ihren eigenen natiirlichen Leib
sind die besonderen Themen meiner Rede universalisierbar und meine Aussagen
einer logischen Identitdit fahig. Das ist auch umgekehrt der Grund, warum wider-
spriichliche Aussagen, die wie eine Verleugnung der Ankunft des Sinns in den
Worten sind, diese auf Dinge, auf ein Gerdusch reduzieren.“*’

Bruaire unterstreicht die Unableitbarkeit von Sinn und hélt damit an der eigen-
stindigen Wirklichkeit von Idealitit fest, ohne liberkommene Dualismen re-
iterieren zu miissen. Dazu empfiehlt sich, von den metaphysischen Vorurteilen ab-
zulassen, die den Blick auf die grundlegenden Phédnomene unserer menschlichen
Existenz verstellen. Denn wenn die Sprache ausschlieBlich dazu dient, daf3 sich die
Idee zeige, erscheint die Sprache als Paradigma schlechthin fiir das eigentliche Ver-
héltnis von Materialitdt und Idealitdt innerhalb der menschlichen Seins- und Er-
kenntnisordnung: In der Sprache erscheint die ,,reiche Einheit der Natur, die Geist
geworden ist, des Leibes, der Seele geworden ist, des Seins, das Begriff geworden
ist.“>" Die sprachliche Verklirung sinnlichen Seins in einsichtigen Sinn ist in der
Natur selbst vollzogene Negation der Natur: Diese ,,erstaunliche Verwandlung des
sinnlichen Seins, des Leibes der Zeichen in intelligiblen Sinn, Reflexion des Seins
in den Begriff, die fiir die intellektuelle Aufmerksamkeit genauso wie fiir die ma-
nifeste Idee konstitutiv ist, ist nur dadurch transzendentale und reale Bedingung der
personlichen Reflexion, daf3 sie im Sinnlichen die Negation des Sinnlichen voll-
zieht, in der Natur das Natiirliche erleichtert und entwirklicht. Die einsichtige Idee,
die iiber die undurchdringliche Materialitit siegreich ist, bekehrt anléBlich des ge-
ringsten Sprachereignisses Laute, Gesten, Buchstaben zu sich selbst und ihrer
transparenten Idealitit, und zwar durch die reflexive Negativitiit des Geistes.*>!

Nur wegen dieser bemerkenswerten instantanen Vermittlung innerhalb der
Sprache — vor der nota bene physikalische Erkldrungsmodelle versagen — kann
ein Sinn direkt ergriffen werden. Die Konvertierung des Seins in den Begriff ist
eine der Sprache immanente Reflexion, die ihre bewufite Wiederaufnahme erst
ermoglicht, mit ihr zeitlich zusammenfallt, nicht aber aus dieser stammt. Die
»Reflexion des Seins in Begriff, des Lautes oder der Geste in Sinn ist nicht die
personliche Reflexion des gefiihrten Denkens (...) daraus miissen wir wohl
schlieBen, daB3 wir tiber unsere Gedanken nur durch eine Einrichtung von Sinn in
unseren Leib verfiigen, iiber die wir nicht verfiigen“? Jedes denkende Subjekt
schopft aus der Sprache, die ihm vorausgeht, und entleiht seine Reflexionsmacht

¥ PM, 111.

50" déalisme et philosophie du langage (014), 22, vgl. PC, 23: ,Jamais, pour le langage, le non-
langage n’est le rien, ni pour ’intelligible le sensible, ni pour le concept le corps.*

S EE, 24. Vgl. DD, 93 f.: ,,Réflexion efficace ou se dénonce 1’énergie de I’Esprit qui impose a la
nature de devenir idée. Ainsi dans le langage exprimé, au moindre de ses évenements, nous sommes
en présence d’un acte d’esprit, que nous sollicitons, que nous enrdlons au service de nos pensées,
mais dont nous n’avons pas la clé, que nous ne produisons pas. Bien plutot cette oeuvre d’esprit nous
éveille-t-elle a nous-mémes, a ’intelligence, a I’intelligible. Qui d’entre nous prétendrait transmuer
la nature en idée?

52 PC, 183.



140 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

derjenigen Reflexion, die ihm die Sprache liefert. Eine bewufite Reflexion,
mittels der ein Subjekt sich seiner selbst auf unverbriichliche Weise gewil3 wird,
findet somit innerhalb der Sprache als der vorgidngigen Reflexion des Seins in
Sinn statt, die sich in der sinnvoll gefiihrten Rede fortfiihrt. Dadurch, daf das
Denken Sprache impliziert, ist die Reflexion des Subjekts zuerst Reflexion der
Sprache auf sich selbst. Diese vollzieht sich im Subjekt als doppelte Reflexion
bzw. Reflexion der Reflexion (oder Negation der Negation) und damit in der zeit-
lichen Abfolge artikulierter Denkschritte als Expression (oder Position), sei es
sich selbst oder anderen gegentiber. Personliches Denken geschieht in der effek-
tiven Annahme dieses Sachverhalts, in einer Offnung des Subjekts auf die Spra-
che hin. Oder anders gesagt: Dadurch, da3 die Sprache das Subjekt investiert,
wird Denken mdglich. Was Descartes mit seinem Cogito intendierte, ist nur unter
der Bedingung eine Realitit, daB3 die Absetzung (déprise) von der Sprache in
Wahrheit eine Wiederaufnahme (reprise) der Sprache ist, und zwar als effektive
Zustimmung zur vorgangigen Reflexion des Seins in Sinn. Die wirkliche Unter-
scheidung zwischen dem Subjekt und seinem Leib (immerhin héngt an der Un-
ableitbarkeit von Sinn aus natiirlichem Sein die Realitdt des Subjekts) folgt erst
aus der Tatsache, daf3 es die Niederkunft des Sinns ist, die es dem Subjekt erlaubt,
sich von der vereinnahmenden Ordnung des Leibes abzuheben, sofern diese
Niederkunft des Sinns ergriffen und sich zu eigen gemacht wird. Aber ohne vor-
hergehende Verleiblichung des Sinns kommt es zu keinem Cogito. Das schlief3t
besonders jede Konstitutionsleistung des Ego aus. Auch wird die Universalitit
der Sprache vom Subjekt nicht eingeholt, denn Sprache existiert nur in besonde-
ren Sprachen und intellektuelle Vollziige haben ihr MaB in ihrer Ausiibung. Die
sinnstiftende Reflexion der Sprache bedarf immer der Aktualisierungen eines
leiblich verfafiten Subjekts. Daf3 diese Aktualisierungen immer hinter der Allge-
meinheit des Sinns zuriickbleiben, braucht nicht bedauert zu werden; das ist der
Grund, warum ein Subjekt sich nicht auf ein logisches Moment reduzieren 140t.

Anstelle der dualistischen Sackgasse, deren Metaphysik dem Denken den ei-
genen Leib verweigert und es somit abschafft, erweist sich das Verhéltnis des
Leibes zum Intellekt als ,,operative Einheit, in der sich die personliche Reflexion
mittels der Ankunft des Sinns im Leib vollzieht. Diese Einheit ist also die Ver-
schrankung zweier Reflexionen, die untrennbar und flireinander notwendig sind:
die des Seins in Begriff, des Leibes in Sinn, die kein menschliches Subjekt er-
schaffen konnte; die, welche von der personlichen Initiative gefiihrt wird und die
erste nicht bemerken kann, ohne anzuerkennen, daf} sie sich von ihr ndhrt, wéah-
rend sie ihr erlaubt, sich fortzusetzen.*>?

Die Sprache in ihrer Vorldufigkeit muB fiir ihre positive Wiederaufnahme erst er-
griffen werden, sonst denkt man an der Sprache und an sich selbst vorbei, das heif3t

33 PC, 174. Das belegt den authentischen Status von Erkenntnis als Wiedererkenntnis. Vgl. Ré-
miniscence du concept et mémoire de la révélation (097), 140 (Erfahrung des Apriori statt Apriori
der Erfahrung bzw. sekundérreflexive und damit diskursive Einholung des primarreflexiven Prin-
Zips).



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 141

gar nicht. Die reflexive Aufnahme dieser der Sprache innewohnenden Reflexion
konstituiert eine lebendige Einheit: Die personlich gefiihrte Reflexion impliziert
eine vorgangige Reflexion, ,,durch deren Kraft der Sinn in den Leib ankommt und
sich in der Materie die intelligible Form einrichtet.“>* Die jedem bewuBten Akt vor-
laufende Eigensténdigkeit des geistigen Aktes, der Sinnliches in Sinn bekehrt, fin-
det gleichwohl im und fiir das Subjekt statt, ohne dessen organische Dispositionen
es zu keiner Verleiblichung der Sprache kommen kann. Damit ist aber jede Refle-
xion der Sprache auf sich selbst unweigerlich eine Reflexion, die den Leib mit ein-
schlieBt: ,, Die Rolle des Leibes in der Reflexion ist durch seine Fihigkeit bestimmt,
in Idee reflektiert zu werden, sich leugnen und in Sinn verwandeln zu lassen. “>
Man mufite vom Leib schon eine geringe Meinung haben, um zu wihnen, daf3
die Sprache mit ihrer konstitutiven Sinnlichkeit die Idee verdecke. Ganz im
Gegenteil ist es mit dem in der Sprache aufscheinenden Universalismus der Ver-
nunft auch die leibliche Komponente der Sprache, die es dem denkenden Sub-
jekt erlaubt, sich vom Leib zu unterscheiden, der somit fiir die menschliche Exi-
stenz notwendig ist, ohne daBl deswegen der Mensch gleich bloBer Leib wire.
Mit der den Leib einschlieBenden Reflexion gewinnt das Subjekt sich selbst in
Unabhéngigkeit von der Ordnung, die den Leib bestimmt. Es ist ,,die Ankunft
des unpersonlichen Sinns im Leib der Sprache, welche die Negativitét des Sub-
jekts ermdglicht, die wiederum die Freiheit, seine Einzelheit einrichtet, indem
sie das ,Ich* vom Leib und dessen natiirlichen Trieben abldst.“>° Die Passivitit
des Leibes in der Reflexion ist das Kennzeichen der Unzuriickfiihrbarkeit des
Subjekts auf seinen Leib, so sehr der Leib auch fiir die Reflexion vonnéten ist.
Diese Unterschiedenheit wird in der effektiven Einheit des Subjekts tiberstiegen.
Es ist der unmittelbare Gegensatz der Sprache zum Ich, der deren gegenseitige
Artikulation erlaubt, welche die Identitét des Subjekts zum Resultat hat. Das Ne-
gative meiner Freiheit, ,,das sich selbst negiert, um positiver Akt und personli-
ches Denken und Handeln zu sein, ist nur mittelbar Bruch und Riicktritt von
meinem Leib, weil die Sprache, die ich nicht bin und von der ich mich auf aktive
Weise unterscheide, gleichsam zwischen mich und meinen Leib tritt, zwischen
meine personliche Einzelheit und die somatische Individualitit.>’ Das Subjekt
wurzelt so in dem sich inkarnierenden Sinn, woraus der mittelbare, indirekte
Gegensatz des Subjekts zu seinem Leib erfolgt: Durch die Universalitit des
Wortes, durch ,,seine Idealitit und sein sublimiertes Fleisch bin ich in meiner
Einzelheit ontologisch von meiner somatischen Individualitiit unterschieden.“>®

4 pM, 111.

535 PC, 172.

6 PC, 258.

57 PM, 200.

8 PM, 93. Vgl. PC, 234: ,,Si je puis me saisir comme sujet, comme quelqu’un, ¢’est que je me sais
originairement dépris, autre, en moi-méme, que les pensées et volontés réfléchies, car je ne pourrais
en garder I’initiative, ni les poursuivre, sans le pouvoir entretenu de m’en démettre. Par suite, 1’¢1¢é-
ment vivant du désir et, indirectement, mon corps et sa sensibilité, sont vécus par moi, sans m’alié-
ner, sans étre moi-méme : la passivité implique I’altérité ontologique.*



142 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Die jeder personlich gefiihrten Reflexion vorausgehende Einrichtung des Sinns
in den Leib weitet den Blick auf die Rolle des belebenden Prinzips des Leibes wie
des Denkens. Mit der Ankunft des Sinns im Leib wird die Sphére gesprengt, der
der Mensch mit anderen Lebewesen zugehort. So ist der Sinn nicht aus dem ge-
schlossenen System der animalischen Bediirfnisse abzuleiten, gleichwohl ist der
Sinn ausschlieBlich inkarniert und daher notwendigerweise mit dem Leib verbun-
den. Bruaire nun unterlduft dualistische Anwandlungen dadurch, daf3 er das Leben
des Leibes nicht von der Bewegung des Denkens trennt, sondern die Energie des
Lebens wie seiner humanen Priagungen in einem gemeinsamen Prinzip verwurzelt
sein 143t. Das Streben, das als unbestimmte Kraft den natiirlichen Bediirfnissen zu-
grunde liegt, ndhrt auch die hohere Bewegung, aus der das freie Subjekt hervor-
geht, das somit nicht auf die Natur zuriickzufiihren ist, so sehr es ihr auch zugehort.
Das indifferente Streben, dessen Energie den Leib erhélt, speist auch die Kraft, mit
und in der das Subjekt sich dem Leib entgegengesetzt findet; es ermdglicht die
wechselseitige Immanenz von Natur und Geist in den menschlichen Vollziigen und
verhindert unstatthafte Reduzierungen, sei es auf den Engel oder das Tier.

Die Verleiblichung des Sinns geschieht durch Vermittlung der reinen Energie
des Strebens, dessen Wirkung mit dem Beginn des Denkens zusammenfillt. ,,Das
Denken selbst impliziert die Energie seines Aktes, das, wodurch es wirklich er-
scheint.*” Das unversiegbare Streben steht an der Genese des Subjekts, weil es
,unserem Organismus die Einsicht so aufpfropft, da3 das eine ohne das andere
vergeht (...) so wenig der Logos wirklich ist, ohne Sprache zu sein, die Sinnliches
in Einsichtiges verklart, wird das Denken vom Streben belebt, ohne es mit dem
Leib zu verbinden und ihn mit sich zu ziehen (...) Das Streben ist Forderung nach
wirklichem Denken, durch den Leib ausgedriickt, der sich dazu eignet, die Idee in
der Sprache zu manifestieren, aber es entgrenzt den menschlichen Leib und be-
frachtet ihn mit noch nicht dagewesenen Bedeutungen nur dadurch, daf3 es seiner
organischen Ordnung und dem geschlossenen System bestimmter Bediirfnisse
verpflichtet bleibt.“®" Somit entleiht das freie Subjekt seine negative Macht dem
Leib und seinem Streben, um sich den Leib entgegenzusetzen und sich den Leib
kraft dieser Entgegensetzung anzueignen. Es ist daher nicht so sehr die Freiheit,
die es ausschlief3t, das Subjekt auf den Leib zu reduzieren; vielmehr ist die Frei-
heit von der Sprache getragen, deren Ankunft im Leib sich aus der Kraft des Stre-
bens speist und deren personliche Aneignung wiederum die leiblichen Krifte zur
Bedingung hat.®!

¥ PM, 256; vgl. EM, 115: ,]a volonté (...) est détermination du désir par la liberté quand la raison

exercée capte 1’énergie naturelle®.

0 PC, 43f. Vgl. PM, 94: ,,métamorphose de 1’appétit naturel en désir humain, contemporaine de la
venue du sens dans le corps et de I’émergence du sujet, de sa négativité.“ Vgl. Changeux, Ricoeur,
Ce qui nous fait penser, 274 (,,discontinuité de la norme n’abolit pas la continuité des dispositions ;
elle s’y superpose®).

81 Vgl. EM, 103: Il serait donc indispensable de substituer au dualisme méthodique, entretenu par
les spécialisations scientifiques, 1’analyse philosophique des différences, des articulations entre
I’ordre biologique et la vie humaine qui I’enr6le mais s’en déprend, qui puise son énergie spirituelle



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 143

Durch verniinftig-freie Vollziige gewinnt der Mensch seine Unabhingigkeit
gegeniiber der Natur. Dieser Uberstieg geschieht aber nicht als Annihilierung
des bewegenden Strebens, sondern als Verwandlung der den Bediirfnissen zu-
grunde liegenden Kraft in lebendiges Handeln, Denken und Entscheiden. ,,Wohl
kann man Bediirfnis, Neigung und Instinkt der fremden Animalitidt zuweisen,
nicht aber das Streben mit seiner steten Unzufriedenheit abschaffen, das den
Willen entgrenzt und selbst dem Akt jeder Entscheidung gleichwesentlich ist.
Das Ich und seine Psychologie, sein Charakter, seine Geschichtlichkeit ist nicht
das innerliche, einzelne Selbst, welches Kehre des Subjekts auf sich selbst ist.
Aber um sich zu behaupten oder zu verleugnen, um zu subsistieren und sich
selbst zu manifestieren, muf} der Mensch das anerkennen, was in thm ist, ohne
daf es ihm gehort: die Bewegung des Strebens, ohne die er nicht einmal darauf
kime, sich vom Streben 16sen zu wollen.®2

Menschliche Vollziige (existence) haben mit dem Streben das natiirliche Le-
ben des Leibes (vie) zu ihrer Bedingung, dem sie entgegenstehen und von dem
sie sich doch nicht 16sen konnen. Die Negativitit, ,,die ich in meiner unein-
nehmbaren Einzelheit bin, ist nur dadurch wirksames Vermdgen unbedingten
Bruchs im Schof3 des ,Ich denke®, daB} sie ihre Aktualitit aus der Tatigkeit des
Denkens schopft, die ihrerseits nur dadurch wirklich ist, daf3 sie von der Kraft
des Strebens lebt, die selbst aus der natiirlichen Kraft des Leibes stammt.*%* So-
mit ist es mit dem Streben der Leib, der das Denken in Bewegung bringt; durch
die solcherart aktualisierten Vollziige findet sich das Subjekt von seinem Leib
unterschieden und kann als Urheber des eigenen Tuns und Denkens gelten. Was
wie ein Paradox klingt, 146t vielleicht ermessen, was fiir ein Tribut den gewohn-
ten Dualismen noch entrichtet wird: Mit dem Streben ist es der Leib, der es tiber-
haupt erst erlaubt, verniinftig-freie Akte zu setzen und damit Autonomie in be-
zug auf den Leib und das natiirliche Determinationssystem zu gewinnen. Das
kann der Leib freilich nur, weil er selbst von dieser indifferenten, unbestimmten
Kraft durchdrungen ist, die das Streben darstellt. In seiner Urspriinglichkeit
weist das Streben auf das hin, was im Leib die Natur transzendiert: Der Anteil
des Strebens ist die ,,Freisetzung eines natiirlichen Vermodgens, das aus dem Leib
stromt und dessen Bewegungen fiir ein Werk bereitet, in dem das Fleischliche
sich sublimiert und sich im Geist negiert, damit die Idee ankommt.*¢*

a celle de la nature mais I’informe en ses désirs et I’appréte a la liberté, qui transit de sens le corps
du langage pour que s’exerce la pensée.”

92 Négation et dépassement de I’humanisme (018), 273. Vgl. PC, 44f.: ,I’autonomie de la pensée
est par son hétéronomie, par sa dépendance a 1’égard de I’appétition qui I’anime, mais I’indépen-
dance du désir, qui le fait principe distinct de la nature humaine, est constituée de sa dépendance, de
sa dérivation du corps naturel, bien qu’il en nie I’individualité et la spécificité.*

6 PC, 233; vgl. Renaud, La ,,Philosophie du corps®, 117: ,,Le ressort interne de la pensée, c’est
donc le corps qui le fournit, grace au désir qui nait de ce dernier. Le corps sécrete la force qui permet
a la pensée de conquérir son autonomie et de s’opposer a lui.

% PC, 107. Vgl. N. Hartmann, Neue Wege der Ontologie, Stuttgart 1949, 29: , Der Geist ist und
bleibt leibgebunden, er kommt nur im organischen Wesen vor, ruht auf dessen Leben auf, lebt von
seinen Kriften. Aus Hartmanns Feststellung, dafl es keinen ,,schwebenden Geist” gebe (ebd.),



144 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Die durch die Sprache eingesetzte Freiheit des Urteilens und Handelns ist von
den leiblichen Dispositionen getragen, die es zur reflexiven Verwandlung der
Laute in Sinn wie zur personlichen Aufnahme dieser Reflexion braucht. Die Re-
flexion, in der das Subjekt sich selbst und als solches entdeckt, findet innerhalb
der Selbstreflexion der Sprache statt; diese ist fiir das Bewulltsein konstitutiv
durch ihr negatives Moment, ,,das aus dem Individuum die einzelne Freiheit her-
vorquellen 148t.“%5 Darum braucht die Sprache nicht hypostasiert zu werden. Der
personlich gefiihrten Reflexion geht ein geistiger Akt voraus, der im Subjekt
dessen bewufiten Akten vorausgeht und diese erst ermoglicht. In der Aufnahme
dieses geistigen Aktes erreicht das Subjekt sich selbst, weil die zweite reflektie-
rende Bewegung die erste derart abpaust, daB sie in die Effektivitit diskursiver
Denkschritte iiberfithrt wird. Damit ist die sekundérreflexive Einholung der pri-
miren Reflexion Wirkung ihrer grundlegenden Bestimmtheit, die dazu dient,
ihrer stets aktuellen Ursache volle Wirksamkeit als SelbstbewuBtsein zu geben.*
Bedingung von Selbstbewultsein ist somit der Bezug der einzelnen Freiheit zur
Sprache. Doch nur als Aufnahme der Sprache, das heif3t in ihrer positiven Ein-
richtung im Leib, wird die Negativitit, die das einzelne Subjekt errichtet, zur re-
flexiven Macht des personlichen Denkens. Die personliche Reflexion kniipft an
die Selbstreflexion der Sprache so an, daf3 diese sich tatséchlich vollzieht. Durch
diese Doppelung wandelt sich die Reflexion in die diskursive Ausdriicklichkeit,
in der das Ich eine Distanz zum eigenen Selbst gewinnt und damit Selbstbe-
wufltsein zu thematisieren tiberhaupt erst in der Lage ist. Das Subjekt erfihrt
sich erst in der ausdriicklichen, positiven Wendung seiner Negativitit von sei-
nem Fleisch unterschieden, was dem Subjekt erlaubt, sich den effektiven Akt des
Urteilens selbst zuzuschreiben.

Mit der Koppelung der beiden Reflexionen sind in jedem sinnvoll-bewuf3ten
Tun zwei Bewegungsstrange bezeichnet, die das Streben zu ein und demselben
Vorgang verbindet, der allerdings in alternierendem Rhythmus verlduft: die re-

folgert G. Szczesny, Das sogenannte Gute, Reinbek 1971, daf3 ,,jede Art von Sublimierung vom
Geist nur tiberformte, nicht aber ausgemerzte Natiirlichkeit™ sei (38). Mit seinem (Hartmann selbst
wohl fernliegenden) Emanationsmodell bringt sich Szczesny freilich um die Andersheit des Geistes
in der Natur und damit um die Sinnhaftigkeit jeglicher Sublimierungsleistung. Es ist dann die Natur
selbst, die in den von Szczesny inkriminierten Perversionen kulminiert; dieses Resultat wird ,,mit
Freud (und den Erkenntnissen der Verhaltensforschung)“ (36) — gemeint ist wohl K. Lorenz — als
Folge eines besonders vom Christentum beforderten Verdrangungsprozesses gedeutet, dem sich die
Hinterwelten des vorgestellten Leben verdanken, ,,in der imaginire Gestalten und Bilder ihr Wesen
trieben” (31). Gegen die lebensgefihrliche Illusion einer ontologischen Realitit des Geistes setzt
Szczesny auf ,,Umwelt* mit der heroischen Konsequenz: ,,Wir wissen nicht woher, wissen nicht wo-
hin, und wissen nicht wozu“ (35).

0 PC, 182.

% Vgl. Frank, Fragmente einer Geschichte der SelbstbewuBtseins-Theorie, 471 (,,Diese Selbst-
Vorstellung schafft aber keineswegs das Selbst, sondern stellt nur ins Licht, was schon war*) und
526 mit Hinweis auf Novalis, Schriften, Bd.II, Stuttgart 21960, 112 (,,Was die Reflexion findet,
scheint schon da zu seyn®), 499 (zu Schleiermachers transzendenter Bestimmtheit des Selbst im Dia-
lektikkolleg von 1822 [Leipzig 1942, 290]): ,,Das Selbst ist (positiv) ,bestimmt‘, noch ehe es dazu
kam, sich (aktiv) zu bestimmen.*



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 145

flexive Kehre auf sich selbst, die dem Subjekt als dessen frei aufgenommene
Reflexivitit zugrunde liegt, und der expressive Drang dieser Reflexion, in dem
das Subjekt sich die reflexive Kehre zu eigen macht und seine Wirklichkeit in
Akte tiberfiihrt. Beide Bewegungssegmente ergidnzen einander: Die Sammlung
verlangt nach ihrer ausdriicklichen Verwirklichung, in der das Subjekt inmitten
seiner Akte das Prinzip der eigenen Wirksamkeit entdeckt. Auch wenn der pri-
mirreflexive Riickzug des Selbst auf sich zuerst ist, dringt er doch geradezu
nach seiner Manifestation in Akten des einzelnen Subjekts, in denen er sich als
ihre Bedingungsméglichkeit gleichwohl nicht erschépfen kann.®” Umgekehrt
wiirde sich das Subjekt ohne stete Riickkehr auf das Selbst von seiner Wurzel
abschneiden und miifite in der blinden Expansion des Strebens verloschen,
wenn sich nicht die fortlaufende Reflexion inmitten der Wendung des Subjekts
nach vorne durchhielte. Die beiden Seiten der alternierenden Bewegung schop-
fen aus der belebenden Kraft des Strebens, die den Vollzligen ihre Spannkraft
verleiht. Aber das Zueinander der konstitutiven Elemente von Sprache und Frei-
heit im betreffenden Segment der Bewegung speist sich nicht nur aus der indif-
ferenten Kraft des Strebens, sondern wird dadurch erméglicht, dal Sprache und
Freiheit jeweils die Eigenschaft der Sammlung und des Ausdrucks, der Unab-
hingigkeit und des selbstbestimmten Engagements eignet. In rhythmischem
Gegenstrom tibersetzt sich die wirkende Energie, die auch die reflexive Samm-
lung belebt, in den sich verstrdmenden Dynamismus der Expression. In dieser
Wendung wird die Kehre auf sich selbst als Bedingungsmoglichkeit der eigenen
Vollziige erst aufgefunden. Entscheidend fiir diesen ambivalenten Vorgang ist
jedenfalls das unbestimmte Streben, das den durch seine Bediirfnisse bestimm-
ten Leib durchzieht: Bei diesem zerbrechlichen Gleichgewicht von Kontraktion
und Expansion tritt der Leib auf einen indirekten Plan zuriick, verstromt aber
durchgehend seine ,,,neutrale und verriickbare Energie‘, die wir Streben nennen
und die das ausgetibte Urteil unterhélt, in dem sich die souverdne Freiheit voll-
zieht.“68

Das Streben, das der Sprache als lebendigem Akt zugrunde liegt, impliziert
den Leib, der durch das Hervortreten der Freiheit eine Gestaltung erfahrt. Die
Negativitit, durch die ein Subjekt sich seiner selbst versichert, wird durch den
sich verleiblichenden Sinn gewonnen, der die Einzelheit des Subjekts in Ablo-
sung von dessen somatischer Individualitét errichtet. Das solcherart inkarnierte
Subjekt findet sich durch den Sinn von seinem Leib unterschieden, wodurch eine
Distanz zum Leib gewonnen wird, auf den und durch den die willentlichen Akte
zu wirken vermogen. Damit verbleibt die somatische Individualitdt im Prozef3 der
Ablosung der Einzelheit durch die Allgemeinheit des Sinns nicht im Regime blo-
Ber Leiblichkeit, sondern bildet unmittelbar im Anschlufl an ihre Inanspruch-

97 Vgl. EE, 19 (Bewegendes kann nicht Werk des Bewegten sein), PM, 261 (Bewegung kann das
Bewegende nicht einschlieen).

% PC, 107 mit Anm. 1: Der Ausdruck ,,énergie neutre et déplagable stammt von P.Ricoeur, De
I’interprétation, Paris: Seuil 1965, 471.



146 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

nahme durch das emergierende Subjekt wie Kristallisationen der Handlungen.®’
Die leibliche Individualitit ndhrt sich geradezu von dem Wechselspiel, das sie auf
passive Weise ermoglicht, und bildet wie ein natiirliches Depot nicht nur der vor-
hergehenden Akte, sondern auch der verschiedenen Umsténde, in denen sie statt-
gefunden haben. Das Resultat, die Gestaltung der leiblichen Erscheinungsweise
des Subjekts, ist — im Gegensatz zur reflexiven Verwandlung der Laute in Sinn —
eine transitive, irreflexe Spur der Handlungen. Durch das involvierte Streben
hinterlassen Akte ihre bleibende Spur im Leib und pragen den personlichen Aus-
druck des Subjekts. Diese Gestaltung des Leibes, durch den das Subjekt sich un-
mittelbar bedeutet, ist nicht mit dem willentlichen Ausdruck des Subjekts gleich-
zusetzen. Dafiir ist der durch Akte informierte Leib fiir die personliche Art und
Weise verantwortlich, wie das Subjekt die Sprache aufnimmt, um sich in ihr sinn-
voll-universellen Ausdruck zu verschaffen. Die durch die Begegnung mit dem
Sinn errichtete Einzelheit des Subjekts strahlt mit ihren ersten Akten auf den Leib
aus und nimmt ihn sich damit zu eigen. Das Handeln des freien Subjekts, das dem
Leib seine Expressivitdt verleiht, schléigt sich als partielle Identitit des Subjekts
und seines Leibes in diesem nieder, wodurch die freie Einzelheit sich bei der Auf-
nahme der Sprache ganz und gar der Universalitit des Sinns hingeben kann, ohne
darin vollkommen aufzugehen.” Die personliche Ausdrucksfihigkeit, die vom
Streben getragen ist, akzentuiert damit in besonderer Weise den universellen Ge-
halt der Rede und macht so aus dem Subjekt erst ,.die alleinige Quelle einer ori-
ginalen Rede, die doch jeder verstehen kann.*”!

Das gelungene Zueinander von Sammlung und Ausdruck, das die verniinftig-
freien Vollziige des Subjekts ermoglicht, ist nichts weniger als selbstverstind-
lich. Die Konstellation der drei Vermdgen, die sich im leiblich verfa3ten Subjekt
kreuzen und dessen Verwirklichung garantieren, ist gefihrdet, bis hin zur Un-
kenntlichkeit gestort zu werden. Diese Stérung muf3 aber nicht das letzte Wort
iiber das Subjekt sein. Bruaires genaue Beschreibung der Artikulationen, die zwi-
schen dem Leib und der Genese des Subjekts im Zueinander von Streben, Spra-
che und Freiheit bestehen, schliefen jedenfalls das typische Miflversténdnis aus,
fiir das Subjekt und Subjektivitit — man kann auch sagen: Person und Personlich-
keit, oder die Ebene des Seins und die seiner Manifestationen — dann einfachhin
zusammenfallen miissen, wenn die Vermittlungsschritte, die fiir das Zustande-

% Vgl. PC, 189: ,,I’'universalisation du langage nécessaire a la singularisation de I’action, est fonc-
tion de la formation expressive du corps individuel, laquelle est conséquence et contrecoup de
I’action transitive du corps.”

70 Vgl. PC, 188: ,,Le corps ne s’informe d’une insubstituable expression personnelle qu’en consé-
quence et a la mesure de I’action. Bruaire hat hier Ravaissons ,,Gewohnheit* im Auge: Handlungen
stellen im durch sie informierten und bestimmten Leib eine Art zweiter Natur her. Vgl. Ricoeur, Le
volontaire et I’involontaire, 278f.: ,,pensées anciennes dont j’use comme d’une nature intellectuelle®
(Hinweis bei Renaud, La ,,Philosophie du corps®, 129, Anm. 39).

7' Marquet, Corps et subjectivité, 76: ,,C’est donc par le langage que je me singularise en sujet de
’action, et par ’action que je m’universalise en sujet du langage.“ Vgl. ebd., 75: ,la singularité hu-
maine apparait donc (...) comme pouvoir de modifier dans un sens personnel I’ordre figé du discours
et la nécessité anonyme du corps.*



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 147

kommen von Identitit notwendig sind, auler acht gelassen werden. Die Identitét
eines Subjekts in der frei-reflexiven Aufnahme seines Prinzips ist nicht unmittel-
bar gegeben. Wire sie unmittelbar, miiite man tiber die diffizile Gleichschaltung
ihrer heterogenen Elemente hinwegsehen, womit der Riickfall in dualistische Vor-
stellungen unausweichlich wére. Vor der dualistischen Sprengung des Subjekts
bewahrt nur die Berticksichtigung der sensiblen Artikulation an sich unterschied-
licher Ordnungen. Der letzte Ursprung dieses Mif3verstédndnisses ist allerdings
leicht zu identifizieren: Es entsteht durch die Verwechslung der reflexiven und so-
matischen Aspekte der Sprache, durch die ,,Verdunkelung der vermittelnden und
trennenden Rolle der Sprache selbst, das Vergessen des inkarnierten Status des
Wortes, der einen notwendigen Bezug unserer Gedanken zu unserem Leib vor-
schreibt.“”> Werden diese Unterscheidungen und mit diesen die wechselseitige
Ummantelung von Sprache (autonomer Sinn), Leib (somatischer Nicht-Sinn)
und Ich unterschlagen, bleibt das Subjekt unverstindlich und allen Fehldeutungen
ausgesetzt. Dagegen ist das empirisch falbare Resultat dieses dynamischen Pro-
zesses, in dem und durch den Streben, Sprache und Freiheit zusammenwirken
und ohne den es keine subjektiven Akte geben kann, von der Aktualitdt des Selbst
zu unterscheiden, die diesen Akten zugrunde liegt und sich in ithnen auch nicht er-
schopft. Es ist das dem Subjekt Zugrundeliegende, das als Subjekt nach aullen er-
scheint, nicht ohne jedoch als leibliches Erscheinen auch das Gewicht des Leibes
zu erleiden.”? Um zu erscheinen, setzt sich das Subjekt dem vom Streben durch-
drungenen Leib aus, auf den diese Wechselwirkung zuriickflieBt und der als stre-
bender die Ebene der Manifestationen des Subjekts zu vereinnahmen sucht. Das
ist besonders dann der Fall, wenn der Leib von Krankheit befallen ist und dadurch
die Erscheinungsweise des Subjekts in Mitleidenschaft gezogen wird. Weil der
Leib durch seine Inanspruchnahme eine Pragung erféhrt und auf habituelle Weise
Ztge der bewufiten Handlungen des Subjekts annimmt, kann sich die leibliche
Ebene derart verselbstiandigen, daf3 ausschlieBlich etwaige Verzerrungen der Sub-
jektivitét in den Blick geraten. Diese oft nicht zu kontrollierende Mischung aus
leiblichen Elementen und verzerrten Bruchstiicken des Sinns tritt zwischen den
Leib mit der ohnehin nicht zu unterschétzenden Eigengesetzlichkeit seiner rein
natiirlichen Bediirfnisse einerseits, und die Funktion des Leibes im harmonisch
verlaufenden Ausdruck wie der sinnvoll gefiihrten Rede andererseits. Weil die

2. PM, 95. Beide Aspekte, den somatischen mit dem reflexiven zu verwechseln, fiihrt geradewegs
zu den zeitgendssischen Reduktionen ,,d’un sujet sans langage a un langage sans sujet” (PM, 200).
Besonders gerne setzt die Psychiatrie Subjekt und Subjektivitit ineins und verwechselt ,,I’étre per-
sonnel que le délire met en silence, en attente, réduit a I’'impuissance, privé de conception, avec I’en-
vers charnel du langage ou les pulsions naturelles enrdlent les images et qui, si le corps est altére,
vient occuper toute la scéne de nos manifestations” (EM, 112).

73 DaB der Leib so manches Mal ertragen wird, ist der nachdriicklichste Hinweis auf seine grund-
legende Unterschiedenheit vom Subjekt: ,,Ich leide, also bin ich nicht mein Leib*“ (PC, 233). Zwar
setzt jede Affizierung durch den Leib eine Identitdt mit diesem voraus, ,,aber genau betrachtet ist
diese Identitdt weder einfach noch unvermittelt. Sie tritt aus Unterschieden hervor, die durch not-
wendige Entgegensetzungen konstituiert sind. Der Dualismus wird nur zugunsten dieser Unter-
schiede abgewiesen™ (ebd.).



148 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

reflexive Emergenz des Subjekts auch einen somatischen Aspekt hat, beschwe-
ren sich die leiblichen Eigengesetzlichkeiten um Vereinzelungen des Sinns und
bemiichtigen sich leicht des Ausdrucks dieses Subjekts.” Das ist generell der
Grund, warum Bedeutungen nicht immer in aller wiinschenswerten Klarheit zu-
tage treten, sondern zumeist mit allem moglichen Ballast befrachtet sind. Von
dem rein reflexiven Verhiltnis, das zwischen Sprache und Subjekt besteht, sind
also auf der anderen Seite die somatischen Implikationen zu unterscheiden, die
das expressive Zusammenwirken von Sprache und Leib zu beherrschen trachten.
Das ,,Subjekt, das ausdriicklich denkt, ist nicht die Subjektivitit, wo Gedanken
spielen und von den Strebungen bestimmt sind.“”

Das leiblich bedingte Ergreifen der Sprache, das es dem Subjekt erlaubt, als
freie Einzelheit zu handeln, bringt es mit sich, da3 sein Tun sich wiederum im
Leib niederschligt, was die Erklarung dafiir ist, da3 einerseits jeder menschliche
Vollzug seine unverwechselbare Prigung erhélt, andererseits der Mensch doch
nicht in der Bilanz seiner Akte aufgeht. Der Mensch ist immer mehr als das, was
er tut oder sagt. Bei aller Ausdriicklichkeit seiner Erscheinungsweise gibt sich
das Subjekt in seinem Handeln nicht vollstindig preis, sondern verweist sein
Gegeniiber tieferhin auf einen Grund, der sich nicht ausschopfen 148t. Die freie
Einzelheit verdichtet sich von ihrem ersten Anfang an um die Besonderheit, die
das hervortretende Subjekt im Wechselspiel mit dem individuellen Leib gewon-
nen hat, wodurch das Aufgehen der Einzelheit in den unpersonlichen, allgemei-
nen Sinn verhindert wird. Der Leib, der die Einzelheit expressiv darzustellen
vermag, besondert sich vom Leib als bloBer Individualitit; gleichermallen beugt
er sich dem zwingenden Gehalt der allgemeinen Sprache und bewahrt dennoch
in seiner Ausdruckhaftigkeit die besondere Einzelheit des Subjekts. Mit den drei
Kategorien von Allgemeinheit, Besonderheit und Einzelheit sind die Ingredien-
zien einer jeden lebendigen Wirklichkeit benannt, wobei die Besonderheit der
leiblichen Seinsweise des Subjekts hier das entscheidende Scharnier darstellt:
Sie hindert das Aufgehen des Subjekts in die Allgemeinheit der Rede und ver-
mittelt gleichzeitig die freie Einzelheit iberhaupt erst an die Universalitit des
Sinns, der in der Sprache aufscheint.”® Im Leib wird die Besonderheit der freien

7 Vgl. EM, 111: ,,D’une part, le sujet est en commerce immédiat avec le sens, mais d’autre part,
le langage ou réside et transparait le sens puise, pour s’alimenter et se continuer, aux mouvements du
corps et a leur énergie naturelle affectée des exigences biologiques. Le désir qui anime notre intelli-
gence et qui est tout purifié sur le versant de la réflexion est, de I’autre c6té, entre la vie du corps et
le langage, gorgé d’énergies naturelles qui peuvent distraire a leur profit, sous formes d’étranges
représentations, des éléments du langage. Eléments que 1’analyse reconstituera en s’efforcant de
connaitre I’histoire de la pensée d’un individu.“

75 PC, 227 mit Hinweis auf Hegel, Enzyklopidie § 398: ,,was im Geiste wirklich vorhanden ist,
(hat) darum nicht auf explizite Weise in seinem BewuBtsein gesetzt zu sein“. Hier konnte eine Theo-
rie des Traums einsetzen, ohne irgendwelchen Mystifikationen nachzugeben.

76 Vgl. PC, 191: ,,Moi-méme, je n’émerge & moi-méme que par le jeu de ce double statut, auteur de
mes actes dans la mesure ou la pensée m’affranchit de mon individualité biologique, sujet de mon
langage dans la mesure ol mes actes fagonnent mon expression propre qui déleste ma singularité de
sa particularité pour la livrer au discours.”



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 149

Einzelheit bewahrt und zuriickgehalten, was es dem Subjekt erlaubt, sich dem
allgemeinen Sinn ganz hinzugeben und dennoch selbst zu denken.

Zwar eignet sich der Mensch seinen Leib infolge seines Wirkens an, was dem
Leib sein unverwechselbares Gepréige aufgibt, doch durchdringt den Leib eine
personliche Ausdruckskraft, die um so mehr auf das ihm Zugrundeliegende ver-
weist, als der willentlichen Verfiigung tiber den Leib gewisse Grenzen gesetzt
sind: Jeder Mensch hat seine unverwechselbare Seinsweise, die weder mit dem
Leib identisch ist, durch den er sich Ausdruck verschafft, noch auf das Subjekt
und seine Akte allein zurlickzufiihren ist, so als ob eine willentliche Verfiigung
des Selbst fiir die besondere Seinsweise eines jeden Menschen entscheidend
wire. So ist der Leib auch immer mehr als ein bloer Leib. Er ist aber auch mehr
als der von ihm transportierte sprachliche Ausdruck, in dem der Sinn durch-
scheint, und geht nicht darin auf, WillensduBerungen zu dienen. Das Ich pragt
den sichtbaren Akten seine Personlichkeit auf, ohne tiber diese Gestaltung be-
stimmen zu kdnnen. Wenn die einzelne Freiheit sich in Rede und Handlung Aus-
druck verschafft, so ist in dem personlichen Charakter dieses Ausdrucks etwas,
das von dieser Freiheit nicht konstituiert wird. Der Mensch erschopft sich nicht
nur nicht in seinen Akten, sein personlicher Ausdruck ist auch von dem unter-
schieden, was er sagt, denkt und tut.”” Daher driickt der Leib ,,auf einzelne Weise
jemanden aus. In der unersetzlichen Ausdriicklichkeit seines Ausschreitens, sei-
nes Antlitzes, seines Blicks erscheint ein personlicher Sinn, ohne den ich den
anderen niemals erkennen wiirde. Ein personlicher Sinn, der sich seinem Leib
aufzwingt und darin in dem Maf durchscheint, wie er tiber sich selbst und sei-
nen Leib verfiigt. So stellt sich die Individualitdt des Leibes und dessen Nicht-
Sinn gewissermaflen in den Dienst des eigenen Sinns (sens propre), durch den
sich jemand unmittelbar bedeutet. Das Individuum ist von einem Ausdruck
durchdrungen, der seine Individualitt {iberschreitet.*”®

Das Wirken der unbestimmten Energie des Strebens, die den durch seine Be-
diirfnisse bestimmten Leib durchzieht und mit der Fleischwerdung des be-
stimmten Sinns der Sprache der Errichtung eines freien Subjekts dient, schlief3t
es aus, den Leib als das eigentliche Prinzip der Individualisierung des Menschen
zu verstehen. Personliche Individualitdt hat nicht den Leib zum Prinzip, sondern
erscheint als Resultat eines Prozesses, dessen Ausgangspunkt schon eine Ganz-
heit ist, die den Leib und seine somatische Individualitét in Anspruch nimmt und
iiberformt. Fiir sich genommen ist die natiirliche Seinsart des Leibes wenig sinn-
voll. Zum duBeren Kriterium personlicher Identitét ,,als kontinuierliche Existenz

77 Vgl. EM, 113f.: il importe de bien distinguer des expressions de la pensée 1’expression person-
nelle qui manifeste la réalité singuliére de chaque personne, sans que jamais cette réalité s’épuise en
son expression.

8 DD, 138. Zur Identifikation von Subjekt und Subjektivitit, hinter der das mystifizierende ,,ego
constituant™ (PM, 95) steckt, vgl. PC, 227f., 250. Tatséchlich ist das einzelne Ich allen gemeinsam
und daher fiir den personlichen Ausdruck nicht konstitutiv, vgl. Hegel, Phdnomenologie des Geistes,
83f.: ,,indem ich sage, Ich, dieser einzelne Ich, sage ich tiberhaupt, alle Ich, jeder ist das, was ich
sage: Ich, dieser einzelne, Ich* (Hinweis bei Marquet, Corps et subjectivité, 75).



150 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

im Raum und iiber die Zeit hinweg“’ wird der Leib erst durch das, was zwar mit

ihm erscheint, aber gegen ihn spielt. Um das zu sein, was ich bin, ist es notwen-
dig, ,,daB ein lebendiger individueller Leib mich meine einzelne Existenz in und
gegen ihn leben 1af3t. Mit anderen Worten ist der Nicht-Sinn des somatischen In-
dividuums notwendig, aber die individuelle und spezifische Bestimmung dieses
Nicht-Sinns ist ganz und gar zufdllig. Ich brauche einen Leib, aber nicht diesen
Leib und seine Art, ich kann mein Sein nicht existieren, ohne zu leben, ohne In-
dividuum zu sein, aber meine Existenz ist Negation der determinierten Individua-
litdt meines individuellen Leibes, Individualitdt, die keinen menschlichen Sinn
hat noch jemals haben wird, der niemals Fleisch und Blut beerbt. 80

Die sinnvolle Existenz eines lebendigen Subjekts hat ihre Begriindung iiber-
haupt nicht in der Natur, sondern in einem geistigen Prinzip, dessen pneumati-
scher Rhythmus Sprache, Freiheit und Streben regiert und in die Wirksamkeit
der sinnvoll-bewuften Existenz iibersetzt. Als kontraktiv-expansives Prinzip
durchdringt dieser ,,Atem‘ des Geistes mit der Reflexion in erster und zweiter
Potenz die natiirliche Seinsart des Leibes und stellt ihn in ,,die Gegenwart eines
effektiven Vermogens, dessen meBbare Phdnomene wir allein beobachten. Ver-
mogen des vermogenden Seins, natura naturans, unsichtbares und unsinnliches
Prinzip und Movens alles Sichtbaren und Sinnlichen*.?! Dem Lebendigen liegt
ohnehin eine ,,Leitidee” zugrunde, die dem natiirlichen Sein die Identitit ver-
leiht, die es nicht aus sich selbst hat. Weil nur das ist, was mit sich eins sein kann,
und die Natur fiir uns eben keine blof8 unendlich ausgebreitete Materie ist, darf
auf ein verinnerlichendes und vereinheitlichendes, mithin reflexives Prinzip des
Seins selbst geschlossen werden.®? Was sich der Wahrnehmung gegeniiber als
das Beharren des Einen inmitten des Vielen erweist, damit die Atomisierung der
Erscheinungen verhindert und hier als das Einheitsprinzip der phinomenalen
Verschiedenheit vorausgesetzt wird, entdeckt die bewulite Existenz als die ei-

79 Spaemann, Personen, 44. Nochmals: Nicht der Leib ist Triiger geistig-personlichen Lebens, son-
dern das spirituelle Geflecht, aus dem die Person stammt und das den Leib in Anspruch nimmt und
iiberformt. Ubrigens stoBt sich die Unterschlagung dieses konstitutiven Unterschieds zugunsten ei-
ner ,,biblischen“ Ganzheit mit Mt 10,28 und Lk 12.4.

80 PC, 241. Integritit und Identitit der Person resultieren aus der geschichtlichen Zueigennahme
eines Leibes, nicht aber aus diesem einen Leib selbst. Das trifft sich mit der christlichen Auferste-
hungshoffnung: Personliches Weiterleben nach dem Tod hat nicht das mythische Weiterbestehen
des Leibes nach dessen Zerfall zur Bedingung, sondern die Uberfiihrung der existentiellen, d. h. leib-
lich vermittelten Pragungen der Person in eine neue Existenzweise (vgl. PC, 266 mit Verweis auf
1 Kor 15,40).

81 EE, 22. Vgl. PM, 255: 11 faut toujours supposer une sorte d’énergie dont nous ne connaissons
que les effets, la présence efficace d’une puissance dont nous n’observons que les manifestations.*
82 Vgl. L’étre de I’esprit (113), 35:,,0r, précisément, I’esprit dit I’étre dans sa subsistance, dans son
défi a I’effacement des phénomenes, parce qu’il inclut la puissance unitive. L’un fait 1’étre et la
réflexion spirituelle, la conversion a soi, I’unification intérieure par la force inspirative de 1’esprit,
répondent de la réussite ontologique. Seul ce qui peut faire un avec soi est assuré d’étre. La matiére,
faute d’unité intérieure, est extéricure a elle-méme, indéfiniment divisible, volatilisable a tout vent.
L’esprit dure par soi-méme. C’est bien pourquoi, quand on veut dire I’étre naturel de I’individu
vivant, on suppose toujours un principe d’unité ou d’organisation interne, introuvable empirique-
ment, et dont on emprunte subrepticement 1’idée a ’esprit.*



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 151

gene Voraussetzung, als die reflexiv-expressive Instanz in belebendem Gegen-
strom, die Leben und Denken durchzieht. Dieses geistige Prinzip ist nicht un-
mittelbar bekannt; erfahren und zu eigen genommen wird es erst durch eine Re-
flexion auf die Moglichkeitsbedingungen der subjektiven Vollziige inmitten
dieser selbst. Erst anldflich seiner durchgefiihrten Akte findet das Subjekt zum
eigenen Apriori. Diese Auffindung wiederholt als Kehre des Subjekts auf sich
selbst inmitten seines Eindringens in die Welt das pneumatische Grundgesetz
des Geistes. So wie die Reflexion im Sichtbaren das Unsichtbare erkennt und in
dieser Wiedererkenntnis zum eigenen Ursprung findet, hat sie auch Anteil an
dem, was in der Natur die Natur iiberschreitet und sie begriindet. Das ,,dem Ver-
mogen nach Seiende* ist das die Natur transzendierende Prinzip, das der Natur
immanent ist und von dem iiber sich selbst reflektierenden Denken in analoger
Weise aufgefunden wird. Und nur weil der Geist solchermalen in der Natur ruht,
erscheint die Natur im atmenden Rhythmus des Lebens als dasselbe wie der
Geist, der sich in der Abfolge von Ausdruck und Sammlung dann aber als das
andere der Natur herausstellt, ,,wenn er die Natur aufnimmt und absetzt und sich
in ihr dadurch manifestiert, daf er sie effektiv leugnet.*33

Die genauso unabweisbare wie unableitbare Realitit des Geistes gestaltet sich
darum in natiirlichen Manifestationen, weil der Geist die Natur durchdringt. Bei
der Betonung der pneumatischen Konnotation von ,,Geist* handelt es sich somit
nicht um die schematische Ubersetzung eines vitalistischen Postulats, das aus dem
natiirlichen Leben ein Emblem des anderen der Natur macht, sondern um eine na-
turphilosophische Abwehr der dualistischen Versuchung, das noetische Moment
zum einzig addquaten Bedeutungstriager von ,,Geist™ zu machen, um diesen Geist
dann unwiederbringlich zu verlieren. Befreit man allerdings die Ebene des Intel-
ligiblen von den mystifizierenden Vorstellungen, die am Noetischen nur die unbe-
wegliche Schau gelten lassen, und werden statt dessen die denkerischen Vollziige
in ihrer Wirksamkeit berticksichtigt, stellt sich das Denken, das in der Sprache
wohnt, ,,als der notwendige Kontrapunkt der Reflexion und der Expression, der
Meditation und der Kommunikation dar, um sich der urspriinglichen pneumato-
logischen Bedeutung anzupassen. So vereinigen sich die Bedeutungen, um dem
Begriff (sc. des Geistes) seine unabdingbare Eindeutigkeit zuriickzugeben. 34

Der Geist ist nicht nur das andere der Natur, er entstammt auch nicht dem
Register formaler Notwendigkeiten: Was die Ordnung der Natur iiberschreitet,

8 EE, 24; vgl. PM, 256: ,,quand le symbole est obligé, c’est sans doute qu’il prend part a ce qu’il
symbolise : si I’esprit n’est pas rien, la vie en serait I’expression et la réalité naturelles.*

8 Létre de I’esprit (113), 35. L. Oeing-Hanhoff referiert die pneumatische Bedeutung im Art.
Geist, in: HWP, Bd. 3 (1974), 154—157, reserviert die noetische Bedeutung fiir die Behandlung
von Intellectus agens/intellectus possibilis, in: HWP, Bd. 4 (1976), 432-435. Ahnlich das von
W. Brugger hrsg. Philosophische Worterbuch, Freiburg 1967, Art. Geist (spiritus), 120. Ausgewogen,
weil beide Bedeutungen beachtend, ist H. Buchner, Geist, in: HPhG, Bd. 1 (1973), 536-546. Bei
H. J. Sandkiihler (Hrsg.), Europdische Enzyklopéddie zu Philosophie und Wissenschaften, Hamburg
1990, Bd.2, findet sich zwischen Gehirn und Geld nur der Hinweis auf Geisteswissenschaften, die
woanders behandelt werden.



152 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

braucht deswegen noch nicht auf ein Prinzip zuriickgefiihrt zu werden, als dessen
abgemindertes Derivat der Geist etwa die Wiirde einer expliziten Deduktion hétte.
Der Geist ist weder natiirliche Wirkung noch logische Konsequenz! Bei aller Un-
ableitbarkeit seiner geistigen Seinsweise bleibt das Subjekt doch an den Leib ge-
bunden und hat seine Grenzen in der tatsdchlichen Ausfithrung dessen, was ihm
zugrunde liegt; wegen dieser Endlichkeit 148t es sich auch nicht in die anonyme
Struktur universal-begrifflicher Formeln resorbieren. Das pneumatische Prinzip
transzendiert Denken und Leben. Es ist Vermogen der Idealitit und der Belebung
und findet seinen Ausdruck in der reflexiv-expressiven Spannung menschlicher
Akte, ohne daf3 der Geist in seinen Manifestationen ganz und gar aufginge.

Mit der leiblichen Erscheinungsweise des Subjekts wird das in volle Wirksam-
keit iiberfiihrt, was dem Subjekt und damit seinem Leib als beider Wirklichkeit
schon zugrunde liegt. Das unterstreicht das unverfligbare Zueinander von Spra-
che, Streben und Freiheit, an dessen Ende ein seiner selbst bewufltes Subjekt
steht, das die Vorldufigkeit von Sprache und Streben, die sich im vorgefundenen
Leib kreuzen, auf- und zu eigen nimmt und darin seine Freiheit verwirklicht.
Wenn nun aber dem Subjekt ein Spiel wechselseitiger Verschrinkungen von
Sprache, Streben und Freiheit vorausgeht, so ist daraus zu schlieen, daf3 die fiir
seine ontologische Einheit ausschlaggebende Einzelheit bestimmt ist. Unsere
Einzelheit ist nicht absolut, ,,sie ist von sich aus immer eine besondere. Dal} ich
auf besondere Weise etwas bin, wihrend ich auf einzelne Weise jemand bin, ist
eine recht einfache Bemerkung, die aber philosophisch von grofftem Gewicht
ist.“®> Tatsiichlich ist das einzelne Subjekt bei der Frage nach seinem Wesen auf
ein ihm Vorausliegendes verwiesen. Obwohl er ganz und gar ein Jemand ist, hat
der Mensch sein Jemand-Sein nicht aus sich selbst. Er ist etwas, nicht wie ein
Ding, sondern jemand, weil er etwas ist. So sehr aber das Mit- und Zueinander der
das Subjekt errichtenden Kréfte aulerhalb seiner Verfligung steht, so sehr findet
es nur im Subjekt und ausschlieBlich fiir dieses statt: Der Mensch ist etwas, um
ein Jemand zu werden. Daher kann der Verweis auf eigenes Tun und Denken nicht
die Frage nach dem Menschen beantworten, denn diese Kréfte reichen fiir sich
genommen auch nicht aus, das Sein des Subjekts auszusagen. Weder Sprache und
Streben, noch Freiheit und schon gar nicht der Leib erschopfen das Sein des Sub-
jekts, um so weniger, als ihr Zueinander gar nicht selbstverstandlich ist. Aus dem
Zueinander an sich unterschiedlicher Krifte und im Ubersteigen ihrer latenten
Gegensitzlichkeit erwédchst die Einheit des inkarnierten Subjekts, was den Ein-
druck der Zirkularitit erwecken kann. An der un- bzw. vorpersonlichen Artikula-
tion von Streben und Leib, Sprache und Streben sowie Sprache und Leib wird
sich aber nur der storen, der das Subjekt rein aus sich begriinden mochte. Jeden-
falls scheidet damit als Prinzip des Subjekts auch eine Synthese seiner Konsti-
tuentien aus, die nur Vermogen dessen sind, was dem Subjekt zugrunde liegt.

85 PM, 98. Vgl. PC, 236: ,,que suis-je? Question plus compléte que la question qui suis-je?, car elle
retient la détermination substantielle de la singularité du sujet, pour étre recherche de son constitutif
essentiel.”



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 153

Weil das Prinzip der Einheit des leiblich-geistigen Ich unmdglich das Produkt von
Faktoren sein kann, die nicht schon Elemente einer Ganzheit sind, und das Sub-
jekt selbst als Urheber seiner Seinsweise ausscheidet, ist die weitere Bestimmung
des geistigen Prinzips als Substanz unerlaBlich. Substanz bedeutet hier nicht, sein
eigener Ursprung zu sein und nur seiner selbst zu bediirfen, um zu existieren, son-
dern die ontologische Instanz, die jegliches Werden eines Subjekts durch die
Abenteuer der Existenz hindurch trégt. Substanz bezeichnet das Subsistieren der
innerlich vorlaufenden Subjektmachtigkeit (Potentialitit), die als reflexive Be-
dingungsméglichkeit der verniinftig-freien Vollziige, die an ihrem Prinzip entlang
entstehen (Identitit), selbst unverfiigbar ist.*® Mit dieser grundlegenden Katego-
rie wird erst verstidndlich, wie das Subjekt in seiner freien Einzelheit selbst posi-
tiv bestimmt ist und nicht in der leeren Unbestimmtheit reiner Negativitat zu ver-
gehen braucht, aus der nur nachvollziehbare Akte das Subjekt erlésen kénnen.®’
Es muf als Kardinalfehler der Neuzeit gelten, daf3 so voreilig die Kategorie der
Substanz abgetan wurde. In der tiberschwenglichen Betonung des Subjekts hat
man das Sein in dessen durchgefiihrten Handlungen verschwimmen lassen und
spater auf die rein natiirliche Ebene reduziert. Doch ,,bin ich weder meine Gedan-
ken, noch die Summe meiner Taten, noch mein Streben. Ich bin auf substantielle
Weise anders und unendlich mehr: Ich bin das, was mein geistiges Sein ist, ich
selbst.“88 Freilich darf man sich unter Substanz nicht etwas vorstellen, zu dem das
Subjekt ein blof3 akzidentelles Anhdngsel wire: Substanz tibersetzt die besondere
Einzelheit des Subjekts, das Sein, dem sich das freie Ich in steter Aufnahme sei-
nes Wofiir verdankt. ,,Das Sein des Geistes ist die Substanz des freien Geistes.*®
An sich ist die geistige Seinsweise Vermogen der Selbstauthahme, das, was sich
selbst gehort, um es selbst zu sein. ,,Da das substantielle Sein des Subjekts, die on-
tologische Bestimmtheit seiner Existenz fiir sich weder das Resultat noch das Vor-
angehende seiner personlichen Einzelheit ist, miissen wir es als dem ,Ich® selbst
immanent anerkennen, als Bestimmtheit seiner Negativitit, als das quid dessen,
was ich bin, als besondere Seinsweise des ,Ich® inmitten seiner Aktualitit selbst
(...) Meine personliche Bestimmtheit kann nicht das Gesetzt-Sein, nicht die durch
den Kreis der absoluten Selbstbestimmung konstituierte Besonderheit sein, son-

dern die Bestimmung des Selbst durch sich ist selbst bestimmt*.”’

8 Vgl. J. Auer, Person, Regensburg 1979, 41: ,,Subsistenz meint hier gewissermafen die intraver-
tierte Seite des besonderen ,Daseins‘ der Person, dessen extravertierte Seite wir Eksistenz genannt
haben.*

87 Vorbehalte gegen die Kategorie der Substanz entspringen religidsen Engfiihrungen, vgl. H. Blu-
menberg, Substanz, in: RGG?, Bd. 6 (1956), 456-458, 457: ,Die Voluntarisierung des Gottes-
begriffs 148t jedes Moment von ,Selbstand* der Schopfung als antik-heidnischen Rest erscheinen®.
8 EE, 32. Die Gleichung Sein = Handlung mit ihren ,,unstatthaften Folgen® beschreibt Aristoteles,
Metaphysik 1046 b, wobei ,,il y aura toujours des Mégariques* (PM, 103).

8 PM, 262; vgl. EE, 56: ,,La substance spirituelle est 1’étre pour étre sujet.*

% PC, 240, vgl. EE, 33. Bruaire verweist auf Duns Scotus’ Versuch, ,.eine Haecceitdit des Seins
fir sich, eine positive Bestimmtheit der Negativitdit des Subjekts zu definieren™. Vgl. C. Bacumker,
Die christliche Philosophie des Mittelalters, in: AAVV., Allgemeine Geschichte der Philosophie,



154 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Substanz bezeichnet das Sein an sich des Subjekts und fiir das Subjekt, in des-
sen Existenzweise sich der eigene, unausschopfliche geistige Grund selbst of-
fenbart. Die Entwicklung des Subjekts verlduft in lebendiger Auf- und Zueigen-
nahme dessen, was das Subjekt auf substantielle Weise schon ist (agere sequitur
esse). Die Substanz ist das, woraus das Subjekt in sich selber ist und wofiir es ist,
nidmlich um Subjekt zu sein, weswegen die Substanz auch in der Wirksamkeit
der freien und bewuflten Vollziige zu ihrer Wirklichkeit findet. Weder hat das be-
wuflte Subjekt damit seine eigentiimliche Seinsweise aus sich selbst heraus,
noch ist die Einzigartigkeit der Existenz auf diesen einen Leib festzumachen, so
sehr auch ein Leib fiir das Leben tiberhaupt notwendig ist. ,,Um als Subjekt zu
existieren, mufl man als Substanz sein, und um jemand zu sein und nicht nichts,
nicht der formale und leere Akt einer abstrakten Freiheit, muf3 man vom Leben
eines Leibes leben.«’!

Die Erkenntnis des eigenen Seins vollzieht sich gewil3 als Selbstbesitz; das Zu-
sich-Kommen im Selbstbewuftsein ist jedoch nicht der Akt eines spontanen, un-
vermittelten Von-sich-Her, sondern vielmehr die reflexive, immer neu zu begin-
nende An- bzw. Aufnahme des personlichen Seins. Das Subjekt entsteht nicht aus
ontogenischer Initiative, sondern in sekundarreflexiver, assumptiver Durchfiih-
rung der Primérreflexivitét des geistigen Aktes, der die natiirliche Seinsweise des
Leibes tiberbestimmt und der Wirkmachtigkeit des freien Subjekts tibergibt. Der
geistige Akt bekehrt die natiirliche Belebung des Leibes zu sich selbst, verwan-
delt sie in geistige Energie und nimmt sie fiir die freie Selbstverfiigung in Besitz.
Zu dieser Reflexion, die das Leben zur Existenz macht, gehort gleichermafen
die Bekehrung der Laute in den vorgidngigen Sinn; diese ist die Bedingung dafiir,
dal durch den Spracherwerb hindurch Bewulitsein entstehen kann. Freie Akte
entstammen schlielich der Unabhingigkeit, die der {iber sich reflektierende
Geist als verinnerlichende Instanz gegen alles Auere gewinnt. Aus diesem spi-
rituellen Geflecht schopft personliches Handeln und verweist so auf die substan-
tielle Wurzel, in der die Geistigkeit des eigenen Seins verborgen liegt.

Die Einsicht, als Subjekt nicht der eigene Ursprung zu sein, und die Tatsache,
das Selbst in Adoption des eigenen Seins erworben zu haben, macht die Charak-
terisierung des personlichen Seins als Gabe zwingend: Diese bezeichnet die gei-
stige Seinsweise der sich selbst aufgegebenen, einzigartigen Existenz, die sich in
wirklichen Akten kundtut, ohne ihr eigener, absoluter Anfang zu sein.”> Gegen

Leipzig 1913, 338-431, 412 (zur spezifisch vollstindig bestimmten Natur hinzutretende individuelle
Differenz verleiht individuelles ,,Dieses-sein®, ,,Hicceitdt®), &hnlich 418; B. Geyer, Die patristische
und scholastische Philosophie, Darmstadt '*1956, 512 (Allgemeines ist nicht Form, Materie nicht
Individuationsprinzip, Individuum geht aus dem Allgemeinen durch Hinzutritt positiver Bestim-
mungen hervor); Gilson, La philosophie au moyen age, 600 (,,la fameuse ,heccéité* scotiste, ’acte
ultime qui détermine la forme de I’espéece a la singularité de 1’individu).

o1 PC, 259.

2 Vgl. G. Marcel, Homo viator, Paris: Aubier 1944, 23: ,,Le meilleur de moi-méme ne m’appartient
pas, je n’en suis aucunement propriétaire, mais seulement dépositaire (...) il n’y a rien en moi qui ne
puisse ou ne doive étre regardé comme un don.*



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 155

jeden theomorphen Anspruch ist festzuhalten, da3 das sich selbst gegebene Sein
weder die Initiative hat, iiberhaupt zu sein, noch das zu sein, was es ist. Die freie
Selbstbestimmung des einzelnen Seins hat dessen Besonderheit zur Grundlage.
Gleichwohl ist die Gabe frei, weil sie sich selbst aufgegeben ist und der Gabe
durch Selbstaufnahme auch verheifen ist, sich selbst zu gehdren. In der person-
lich durchgefiihrten, reflexiven Bestdtigung dieses Gabe-Seins findet die gei-
stige Seinweise zu ihrer Vollendung. Das Sein aus Gabe ist Vermdgen freier
Akte, der substantielle Grund, aus dem die Autonomie der Existenz erwacht und
in dem sie verwurzelt bleibt.

Weil das sich selbst gegebene Sein nicht dem Register natiirlicher Notwendig-
keiten entstammt und selbst die eigenen Eltern in keiner Weise die Entstehung ei-
nes geistigen Wesens bewirkt haben, bleibt hinsichtlich des eigenen Ursprungs
stets ein blinder Fleck bestehen, der die ganze Existenz mit ontologischer Nost-
algie beschlagen muB.”> Bemerkenswert an dieser Unwissenheit um den eige-
nen Ursprung ist allerdings weniger die erdffnete Suche nach dem moglichen
Geber meines personlichen Seins, als vielmehr das unverduf8erliche Gabe-Sein,
das gerade durch den blinden Fleck unterstrichen wird.”* Weil das Sein wirklich
gegeben ist und nicht von einer Seite Haben auf eine andere transferiert wird,
fallt jede Unterscheidung zwischen Gabe und Begabtem schwer. Die Tatsache,
gegeben zu sein, ist nichts anderes, als die Gabe selbst, was hinsichtlich des Seins
die Unterscheidung von Wesen und Existenz hinfallig macht. Was gegeben ist, ist
nichts, bevor es nicht gegeben ist, und somit die faktische Gabe selbst. Daher be-
zeichnet die Gabe gleichermaflen das, was der menschliche Geist ist, wie das,
wodurch er ist, sein Wesen und seinen Seinsakt, dessen aktuelle Wirklichkeit
nichts anderes ist, als die Fortschreibung des eigenen Seins in zeitlicher Auf-
nahme.

Weil die personliche und substantielle Seinsweise wesentliche Seinsgabe ist,
verfiigt das Sein iiber sich selbst, ohne sein eigener Ursprung zu sein. Nicht wird
dem Selbst das Sein anvertraut, denn das Selbst ist es ja, das gegeben ist. Weil es
sich aber ausschlieBlich selbst gehort, ist es in zweifacher Weise substantiell un-
abhingig, einmal als vorbehaltlose Gabe (datio irredibilis), dann als sich selbst
gehorendes Sein an sich, dem durch Selbstauf- und Annahme erst verheif3en ist,

93 Vgl. Auer, Person, 46: ,,Bei aller Einkehr in sich selbst weill der Mensch um eine Tiefe in seinem
Personsein, die er immer nur intendieren, niemals erreichen kann.“ Bruaires Beschreibung des
Selbstzugangs als ,,Erfahrung meines fremden Ursprungs® bezieht sich auf Bergsons Deutung des
SelbstbewuBtseins als ,,erinnerungsloses Gedéchtnis der eigenen Substanz (EE, 37), die in reflexi-
ver Selbstadoption aufgefunden wird. Nur insofern verweist die Gabe iiber sich selbst hinaus aufihre
Quelle.

% Vgl. EE, 91: ,,Car le don emporte I’anonymat de son origine, le silence de son acte positionnel,
I’absence de son Principe. Un principe n’est présent qu’a ses conséquences, point a I’étre qu’il fait
étre pour lui-méme. La novation ontologique qu’est la parution d’un étre d’esprit n’est ni signée d’un
auteur identifiable ni marquée comme un produit technique. Ce que I’on signe, on le garde, en quel-
que fagon, on le retient, on ne le donne pas. Le don est abandon d’un droit d’auteur ou de procréa-
teur. Il est plénitude d’étre spirituel, donné a lui-méme, sans réserve ni rappel possessif.*



156 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

als Sein fiir sich zu existieren.”> Weil die geistige Substanz aber Sein ist, um Sub-
jekt zu sein, hat die ganz und gar gegebene substantielle Identitét die fiir ihr spe-
zifisches Wesen konstitutive Selbstaufnahme zu ihrer ersten Bestimmung. Als
Gabe beansprucht das sich selbst gegebene Sein nicht den eigenen Ursprung; es
ist nicht causa sui und findet darum nicht unmittelbar zu Selbstbesitz. Dafiir
trdgt es in sich selber die Bestimmung, mittels reflexiver Adoption das eigene
Sein zu Selbstbewuftsein zu erheben und sich dadurch mit sich selbst zu identi-
fizieren. Voraussetzung der bewuflten Reflexion, in deren Transparenz sich der
Selbstbesitz vollbringt, ist jedoch die urspriingliche substantielle Bewegung,
welche die innerliche Form des Seinsaktes ausmacht. Selbstauffindung vollzieht
sich durch Einholung des schon urspriinglich zu sich selbst bekehrten Seins.?®
Nur weil das riickhaltlos gegebene Sein auf sich selbst beruht (inséité) und die
Bewegung der substantiellen Kehre ihre finale Bestitigung als Selbstbesitz in
sich selbst verzeichnet (adséité), kann die sich selbst erreichende personliche
Reflexion (ipséité) an diesem Fundament entlang wachsen. Insofern also die Be-
sonderheit ihre Finalitdt als Einzelheit hat, kann sie als besondere Einzelheit gel-
ten. Mit dieser Zueigennahme des geistigen Seins verdoppelt sich die Gabe:
Wegen seines Gabe-Seins gibt sich das Sein weiter und findet in der freien
Selbstaufnahme des eigenen Seins zu seiner Vollendung. ,,Das ist die Bewegung
des Geistes, der zu sich selbst erwacht und sich nach und nach seiner Autonomie
versichert, wenn er die eigene Behausung zu eigen nimmt.*®’

Der Zusammenfall der spirituellen Substanz mit dem selbstbewuflten Geist ist
der Zeit anvertraut, in der sich unaufhoérlich die Bekehrung des eigenen Seins voll-
bringt, das zu seiner Selbstbestétigung in freien Akten findet. Diese ontologische
Bindung des Manifesten an sein Geheimnis gehorcht dem rhythmischen Gegen-
strom der geistigen Seinsweise, die durch die alternierende Bewegung von
Kontraktion und Expansion bestimmt ist. Das ist der Grund, warum sich das We-
sen des geistigen Seins nicht wie ein schon vorab fabriziertes Ding definieren 140t,
dem die Abenteuer der Existenz gleichgiiltig bleiben kdnnten. Auch entspricht die
Abfolge von Substanz und Subjekt nicht dem Schema Mogliches/Wirkliches;
ganz im Gegenteil ist die gedankliche Durchdringung des geistigen Seins — das
Wesentliche — an das Schicksal der freien Einzelheit gebunden, das erst im Licht
ihrer letzten Vollendung offenbar werden kann. Diese Endgiiltigkeit wird aber
durch den natiirlichen Tod nur unzureichend bezeichnet. Wenn der Geist seinen

% Vgl. L étre de lesprit (113), 36: ,,le don a pour régle constitutive la loi du tout ou rien, par
laquelle il est immédiat, sans degré de lui-méme, sans le peu a peu de ’avarice qui retient. Précisé-
ment, selon ’adage juridique conforme a la datio irredibilis d’origine aristotélicienne (cf. Topiques,
V, 7), donner et retenir ne vaut. Ce qui est donné ne peut étre repris, il est donné une fois pour
toutes.*

% Vgl. Idéologie et spiritualité (112), 235: ,,Avant d’étre de la pensée, le recueillement est de ’étre
méme et la réflexion noétique opere en le mouvement conversif de la réflexivité ontologique carac-
térisant 1’étre spirituel (...) La pensée ne trouverait pas son lieu de réflexion intime si elle ne
s’exercait dans le sens et la dimension intérieure de cette conversion ontologique a soi, toujours
présupposée.*

7 PM, 263.



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 157

Ursprung nicht in der Natur hat, braucht er darin auch sein Ende nicht zu finden.
Uberhaupt muB sich die Vollendung des Geistes nicht im Stillstand seiner alter-
nierenden Bewegung vollbringen; genauso ist an eine Vervollkommnung zu den-
ken, die den reflexiven Riickzug auf sich selbst mit der expressiven Wendung
unendlich ausgleicht. Das Wesen der geistigen Substanz ist jedenfalls nicht
vorab festgelegt, sondern das, ,,wozu ich zu sein bestimmt bin“. Das unter-
streicht besonders die Unmoglichkeit der Sezierung des gegebenen Seins in die
Elemente von Wesen und Existenz, aus denen es zusammengesetzt wire. ,,Das
sich selbst verborgene Wesen des geistigen Seins ist durch ein einzelnes Ge-
schick konstituiert. Spirituelle Bestimmung und ontologische Bestimmtheit, per-
sonliche Finalitdt und Seinsform sind ununterscheidbar.*®

In dieser Perspektive gewinnt der geheimnisvolle Ursprung im Innersten mei-
ner selbst an Bedeutung: Die ontologische Abfolge, durch die sich die geistige
Substanz als freies Subjekt mit sich selbst identifiziert, vereint nicht nur retro-
aktiv das singuldre Geschick mit dem personlichen Sein, sondern verweist die
Erfiillung menschlichen Existierens an seinen Ausgangspunkt. So sehr die Gabe
von ihrer Herkunft zu abstrahieren vermag und sich um der substantiellen Un-
abhingigkeit der Gabe willen auch der Geber in unmittelbare Ferne entzieht, so
wenig wird sich die letzte Zukunft der Existenz vollenden, ohne dem Prinzip der
eigenen Herkunft wiederzubegegnen. Als Gabe, die in wissentlicher Bestétigung
des eigenen Seins zu sich selbst gelangt, wird die spirituelle Existenz ihr Ge-
heimnis nur durch eine Riickkehr zur Quelle des eigenen Seins liiften konnen.
Letzte Selbsttranszendenz hat die Benennung des Gebers und deren wissentliche
Vermittlung zu ihrer Bedingung. Insofern ist die Frage nach dem Ursprung der
geistigen Seinsweise keine Nebenséchlichkeit, mit der sich die letzten Metaphy-
siker ihre Zeit vertreiben. Sie ist fiir die Existenz selbst konstitutiv und gehort
auf unaufldsliche Weise zum Sein des Geistes. ,,Es ist die Entdeckung des radi-
kalen und absoluten Ursprungs meines Seins, welche die Vollendung des
Schicksals und die letzte Bestdtigung dessen wire, was ich auf angeborene
Weise bin.“?’ Freilich kann die Gabe nicht hinter ihren eigenen Anfang zuriick;
hitte sie die Signatur des Gebers in sich selbst eingezeichnet, wire sie nicht vor-
behaltlos gegeben. Dennoch hat die Existenz ihr Ziel nicht in einer Zukunft, die
noch errichtet werden miifite, sondern in der Bekehrung zum eigenen Ursprung.
Fiir die Gabe kann ja das vollkommene Selbstwissen, das die Erkenntnis und
Anerkenntnis des Ursprungs einschlief3t, nur dem rhythmischen Gesetz der gei-
stigen Seinsweise nach erfolgen, die durch Kontraktion und Expansion bestimmt
ist. Weil die wissentliche Bestitigung des eigenen Gabe-Seins im eigentlichen
Sinne Weitergabe ist und sich in der expansiven Wendung die urspriingliche

%8 EE, 44; vgl. PM, 261, L étre de I’esprit (113), 36. Zu ,,Wesen* als einsichtiger Substanz vgl.
E.Gilson, Le thomisme, Paris: Vrin 1945, 45: ,L’essence est la substance en tant qu’intelligible*
(zit. bei P. Gilbert, L acte d’étre : un don, in: ScEs 41 [1989] 265-286, 272, Anm. 28).

9 Létre de Pesprit (113), 36; vgl. EE, 44. Vgl. D. Leduc-Fayette, Du retour a I’origine, in: RPFE
115 (1990) 47-57, 47: ,,La philosophie de Bruaire est une eschatologie existentielle.”



158 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Kontraktion selbst entspannt, vollzieht sich die freie Selbstaufnahme nicht in
Losldsung von ihrer substantiellen Kehre, sondern gibt deren ungewufiter Nahe
zum Ursprung des Seins die Form einer ausdriicklichen Suche. Die Gabe hat nur
als solche Bestand; als sich selbst befragende vermag sie kraft ihrer bleibenden,
dem eigenen Ursprung zugewandten Kontraktion unzureichende Begriindungs-
versuche ihres Existierens auszuschliefen.!® Daher ist sie auch in der Lage, vor-
laufige oder falsche Ziele der Existenz zu beurteilen und in letzter Begegnung
mit dem eigenen Ursprung diesen als solchen zu identifizieren.

Die freie Selbstaufnahme des sich gegebenen Seins geschieht nicht ohne die
gelungene Vermittlung des Strebens und der Sprache, die als unendliche Suche
nach dem ungewuflten Ursprung zur Einrichtung der Gabe gehdrt. Im kohéren-
ten Zueinander seiner drei Vermogen findet der Geist zu seinem rhythmischen
Gleichgewicht, wobei die Tendenz der Freiheit, sich fiir ihren eigenen Ursprung
zu halten, die Existenz gefdhrdet. Dem Geist kann gleichsam auf zweierlei
Weise die Puste ausgehen: Durch den ausschlie8lichen Riickzug auf sich selbst
verschlie3t sich die Existenz zugunsten einer abstrakten Einzelheit, die sich
selbst zu geniigen vermeint (Atrophie), oder aber sie schneidet sich in mafloser
Versuchung, in die kommende Welt einzugehen und sie zu verwandeln, von ih-
rer verinnerlichenden Instanz ab (Hypertrophie).'”! Die arhythmische Neigung
der Existenz, sich entweder zu verschlieen oder zu verduBlern, kann nur durch
Vermittlung des eigenen Ursprungs endgiiltig befriedet werden, wodurch dieser
zum Ziel der Existenz wird, welches das Zueinander von Sprache, Streben und
Freiheit unendlich erneuert, statt es abzuschaffen.

Im Wort vom ,,blinden Fleck®, der den eigenen Ursprung bezeichnet, ist schon
angeklungen, dal} das Sein aus Gabe unhintergehbar ist. Die substantielle Refle-
xion, in der das Sein auf sich selbst beruht, vermag gerade wegen ihrer Realitét
als Gabe nicht, den Kreis der Kehre auf sich selbst zu schlieen. Wollte man in
Verkennung dieses Sachverhalts statt dessen den eigenen Ursprung in sich selbst
verlagern, wire die damit behauptete Selbsttranszendenz und Selbstgeniigsam-
keit nichts als die Verweigerung, sich selbst gegeben zu sein, und daher das un-
triigliche Zeichen prometheischen Selbsthasses. In ihrer subjektiven Durchfiih-
rung erleidet die innerliche substantielle Bekehrung ihren fremden Ursprung.
Das muB nicht gleich im existentialistischen Lamento des ausgesetzten Kindes
miinden, das sich in die Welt geworfen glaubt, denn die unabschlieBbare Kehre
der substantiellen Kontraktion hat ihre gegenldufige Bewegung in proversiver
Expansion, zu deutsch: Was nicht hinter sich zuriick kann, ist dadurch um so
besser gertistet, sich nach vorne zu wenden.

100 vg], PM, 276: ,Nécessaire et radicale, rigoureuse et régénérée, I’interrogation métaphysique
s’énonce en sachant clairement les réponses classiques qu’elle exclut.*
101 vgl. EE, 80.



Exkurs: Die ethische Verpflichtung 159

Exkurs: Die ethische Verpflichtung

Als sich selbst aufgegebenes Sein, das nicht sein eigener Ursprung ist, bleibt die
Gabe fiir ihr ganzes Sein in Schuld. Weil sie sich als Gabe selbst gehdrt, ist sie
frei; diese Freiheit bewdhrt sich an der Bewegung der urspriinglichen Gabe ent-
lang und fiihrt sie weiter. Das ist die ontologische Wurzel der ethischen Ver-
pflichtung, denn wer sich nur sich selbst verdankt, ist niemandem etwas schul-
dig.'”? Moralische Anschuldigungen, die heute so laut und gerne erhoben werden,
haben deswegen einen fragwiirdigen Beigeschmack, setzen sie doch eine ur-
spriingliche Verpflichtung voraus, ohne sie in Anschlag bringen zu kénnen. Oder
wie sollten Anklagen jemanden treffen konnen, der nicht aus dem Innersten sei-
ner selbst heraus verpflichtet wiare? Mit welchem Recht werden sie iibrigens er-
hoben? Die Freiheits- und Verantwortungsemphase unserer Zeit bringt sich letzt-
lich dadurch in Verruf, daf sie weder Freiheit noch Verantwortung zu begriinden
vermag, es sei denn im Namen von Selbstbegriindung und Selbstbehauptung.
Und damit muf3 auch jede Anstrengung scheitern, Ethik zu begriinden: ,,Niemand
kann sich selbst verpflichten, genauso wenig wie man mit sich selbst einen Ver-
trag abschlieBen kann.“!%> Weil nur frei ist, was sich selbst gegeben ist, und in der
Logik des Gabe-Seins Freiheit und moralische Aufgabe dasselbe sind, kann an
eine sittliche Pflicht appelliert werden. Wer Ethik statt dessen an Entscheidungen
héngt, macht sie zu einer Laune der Freiheit, von der noch abzuwarten bleibt, ob
sie vielleicht Lust hat, sich als bestindig zu erweisen.

Fiir die ethische Handlung ist es nicht nur notwendig, daf3 sie nicht auf dufler-
lichem Zwang beruht, der etwa verinnerlicht wére, sondern dal3 die eigene Ver-
pflichtung den einzelnen Freiheitsakten vorausgeht. Die Verpflichtung kann
nicht eingetrichtert werden, sondern gehdrt zur Entdeckung des eigenen Selbst
als Seinsgeschenk. Grundlage moralischer Imperative ist darum auch nicht die
Rationalitdt des Wollens: Das Verniinftige weckt noch nicht die Zustimmung,
um jeden Preis verniinftig zu sein, denn ,,dann miifite ich mich noch der Vernunft
und der rationellen Form meiner Maximen gegeniiber verpflichtet fiithlen,
um ihren imperativen Charakter zu gewéhrleisten. Aus der Vernunft kommt
keine praktische Notwendigkeit, wenn sich nicht die Verpflichtung dazuge-
sellt.“!%* Die Verpflichtung geht der Auswahl bestimmter Ziele voraus, weil sie

12 Vgl. FE, 51: ,,Etre en obligation veut dire qu’on n’est pas ’auteur ou ’origine de notre étre, car

si on devait tout a nous-mémes on ne devrait rien a personne. Mais, étant donnés a nous-mémes,
nous sommes du fait méme et en obligation et en liberté, les deux inséparablement.*

103 PM, 282. Vgl. EM, 154: ,,Pas plus qu’on ne peut contracter envers soi-méme, ni s’astreindre défi-
nitivement a ses propres précisions, il n’est possible de s’obliger soi-méme. Ou bien I’obligation
morale, hors les contraintes, a un sens et une vérité, et elle suppose un étre obligé, un étre en dette de
soi, en dette de son étre, qui devance les choix, les options, les porte, les assume, en répond. Ou bien
I’obligation morale est une dérision, 1’alibi des oppressions, 1’opium des servitudes, et il faut en tirer
toute conséquence : non-sens de 1’accusation, ruine de tout droit, extinction de toute instance morale.*
104 L étre de I’esprit (113), 37; vgl. EM, 149: , la liberté semble libre de la raison, qu’elle peut suivre
ou révoquer a sa guise, tant qu’une obligation morale ne porte pas a son exercice.* Sprachlosigkeit
beziiglich der Moral wird nur schlecht durch den Versuch verdeckt, sie als ,,Ethik* auf eine wissen-



160 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

dem innerlichen Sein entstammt, das sich als gegebenes und freies Wesen weil3,
als Gabe, die fiir das eigene Sein in Schuld steht. Insofern geht die Verpflichtung
auch dem Gewissen voraus, das als Zustimmungsinstanz immerhin BewulBtsein
voraussetzt. Ohne Herleitung des BewulBtseins aus dem sich selbst gegebenen
Sein bleibt das Gewissen aber unbegriindet und taugt darum auch nicht als Zu-
stimmungsinstanz. Ohne Anerkennung der konstitutiven Seinsschuld bleibt das
Gewissen auBen vor und verpflichtet niemanden.'%’

Aus ihrer Seinsschuld heraus hat die sich selbst gegebene Gabe die Verpflich-
tung, sich selbst weiterzugeben, was einzelnen Akten erst ethische Qualitit ver-
leiht. Diese Selbstgabe ist beileibe keine fromme Aufforderung, doch Gutes zu
tun; sie gehorcht dem rhythmischen Ablauf der Selbstaufnahme des auf sich zu-
riickkehrenden Seins in gegenliufiger Bewegung, die nur eine Offnung zum an-
deren bedeuten kann. Das Sein kann sich selbst nicht zuriickgeben. Darum gibt
sich die Gabe weiter und bestitigt sich selbst in der Beforderung anderen Seins.
Weil gerade die Seinsschuld nicht beglichen werden kann, es wire denn im
Wiederfinden des eigenen Ursprungs, in dessen Licht die Vollendung der eige-
nen, konstitutiven Berufung sichtbar wiirde, ist die Verpflichtung die Weiterfiih-
rung der Seinsgabe. Das gibt jedem Beitrag zum Leben und jeder Beforderung
anderer Freiheiten erst ihren Sinn.

Weil in der Perspektive des sich selbst gegebenen Seins moralische Verpflich-
tung und Freiheit dasselbe sind, kann der Versuch, sich seiner Verpflichtung zu
entziehen, als Veruntreuung des eigenen Seins gedeutet werden. Die sich dahin-
gehend miflbrauchende Freiheit hat als sich verweigernde Gabe unter Seinsver-
lust zu leiden. Die Freiheit hat ja ihre spirituelle Norm in der doppelten Reflexion,
die das auf sich selbst zuriickgebeugte Sein sammelt; in dieser Selbstaufhahme
ergreift sich die um sich selbst wissende Freiheit aber nur in gleichzeitiger Off-
nung zur Welt.'” Dem Rhythmus des geistigen Seins entsprechend erfaft sich
das Selbst in der expansiven Wendung seiner urspriinglichen Kontraktion. Erst
in ausdriicklichen Akten, deren Schwung sich dem innerlichen Sein verdankt,
findet der Geist zu sich. Damit tritt er gleichsam aus sich selbst heraus und hat
das, was er nicht ist, zur Bedingung seines freien BewuBtseins, das zugleich aus
der weitergefiihrten substantiellen Reflexion schopft. Als mit reflexiver Inner-
lichkeit gepaarte Offnung zur Welt ist das freie Sein Vermdgen der Gegensitze

schaftliche Stufe zu heben, vgl. FE, 47: ,,0n dit éthique parce que la morale n’a pas bonne presse,
mais (...) c’est le méme mot, I’'un en grec, et l'autre en latin. Alors, on fait un peu comme les pré-
cieuses ridicules, on parle d’éthique.*

105 Christliche Anregungen konnen sich durchaus mit dieser ontologischen Einforderung treffen,
vermogen aber weder sie zu ersetzen noch eine gemeinsame Ethik zu formulieren: Moral wird durch
Religion iiberbestimmt, die Wollen und Tun einen neuen Sinn gibt und damit die moralische Ver-
pflichtung schon voraussetzt (vgl. EM, 155 f.). Das muf3 nicht heilen, daf3 sie durch Religion nicht
regeneriert werden kann.

106 Vgl EE, 62: ,,De lui-méme a lui-méme, aveugle de son origine, en arriére de soi, I’étre de I’esprit
ne peut s’ouvrir, pour reprendre encore la méme représentation, qu’a I’avant de soi. Le recueillement
ontologique sur soi, inspiration spirituelle en forme d’adséité, en assomption ipséique, n’a d’effec-
tive expansion, de réelle ouverture diffusive, que dans I’éveil au monde.*



Exkurs: Die ethische Verpflichtung 161

von Ja und Nein, von Weitergabe und Verweigerung. In ihrem zerbrechlichen
Gleichgewicht ist die geistige Seinsweise der Freiheit anvertraut, die sich im
Riickzug auf sich selbst gerne verschlieBen mochte. Weil es sich um ein sich
selbst gegebenes Sein handelt, wird der Riickzug jedoch auf die unhintergehbare
Gabe stoBen; das wird in einer Art von Gegensto3 den Riickzug in eine bekraf-
tigte Wendung nach vorne verwandeln. Der alternierenden Bewegung der geisti-
gen Seinsweise gemif ist darum das Ja ein negiertes Nein und die Weitergabe
verweigerte Verweigerung. Die Gabe néhrt sich geradezu von ihrer Bestitigung
als Weitergabe. Darum schneidet sich der freie Geist von seinem Ursprung ab,
wenn er die Logik der Gabe bricht; indem er sich selbst verschlieft, stellt er sein
eigenes Gleichgewicht in Frage. Er entbindet sich damit von seiner spirituellen
Substanz und muf in dieser Isolation verkiimmern.

Menschliche Freiheit gewinnt sich an der Bestétigung des eigenen Gabe-Seins.
Diese Bestitigung vollzieht sich als Weitergabe, was durchaus als das Proprium
des Geistes angesehen werden muf3. Der sich selbst aufgegebene Geist findet seine
Bestitigung in Weiterfithrung, in Erneuerung und Wiederbelebung des eigenen
Seins, was ihn aus Schuldigkeit dazu treibt, fiir den anderen zu wirken. Zur Logik
der Gabe gehort es, daf3 sie sich heraussetzt, um zu sich selbst zu gelangen. Das
Sein ist sich gegeben, um von sich zu geben, so dal} es die eigene Identitét ist, die
zum anderen hin eine ethisch relevante Bresche schligt, und nicht umgekehrt.
Eine Beziehung zum anderen hat aus sich heraus noch keine ethische Qualitit; das
verschleiern besonders die heute beliebten Diskurse iiber Alteritit. Der andere
kann mifbraucht und verzweckt werden, was sicherlich keine ethische Handlung
darstellt; eine Beziehung ist es allemal. Eine Beziehung wird erst recht nicht da-
durch ethisch, daB ich den anderen oder gar die Beziehung selbst vergétze.'?” Wird
aber die eigene Seinsschuld und mit ihr die moralische Verpflichtung anerkannt,
die zu den Grundpfeilern meiner Existenz gehdrt, dréngt es die Gabe ganz von al-
lein dazu, dem anderen wiederum zu geben, im anderen das unverduflerliche gei-
stige Sein anzuerkennen und in dessen Beforderung das eigene Gegeben-Sein zu
bestétigen. Weil sie auf diese Weise im freien Geist verwurzelt ist, findet die mo-
ralische Verpflichtung zu ihrem Ausdruck als praktische Vernunft. Sie schligt sich
in universellen Maximen nieder, in denen sich die Unbedingtheit der Gabe als un-
bedingte Weitergabe weiterfiihrt. Die Anerkenntnis der Seinsschuld ist Anerkennt-
nis der unbedingten Seinsgabe und iibersetzt sich als unbedingtes Sollen. Freilich
kann die Gabe dem anderen kein Sein verleihen; aber sie anerkennt im anderen
dessen unverauBerliches Sein, bevor es eingeklagt zu werden braucht. Das ist es,
was ,,den Respekt des anderen gebietet und keinerlei Ausnahme gestattet.*!%

107 Zum gescheiterten Versuch, Relationalitit unter Verzicht auf die ,,verniinftig-freie Geistsubstanz*
zu begriinden, wobei diese Intersubjektivitdt mittelbar einschliefit, vgl. GlaBer, Verweigerte Partner-
schaft?, 184.

108 L &tre de I’esprit (113), 37; vgl. PM, 285. Die Herleitung praktischer Imperative aus der Seins-
schuld bewahrt vor der Verdrossenheit, die sich den tdglichen moralischen Appellen gegeniiber
zwangsldufig einstellen muf: ,,Sollenshypertrophie bewirkt Seinsvermiesung® (Marquard).



162 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

Die Kennzeichnung der herrschenden Moral als ,,Geisteszustand der Gesell-
schaft zu einem gegebenen Zeitpunkt* (Durkheim) muf3 die ethischen Impera-
tive nicht gleich beliebig machen; sie darf als ein boses Wort iiber eine Gesell-
schaft gelesen werden, die Ethikkommissionen ausgerechnet in den Bereichen
einsetzt, die sich nur fiir empirisch falbare Phinomene interessieren und sich in
der Verfertigung neuer Manipulationstechniken als Gliicksbringer der Mensch-
heit verstehen. Zur unseligen Allianz von Theomorphismus und Naturalismus
gehort auch die dialektische Variante des biotechnischen Machbarkeitswahns:
Der Bio- und Umweltkult bietet keine nennenswerte Alternative zur biologi-
schen Reduzierung des Menschen auf seine Spezies und wird darum auch die
wachsende Versuchung, Leben zu ,,verbessern®, nicht aufhalten kénnen, wenn
ihm zum Thema ,,Leben® nichts anderes einfillt, als das Adjektiv ,,sauber* ein-
zufordern, um den Kindern in Zukunft vielleicht einen gesunden Tod zu ermdg-
lichen. An der Reduzierung des Menschen auf Natur ist nichts ganzheitlich.
Aber von Auffassungen, die zwischen biologischer Wartung und sozialer Dres-
sur lavieren, weil sie auflerhalb von Natur und Gesellschaft kein Sein vermuten
und gerade deswegen einen liebgewordenen Spontaneitdtsmythos hegen, wird
eine Erneuerung der Ethik ohnehin nicht zu erwarten sein.

(Ende des Exkurses)

Das geistige Sein beruht auf sich selbst, um zur eigenen Gabe oder zur eigenen
Verweigerung zu werden. Das ist fiir die Personalitit des Menschen entschei-
dend: Personalitdt wird ja sowohl der Unbestimmtheit wie dem natiirlichen Sein
abgesprochen, weswegen sie heute fast ausschlielich in den bewuflten Vollzii-
gen verankert wird. Was die Unbestimmtheit angeht, so hat der Geist seine posi-
tive Wahrheit als Weitergabe, in der sich das eigene Gabe-Sein in Anerkennung
des anderen und Suche nach dem eigenen Ursprung bestitigt; damit besitzt die
geistige Seinsweise eine unabweisbare Qualitit. Tieferhin hat ja das Sein kein
Nichts zu seinem Ursprung, sondern die effektive Positivitit seines Gabe-Seins.
Als sich selbst gegebenes Sein beruht der Geist ganz auf sich selbst; von dieser
urspriinglichen Bekehrung aus nimmt die Selbstaufnahme ihren Anlauf und
wichst an ihr entlang. So hat der Geist seiner rhythmischen Seinsweise gemaf3
nicht nur die reflexive Sammlung auf sich zur Eigenschaft, sondern auch die
Gabe, sich in expressiver Wendung seiner urspriinglichen Kehre weiter zu ver-
schenken. VerduBlern kann sich die Gabe nicht; dafiir leuchtet im Inneren der
Gabe eine bislang unbemerkte Eigenschaft der Negativitit auf, die Bruaire als
geistige Selbstlosigkeit” (abnégation spirituelle) bezeichnet.'” Die reflexive
Innerlichkeit, kraft der die Gabe sich selbst zu eigen nimmt, tritt als vereinzelnde
Instanz auf den Plan, nur um sich in Aufnahme ihres geistigen Schwungs als po-
sitive Weitergabe zu verstromen. Mit diesem uranfianglichen Schwung hat auch
das Erwachen des BewuB3tseins keine indifferente Voraussetzung. Das Nichts ist

109 EE, 71, 30 (,,L acte présumé de I’esprit est en abnégation de lui-méme*).



Substanz und Subjekt. Ontologie der Person 163

nicht anfanglich, sondern immer nur Folge einer Verweigerung des unverduf3er-
lichen Gabe-Seins.

Abgesehen von dem Kotau, den sie 6konomischen Zwingen gegeniiber lei-
sten, scheitern die meisten zeitgendssischen Begriindungsversuche an der Para-
doxie, Personalitit aus der Natur ableiten zu wollen und sie gleichzeitig davon
abheben zu miissen. So absurd die Vorstellung eines Ubergangs ist, in dem sich
der Wechsel von etwas ganz anderem zu mir selbst vollzieht, iiber den ich auch
noch verfiigen kdnnen miilte, wenn es denn wahr wire, daB3 die Person in der Bi-
lanz ihrer Akte bestiinde, ,,so wenig ist mir retrospektiv eine natiirliche Zeit mei-
nes Lebens angeboten, die der Existenz meiner geistigen Seinsweise voraus-
ginge.“!'® Weil die Gabe unmittelbar Gabe meines ganzen Seins ist, kann die
bestitigende Aufnahme dessen, was ich bin, nichts anderes sein als die gleich-
zeitige Zueigennahme meines lebendigen Leibes, der mir zwar in seiner Dispo-
sition gehort und zugehort, der ich aber — angesichts meiner sinnvollen Existenz
und dem offenkundigen Nicht-Sinn des Leibes — nicht bin. Der Geist, der ich
bin, hat die Natur absolut nicht zu seiner Voraussetzung, sondern ist mir darin
von Anfang an gegeben. Wie dem widerlaufende Theorien bewufite Akte mit
dem Leben des Leibes artikulieren wollen, ohne das eine auf das andere zuriick-
zufithren, bleibt schleierhaft.

Wihrend die natiirliche Herleitung von Geist und Personalitdt getrost verab-
schiedet werden kann, bleibt in Zusammenhang mit der Unbestimmtheit eine
grundsitzliche Schwierigkeit bestehen, deren Losung bislang nur angedeutet
war: Das geistige Sein vollbringt sich erst in Erfiillung seines Schicksals und da-
mit in letzter Begegnung mit dem Ursprung des eigenen Gabe-Seins. So erweist
sich die Ontologie des Geistes als negative Anthropologie: Ein vollstindiges
Wissen um die besondere Einzelheit des sich gegebenen Seins ist unmoglich.''!
Wenn das geistige Sein damit seine komprehensive Durchdringung abweist und
sich nicht vollstidndig in die Aussage eines endlichen Wesens fassen 14ft, so ist
nicht innere Unerkennbarkeit der Grund fiir diesen negativen Befund. Vielmehr
entspricht der Gabe, deren Geheimnis in ihrem geistigen Schicksal verborgen
ist, eine positive Metaphysik, die tiber den Ursprung und das Ziel der Gabe Auf-
schluf} gibt. Umgekehrt haben Selbstgeniigsamkeit und Selbsttransparenz auch

110 EE, 146. Vgl. Spaemann, Personen, 261: ,,Aus etwas (sc. Tier oder Ding) wird nicht jemand.*
Abtreibung, biotechnische Eingriffe und Euthanasie liegen in der Konsequenz der so verbreiteten
Gleichsetzung der Person mit ihren Akten, die nichts anderes als eine primitive Reduzierung des
Seins auf das Sichtbare bedeutet. Wem Personalitét ausschlieBlich in bewufiten Akten aufleuchtet,
wird Anfang, Wert und Ende der Existenz auch selber bestimmen wollen, weil nichts auflerhalb der
bewulten Verfiigung stehenbleiben darf.

vl PM, 266, EE, 79: ,L’étre en acte s’actualise, disposant de soi, de sorte que 1’acte d’étre
s’informe de la singularité a laquelle il est voué et qui s’y trouve originellement préformée. Ainsi
faut-il affirmer de 1’existence personnelle qu’elle est vérité de 1’étre-de-don, dans 1’exact sens ou
celui-ci y accomplit sa promesse constitutive. Mais cette assomption advenue, en actualité variable,
n’est pas la vérité ultime de notre étre, ni 1’accomplissement de notre destinée. La conscience de
soi dans le pouvoir de la liberté n’est pas auto-révélation, ni dévoilement du secret de 1’essence de
I’étre détenu, indéchiffrable, dans la fin de I’existence et qui nous garde cachés a nous-mémes.*



164 Substanz und Subjekt. Ontologie der Person

eine rein unerkennbare, weil indifferente Herkunft zur Entsprechung: ein Nichts,
das aber dann auch alles werden muf3.

Auch von einer mehr logischen Betrachtungsweise her ist die positive Benen-
nung des eigenen Ursprungs notwendig, denn es gilt ja verstindlich zu machen,
wie ein verniinftiges Wesen Bestand haben kann. Als verniinftiges setzt es aller-
dings die Einheit des Verniinftigen voraus. Die Rede von der Bestimmtheit des
geistigen Wesens, die bei aller Unabgeschlossenheit besteht, impliziert eine de-
finite Grofe aller Bestimmungen. In dieser begrifflichen Totalitét 16st sich die
personliche Einzelheit aber nur dann auf, wenn sie entweder als anonymes
Strukturelement verstanden wird, oder die vorausgesetzte Einheit aller Bestim-
mungen qua Unendlichkeit als letztlich unbestimmt gilt. Als rein diskursives
Moment kann die geistige Substanz nicht bezeichnet werden: Einem logischen
Bruchstiick Subjektmachtigkeit zugestehen, hief3e jedes Fragment und also auch
deren Mehrzahl mit der einen Vollbestimmtheit gleichzusetzen. Damit wird das
Eine mit seinem Gegenteil identisch. Ohnehin wird man die besondere Einzel-
heit, der notwendigerweise ein Leib zugehdrt, mit solchen Anschauungen nicht
vermitteln konnen.!'?> Und das wahre Unendliche als indefinite Menge zu ver-
stehen, zeugt nicht gerade von logischer Stringenz: So wie die Elemente einer
unendlichen Serie eine bestimmte Menge bilden konnen, ist die Gleichsetzung
von Unendlichkeit mit Unbestimmtheit nicht zwingend. Die Einheit des Intelli-
giblen duldet nicht den geringsten Rest an Unbestimmtheit, weil sich dieser un-
weigerlich im Ganzen niederschlagen wiirde. Zur Gewdhrung der besonderen
Einzelheit ist somit eine positive Sinnfiille gefordert, die selbst wiederum kein
Objekt sein darf: Eine als Besonderheit bestimmte Einzelheit setzt die Mehrzahl
ebenso bestimmter Einzelheiten voraus, was jede objektive Totalitdt sprengt,
wenn man das Verhiltnis der Totalitdt zur sinnvollen Existenz des einzelnen als
Implikation versteht.

112 Bezeichnenderweise impliziert die Widerspiegelung des Systems im einzelnen bei Leibniz nicht
den Korper; dieser resorbiert sich im ,,Zustand des Universums® (vgl. PC, 247f. mit Verweisen auf
Hegel, Enzyklopédie § 194 [,,Die Leibnizische Philosophie ist so der vollstindig entwickelte Wider-
spruch“] und Leibniz, Discours de Métaphysique § 33 [Unverbundenheit des Leibes mit dem
Wesen]).



VI. Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

Wenn der menschliche Geist nicht natiirlichen Phanomenen entstammt und auch
nicht wie ein Element aus irgendeinem logischen Aussagenkomplex zu deduzie-
ren ist, kann er nur aus dem Geist sein. Allerdings verdankt sich der menschliche
Geist nicht sich selbst, sondern identifiziert sich erst in Aufnahme seiner geisti-
gen Seinsweise mit sich, gewinnt darin seine Freiheit und iibt sie tatsachlich aus.
Daher war aus der Realitdt des menschlichen Geistes auf dessen Gabe-Sein zu
schlieBen. Weiters besitzt der sich selbst gegebene Geist kein unmittelbares Wis-
sen um das eigene Herkommen: Weil die Wirklichkeit des menschlichen Gabe-
Seins am direkten Nichtwissen um den eigenen Ursprung héngt, und in dieser
Perspektive nur das wirklich gegeben ist, was nicht die Unterschrift des Gebers
tragt, unterstreicht das durch den blinden Fleck bewahrte Geheimnis um den ei-
genen Anfang die Freiheit der Gabe, die sich selbst gehort, ohne ihr eigenes
Prinzip zu sein. Diese jede urspriingliche Evidenz ausschlieBende Unwissenheit
ist der unverfiigbaren Primérreflexivitidt im Inneren des menschlichen Selbstbe-
wuBtseins gleichwesentlich und muB als das herausragendste Merkmal der Gabe
gelten. Damit erweist sich aber gerade das Nichtwissen im Innersten des Selbst
als eine ,,nicht zu entziffernde Anwesenheit im Innersten meines geistigen Seins:
interior intimo meo.*!

Diese geheimnisvolle Innerlichkeit bewahrt die Eigensténdigkeit der Gabe,
unterstreicht die Geistigkeit des Ursprungs und dhnelt doch einer Zwickmiihle,
wenn man das Woher der Gabe aufzudecken sucht: Es darfja weder die Gabe mit
ihrem Prinzip identisch sein, ansonsten sie keine Gabe wire, noch kann das Prin-
zip in absoluter Differenz zur Gabe gedacht werden. Ein fernes, ganz und gar
unerreichbares Prinzip erkldrt nichts, schon gar nicht die Gabe. Was sich allem
entzieht, erhebt nicht die Differenz des absolut anderen, sondern begriindet des-
sen Indifferenz, die sich gezwungenermaflen als Identitét ibersetzt. Wenn der zu
sich selbst erwachende menschliche Geist also keine sofortige Evidenz seines
Ursprungs hat, braucht man nicht gleich auf die uniiberbriickbare Transzendenz
eines Gebers zu schlieflen, der vielleicht nur aus lauter Ohnmacht nicht aus sei-
nen Hinterwelten heraus konnte, ohne an die Grenzen zu stoflen, die ihn aus-
schlieflen. Das wire kein Geber. Es ist daher keine Ferne, sondern wirklich eine
allzu unmittelbare Nihe, die das erste Erkennen mit Blindheit schldgt: Das Prin-
zip ist mir innerlicher noch, als ich mir selbst. Darum wird man es aber nicht als
Bestandteil der Gabe denken wollen; ein solcher Gedanke wiirde entweder die
Gabe zuriickbehalten und damit autheben, oder aber gar den geistigen Ursprung
rdaumlich wie in einer Kiste verorten. Das gesuchte Prinzip wird somit in Diffe-
renz zum menschlichen Geist genauso wenig zu finden sein, wie in Identitét;

' EE, 106f. Vgl. DD, 90: ,,présence imperceptible 2 mesure de son infinie proximité*.



166 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

vielmehr muf3 es anders sein als anders, und gleicher noch als gleich. Dem ent-
spricht nur eines: Das Prinzip ist in einer Art von ,,Hyperidentitit” der Geist
selbst, der aber unendlich mehr Geist und damit anders ist, als der menschliche
Geist. Damit kann nur das Absolute des Geistes gemeint sein.

Seinem Begriff nach ist das Absolute des menschlichen Geistes das schlech-
terdings Unendliche, das nur in seiner absoluten Irrelativitit gedacht werden
kann. Weil diese Relationslosigkeit des Absoluten aber nur das betrifft, was der
Geist nicht ist, braucht sich das Denken noch nicht zu verabschieden, denn Irre-
lativitat bedeutet nicht zwangsldufig, ein Unbestimmtes denken zu miissen. Da-
gegen wiirde der Ausschlufl jeder positiven Qualitit sofort dem Begriff des Ab-
soluten widersprechen. Das Absolute ist nicht unbestimmt, ganz im Gegenteil:
Wenn das Absolute unbegrenzt ist, so nur als Vermogen, sich in der eigenen Be-
stimmtheit voll und ganz selbst zu erhalten. Die radikale Unabhéngigkeit des
Absoluten ist nichts anderes als dessen vollkommene Selbstbestimmung, in der
sich Selbstinitiative und Sein unendlich vereinen. Irrelativ und somit unbegrenzt
ist das Absolute, das in seiner unendlichen Seinsmacht nur durch sich selber ist
und sich vorbehaltlos genau in dem einholt, was es ist.

Ist einmal die Versuchung tiberwunden, sich den Ursprung durch die Annahme
seiner Unbestimmtheit denkerisch vom Leibe zu halten, zeichnet sich der Begriff
eines Absoluten des Geistes durch Bedeutungen aus, die sich dem Denken auf-
zwingen: Er fafit noetisches und pneumatisches Moment zu einer begrifflichen
Einheit zusammen, die sich als lebendige und fiir sich selbst vollig transparente
Freiheit darstellt. Diese Reflexionsbestimmtheit erfiillt die unumlédBlichen Bedin-
gungen ihrer ontologischen Behauptung: Als Negativitit verfiigt sie {iber ein-
heits- und seinsstiftende Reflexivitét, als Positivitdt gehort ihr die Expressivitét
zu, die es zu ihrer begrifflichen Manifestation braucht. Somit bringt sich das Ab-
solute selbst als Begriff des absoluten Geistes zur Geltung und schlie3t das Nicht-
wissen auf. Der mit Hilfe dieses notwendigen Begriffs tiber sich selbst reflektie-
rende menschliche Geist verliert im Verlauf seiner artikulierten Denkschritte die
allzu nahe Prisenz seines geistigen Prinzips, die dessen Aufdeckung bislang be-
hinderte.” Denn entdeckt wird dieser Begriff inmitten des Existenzvollzugs durch
eine Reflexion auf dessen Bedingungen, wenn deutlich wird, daf3 die Verbindung
des Denkens mit dem Streben nicht durch eine endliche Freiheit bewerkstelligt
wird. Was in der Seinsordnung die strebende und denkende Existenz der relativen
Freiheit begriindet, wird in der Erkenntnisordnung in Distanz gebracht und in
umgekehrter Richtung erkannt.’ Damit geschieht die Verwandlung des unmittel-
bar Unbekannten in das mittelbar Bekannte durch eine Reflexion auf einen Be-
griff des Absoluten, der sich durch innere Notwendigkeit auszeichnet, als Impli-
kat der menschlichen Existenz erscheint und darum nicht so gedacht werden darf,

als ob dieses Absolute selbst irgendwie nicht wére.
2 Vgl. EE, 108: ,,Ainsi la pensée spéculative ne perce le mystére de I’inscience immédiate que pour
s’exercer en celui de la proximité perdue.”

3 Vgl AD, 166, DD, 132.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 167

Anders als der menschliche Geist, der wegen seiner ontogenischen Passivitét
immer hinter dem zuriickbleibt, was er sein konnte, geht das Absolute als Prinzip
riickhaltlos in seinen Seinsakt ein und identifiziert sich in absolutem Selbstwis-
sen mit diesem reinen Ausdruck seiner selbst.* Da reiner Akt und vollkommenes
Selbstwissen solcherart zusammenfallen, dafl die vollendete Expressivitit von
der unbegrenzten Reflexivitat des Absoluten nur innerhalb einer lebendigen Ein-
heit unterschieden sind, findet man zu einer gewissen Prézision des pneumati-
schen Rhythmus von Kontraktion und Expansion, der die geistige Seinsweise
kennzeichnet. Anders als der menschliche Geist, der die reflexive Kehre wegen
seines fremden Ursprungs nicht zu schlieBen vermag, erweist sich der absolute
Geist als vollkommene Reflexion, durch die sich die reine Expression des Abso-
luten unendlich reflexiv einholt. Privilegiertes, dafiir unzureichendes Symbol der
absoluten Reflexivitit ist darum ihre geschlossene Kreisbewegung. Ergdnzungs-
bediirftig an dem beriichtigten (Hegelschen) Modell von selbstbegrenzender Po-
sition, welche die urspriingliche Seinsmacht bestimmt, dann Negation der Nega-
tion, welche die Determination zu ihrem Ursprung zurtickfiihrt, ist allerdings die
Tatsache, daf3 es in der Art einseitiger Folgeschritte gedacht wird. In dieser Vor-
stellung vollzieht sich das Uberschreiten der bestimmenden Position gleichsam
nur nach vorne: Die Negation der Negation iiberwindet die ontologische Begren-
zung und hebt sie dadurch auf, daB} sie iiber sie hinausgeht. Dieses Modell be-
riicksichtigt nicht, dafl die Entgrenzung sozusagen in beide Richtungen zu ver-
laufen hat: nicht nur tiber die Grenze hinaus, sondern genauso auch iiber die
Grenze hinein, weil die Entgrenzung eine doppelte und wechselseitige sein mufl.
Will man an der Symbolik der Kreisbewegung festhalten, so stellt sich das Un-
endliche als doppelter Verlauf in umgekehrter Richtung dar, der sich zu ein und
demselben Akt vereint. Eine wesentlich konformere Vorstellung der unendlichen
Reflexion ist daher der (Schellingsche) eine Rhythmus aus zwei einander ent-
gegengesetzten Bewegungen, deren eine dadurch ihre Grenze verunendlicht, dafl
sie diese verinnerlicht (Kontraktion), wahrend die andere Bewegung sie unend-
lich tiberschreitet (Expansion).

Die Suche nach dem begriftlichen Vollsinn des Unendlichen triftt hierbei auf
das Unauslotbare im Innersten der menschlichen Reflexivitit: Was man nicht er-
kennen kann, ist entweder zu weit entfernt, oder aber zu nah. Weil das Absolute
des Geistes sich voll und ganz in seiner doppelten, wechselseitigen Entgrenzung
erhilt, ist es wegen seiner Eigenschaft, das Intimste zu iiberschreiten und darin
,.kleiner* noch als das Kleinste zu sein, durchaus als die unerreichbare Wurzel
zu benennen, die der menschlichen Primérreflexivitidt zugrunde liegt, unbescha-
det der Tatsache, dall das Unendliche ebenso jede duBlere Grenze der mensch-
lichen Ausdrucksféhigkeit tiberschreitet, deren erstrebte Norm es ist.>

4
5

Vel. EE, 125: ,,Ainsi I’acte d’étre se sait en son Principe qui s’y livre sans réserve.*
Vgl. EE, 119 ff. mit Anm. 1 (Hinweis auf Fessard und die ,,expression latine fameuse : non coer-
ceri maximo, contineri tamen a minimo, divinum est *).



168 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

Dieser Ineinsfall der Gegensitze hat es buchstiblich in sich: Die absolute Re-
flexion, in der das Absolute des Geistes sein Leben hat, ist nicht blof3 als Selbst-
bestimmung zu verstehen, die sich in der Riickkehr zu ihrem Ausgangspunkt
wieder einholt, sondern geht — nimmt man die Selbsttransparenz des Absoluten
ernst — unendlich hinter diesen zuriick. Das Absolute aktualisiert sich ganz und
gar in seiner unumschrankten Selbstbehauptung. Diese unendliche Expression
findet sich in der verinnerlichenden Reflexion des Absoluten als reiner Aus-
druck seiner selbst wiederhergestellt, wobei im Gegenstrom der Entgrenzung
keinerlei Alternanz zu veranschlagen ist, so als ob Expansion und Kontraktion je
aufeinander warteten, um sich in Bewegung zu setzen. Vielmehr sind die beiden
Bewegungen als innere Differenzierungen ein und desselben Aktes zu denken, in
dem sich die einander entgegengesetzten Entgrenzungen vereinen. (Ohnedies
taugt die unumkehrbare Linearitit der Zeit nicht zum Versténdnis der absoluten
Reflexion, deren Bestimmtheit Wirkung des Aktes ist, der seinem Prinzip strikt
entspricht. Mit anderen Worten: Es fillt hier die Voraussetzung der Selbstbe-
stimmung mit ihrer Konsequenz zusammen.®) Das Absolute, das sich als unend-
liches Vermdgen seiner selbst restlos in seinen Ausdruck iiberfiihrt, nimmt sich
in der Kehre auf sich selbst nicht zuriick, sondern bestétigt gerade in der ver-
innerlichenden Reflexion seine expressive Wendung, wodurch sich das Absolute
als Ursprung mit seiner Selbstbestimmung identifiziert. Trotzdem nun in dem
einen Akt jegliches Intervall auszuschlief3en ist, nimmt sich die in der reflexiven
Selbstidentifikation eingeholte Selbstbehauptung als wissentlich bestétigte
,qualitative Differenz aus, in deren Verinnerlichung das Absolute seine eigene
Selbstbestimmung tiberbestimmt, wenn es sich darin behauptet.” Fraglos findet
sich mit der in dem einen Akt bestatigten Selbstbestimmung auch der Ursprung
als urspriingliche Identitét tiberbestimmt, wenn er seine eigene Differenzierung
aufnimmt und sie in unendlichem Selbstwissen als solche bestdtigt. In dieser
reinen, innerlich differenzierten Aktualitit, die sich ihre wechselseitige Entgren-
zung durch Bestitigung und Identifikation gleichsam mitteilt, gewinnt das Ab-
solute unendliches Selbstbewuftsein. Anders, ohne seine eigene, zutiefst ver-
innerlichte und darin erneuerte Ausdriicklichkeit zu sein, wire das Absolute wie
seine eigene Abwesenheit.®

Als wirklicher Ausdruck seiner selbst ist das Absolute das notwendige Pen-
dant zum ontologischen Argument, dessen beide Bedingungen miteinander ver-
schrankt sind. Zum einen ist das Absolute dem Vollsinn seines Begriffs nach als
absolute Freiheit zu verstehen, die als reine Selbstmitteilung nicht per se unbe-

greiflich ist. Daf3 seinerseits das Denken das andere seiner selbst erreichen
¢ Vgl. DD, 72f.: ,parfaite Réflexion constitutive d’elle-méme, n’empruntant rien au-dehors, se
donnant sa propre nature qu’elle suppose pour s’exercer.”

7 Vgl. EE, 122: ,la limitation niée qui exprime I’infinité spirituelle se congoit comme différence
qualitative au sein de I’acte qui la nie doublement des lors qu’il s’y affirme.*

8 Vgl. FE, 112: ,,dans le rythme de sa sa vie divine, nous nous apercevons qu’il (sc. Dieu) ne peut
pas étre 1’absence a lui-méme. Il serait son éternel manque s’il n’était sa propre expression, laquelle
est ’acte méme de 1’esprit, comme I’inspiration et la réflexion.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 169

kann, wird klar, wenn es nur ein wenig Aufmerksamkeit auf sein eigenes Me-
dium verwendet. Dieses Medium ist die Sprache, die sich wegen der urspriing-
lichen Verwandlung von Geréduschen in verstédndliche Worte als genauso unab-
leitbar erwiesen hat, wie die Primérreflexivitiat des menschlichen Geistes selbst.
Damit weist jedes Wort iiber sich hinaus. Mehr noch: Das Denken, das nicht
ohne seinen sprachlichen Ausdruck ist, kreuzt sich in der Vermittlung seiner
spekulativen Schritte mit dem sich selbst bedeutenden Absoluten, womit es so-
zusagen zu seinem Ged#chtnis erwacht.’ Der nichste Schritt, nimlich die innere
Selbstmitteilung des Absoluten als ewiges, gottliches Wort zu identifizieren,
dréangt sich jetzt geradezu auf. Der rote Faden entlehnt hier seine Farbigkeit mit
vollem Recht, weil sich in den Anregungen des Christentums ein rational nach-
vollziehbares Instrumentarium findet, das sich mit dem Begriff des Absoluten
deckt. Die Anregungen diirfen um so mehr zugelassen werden, als sich ja auch
das Kernstiick des ontologischen Beweises der christlichen Botschaft verdankt,
die den Begriff Gottes als Geist geprigt hat, der nicht ohne sein wirkliches Er-
scheinen ist. Das heilit auch, da3 das Argument immer nur im Namen einer
Metaphysik abgelehnt wird, die weder das Absolute noch gar sich selbst ver-
standen hat.'”

In seinem unendlichen Vermogen bedeutet sich das Absolute des Geistes als
reiner Ausdruck seiner selbst und 1a8t sich in der Einheit seines Selbstwissens
als reflexiv vollkommen zu seinem Ursprung eingeholte Expressivitdt begreifen.
Das entspricht genau der vorbehaltlosen Selbstaussage Gottes in seinem Wort,
das fiir sich nichts anderes sagt als seinen Ursprung, dem es zugewandt ist und
in dem sich die gottliche Allmacht erkennt. Diese Beziehung 146t sich auch als
Selbstgabe und Riickgabe verstehen: Gott ist dadurch das Absolute des Geistes,
dal} er riickhaltlose Gabe seiner selbst in seinem Wort ist, das die unendliche
Seinsmacht aktualisiert und sich seinem Ursprung vollstdndig zuriickerstattet.
Weil im Wort die unendliche Seinsmacht nicht behalten wird, sondern sich in der
Riickgabe austibt, ist der Austausch absolut: In und aus dieser vollkommenen
Wechselseitigkeit bestatigt sich die absolute Selbstinitiative des Prinzips in der
Bestétigung der urspriinglichen Selbstgabe, worin die ewige Zeugung des Wortes
der verinnerlichten Expression des Absoluten gleicht, die wie eine bekraftigte Ex-
pression ist. Und umgekehrt: Die Selbstidentitit des Absoluten ist Resultat ihrer

® Vgl. EE, 133: ,’étre-de-don est interrogation sur le don de I’étre. Interrogation qui trouve

réponse a sa mesure, mieux, a sa démesure, des lors que I’Esprit absolu, pensé dans son infinité, dans
I’illimitation de sa puissance ontogénique, est affirmé par médiation spéculative dans la preuve
ontologique.*

10 vgl. EE, 92, DD, 75. Vgl. A. Chapelle, Hegel et la religion, Bd. 3, Paris: Editions Universitaires
1971, 40 (Argument ist undenkbar ,hors du contexte de la Révélation chrétienne de I’Esprit ab-
solu®). Die christliche Anregung hindert nicht die universell giiltige Formulierung des Arguments.
Insofern der Beweis allein den Vollsinn des Absoluten bewahrt, bedingt er Moglichkeit und Ver-
nehmbarkeit der Offenbarung (darum ist der Beweis bei Anselm auch in ein Gebet gefafit). Der Be-
griff des Absoluten als selbstinitiierte Manifestation weist besonders die Gotzendienerei ab, die sich
den Unerreichbaren vom Leib hélt und vor dem Altar der Unversténdlichkeit Tanze auffiihrt, vgl.
EE, 108.



170 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

durch vollstindige Riickgabe aufgehobenen Differenz von Geben und Gabe, in
der das Geben sich selbst gegeben hat und wieder erhilt.!!

Damit gewinnt auch der Begriff des Prinzips an Schérfe: Das Prinzip, das sich
ganz in seiner freien Konsequenz enthilt, ist einmal vorbehaltlose Selbstgabe
(communicatio sui), zum anderen aber Prinzip der Wechselgabe, in der sich die
Selbstgabe als Riickgabe zurlickerstattet. Das Prinzip gibt sich somit in seine
eigene, reale Differenzierung, die durch Riickgabe aufgehoben und als ewiges
Wort bestétigt wird. Wahrend aber die Differenzierung durch Riickgabe ver-
innerlicht wird und sich Selbstgabe und Riickgabe in vollkommenem Austausch
zur bestdtigenden Wiedergabe der Selbstgabe identifizieren, ist in der Differen-
zierung, insofern sie eine Wirklichkeit ist, die unendliche Seinsmacht des Abso-
luten als in ihrer Fiille prasent zu denken. Deswegen kann sich auch die Riick-
gabe in unendlicher Seinsmacht ausiiben. Was die Riickgabe nun zuriickgibt, ist
die vorbehaltlose Selbstgabe des Prinzips; im Moment der Riickgabe aber ist die
Seinsgabe selbst unausschopflich und als wirkliche, seinsméchtige Selbstdiffe-
renz eine Realitét, die bei aller Riickgabe der Selbstgabe ihre gegebene Seins-
méchtigkeit in qualitativer Differenzierung so aktualisiert, dal} sie als Prinzip
des endlichen Seins verstanden werden kann.!2

Das sich selbst gegebene, endliche Sein ist eine Gabe und daher weder Resul-
tat, noch Teil und schon gar nicht Abfallprodukt, auch nicht des Absoluten. Th-
rem Begriff nach schlie3t die Gabe auch jede Notwendigkeit aus, iiberhaupt zu
sein; da sie sich aber selbst gegeben ist, ist sie frei und somit eine ,,ontologische
Neuerung*. Was in solcher Voraussetzungslosigkeit ausschlielich die Gabe sei-
ner selbst voraussetzt, ist schlechterdings geschaffen. Kein anderes Wort als
»Schopfung® ist daher geeignet, das sich selbst gegebene Sein, das sich einzig
seinem bedingungslosen Seinsakt verdankt, so eindeutig und im aktivischen
Sinn der Seinsgabe auszusagen. Damit ist dieser Begriff, ganz gleich woher er
stammt, de jure philosophisch. (Umgekehrt ist die Angst, ein wegen seines bi-
blischen Ursprungs verfemtes Wort zu verwenden, nicht philosophisch.) Das
Eindeutige an ,,Schopfung® schldgt sich besonders in der Wendung ,,Schépfung
aus Nichts“ (creatio ex nihilo) nieder, mit der die negative Kehrseite der Gabe
akzentuiert wird, die auf ihrer Seite aber auch wirklich nichts voraussetzt: Wenn
die Gabe wirklich gegeben ist, dann ist sie ganz und gar und auf einmal gegeben
und hat ihre Begriindung ausschlieBlich in ihrer bedingungslosen Seinsgabe. '3

Vor allem weist die Gabe als solche irgendeine Notwendigkeit auch seitens
des Gebers ab, denn was man schenken muB, ist kein Geschenk. (Seinem Begriff
nach ist das Absolute also nicht notwendigerweise auch schopferisch; die innere

1" Vgl. FE, 1121, EE, 128f.

12 Vgl. EE, 139: ,,Ecart fictif dans un temps fictif, certes, mais qui signifie réellement 1’étre pur et
simple, disponible pour étre 1’étre de 1’autre, pour 1’étre donné a lui-méme comme esprit fini.“

3 Vgl. EE, 134: ,,C’est pourquoi le don est tout ou rien, uno ictu, totum simul “. EE, 145: ,,Le don
n’est pas son propre devenir, comme 1’avarice du peu a peu, du goutte a goutte : don immédiat de
I’étre qui est le tout de lui-méme, il est donné uno ictu, ou n’est pas.*



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 171

Notwendigkeit, hier von Schopfung zu reden, ergibt sich allerdings zwingend
aus der Analyse der Gabe.) Und was ganz und gar gegeben ist, unterscheidet sich
auch ganz und gar vom Geber. Insofern realisiert sich die Schopfung auch nicht
zuhochst in der Zeugung des Wortes, die als Selbstgabe der unendlichen Seins-
macht ohnehin genau diese voraussetzt und eben nicht aus Nichts ist.'* Weder
kommt der Schopfer also erst durch seine Schopfung zu sich selbst, was als Ver-
pflichtung zum Geben der Gabe widerspricht, noch kann die Schopfung Teil des
Schopfers sein, was der Gabe erst recht widerspricht und schon albern klingt. Im
Unterschied zur Zeugung des Wortes, die sich als Selbstgabe erwiesen hat, ist
die Schopfung zwar Seinsgabe (communicatio entis), aber als Gabe eines ande-
ren die Gabe dessen, was der Schopfer nicht ist, weil es sich ansonsten um keine
Gabe handelte. Mit Schopfung ist also ein neues, anderes Sein gemeint, in das
der Geber sich begrenzt, weil er sich darin entduB3ert, nicht aber gegeben hat.
Freilich entstammt das geschaffene Sein wie auch das ewige Wort der unend-
lichen Seinsmichtigkeit des Absoluten, mit dem gewichtigen Unterschied jedoch,
dal die Zeugung iiberwundene Differenz und also Identitit wechselseitiger
Selbstmitteilung ist, wahrend im geschaffenen Sein die Differenz als Identitéit der
Gabe verbleibt. Dieses kreatiirliche Gabe-Sein, das sich in substantieller Identitét
erhilt, um fiir sich zu sein, ist wirklich aus Nichts, da es auf seiner Seite tiberhaupt
nichts voraussetzt; nichts als seinen Seinsakt, der als konstitutives Moment der
absolut irrelativen Selbstbehauptung des Absoluten nur unmogliches Nichtsein
zur Voraussetzung hat. Dieses Nein zum Nichtsein ist der tiefere Sinn des ,,ex
nihilo“,'> denn es verwirklicht sich fortwihrend im Seinsakt des sich selbst gege-
benen Geistes, der als substantielle Reflexivitit seinem Vergehen in reiner Aufer-
lichkeit gegeniiber beharrt, womit dem widersprochenen Nichtsein ein Ja zum
Anderssein der Kreatur entspricht. Insofern ist die Seinsgabe auch des endlichen
Geistes Gabe des ganzen, unausschopflichen Seins, das sich nicht stiickweise gibt,
sondern auch als schépferisches Sein am Seinsakt des Absoluten teilnimmt.'®

4 Vgl. EE, 136: ,,0n ne saurait adjoindre a I’Expression de soi, intra-divine 1’expression ex nihilo,
puisque précisément, elle présuppose 1’infinie puissance qui 8’y donne.* Vgl. auch EE, 141: ,la ou
I’infini de I’esprit crée et donne ce qu’il n’est pas, il ne s’engendre pas.” Zu Hegels ,,présentation
homologique® von Zeugung und Schopfung bei gewahrtem Unterschied zwischen beiden vgl. Cha-
pelle, Hegel et la religion, Bd. 2, 153-166.

15 Vgl. EE, 140: ,,ce ,non‘ est I’ultime maniére d’entendre la création de I’homme ex nihilo.“ Vgl.
Marquet, Le philosophe devant le mystere de la Trinité, 327: ,,la restitution absolue laisse néanmoins
subsister la forme vide de I’altérité, la ,matiere vierge‘ (EE, 140) que va nier I’acte créateur dont on
comprend désormais en quel sens il est ex nikilo : du reste, sous cette négation informante, 1’altérité
demeure toujours comme le fond ténébreux de la nature, comme désir (la Sehnsucht schellingienne)
et altération toujours en manque.

16 Vgl. EE, 137 zu Thomas v. Aquin, STh 145, 1:,,C’est le point fort de saint Thomas : 1’étre n’est
pas dispensé proportionnellement dans la création, chaque étre est datio totius esse. Et ¢’est pourquoi
Dieu seul peut créer, étant la causa universalis entis, selon 'universel de perfection, et non
d’attribution, c’est-a-dire I’acte absolu, et non une partie de lui-méme.“ Der hl. Thomas hat aller-
dings zu zeigen verabsdumt, wie der Seinsakt in Gott und in der Schopfung identisch ist, weil er die
ldentitdt des actus essendi mit der Andersheit des geschaffenen Seins® nicht vermitteln konnte.
,,D’ou les apories réitérées™ (ebd.).



172 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

Damit ist der absolute Seinsakt wegen und nicht trotz seiner Einzigkeit doppelt
zu denken: In der Zeugung des Wortes gibt er sich in allem, was er selber ist, in
der Schopfung anderen Seins gibt er, was er nicht ist, aber er gibt. Weil der Seins-
akt des Absoluten der Seinsakt schlechthin ist und sich nur diesem auch das end-
liche Sein verdanken kann, ist die Schopfung Seinsgabe aus der Selbstgabe des
Absoluten in sein Wort. Und als Gabe eines anderen Seins hat die Schopfung ihre
Moéglichkeit einzig in der wirklichen Differenz, die sich in der zeitlosen Spanne
zwischen Riick- und Wiedergabe der Selbstgabe auftut, ,,bevor also das Absolute
seine verinnerlichte Expression als ewiges Wort besttigt.!”

Diese Verfiigbarkeit eines reinen, gleichsam neutralen Seins, in dem sich das
Absolute nicht bestitigt hat, macht die Schopfung nicht zur unausweichlichen
Konsequenz: Das widersprache sowohl der Gabe als auch der unbegrenzten
Seinsmacht des absoluten Geistes. Diese unendliche Seinsmachtigkeit driickt
sich vielmehr als anfangliche Freiheit aus, die sich selbst in ihre unendliche Ex-
pression gibt und sich darin als absolute Freiheit erweist. Dal im Moment der
Riickerstattung der Selbstgabe auch endliches Sein entsteht, ist in derselben, ab-
solut seinsméchtigen Freiheit begriindet, die ihr Sein einem anderen und aufler
sich mitteilt, ,,bevor* die Differenz und mit ihr die Verfiigbarkeit fiir ein anderes
Sein durch die Bestitigung des Wortes ausgeldoscht wird. Das eigentlich un-
denkbare Intervall, das zwischen der frei zuriickkehrenden Selbstdifferenzie-
rung des Absoluten und ihrer Bestétigung als ewig gezeugtes Wort deshalb zu
veranschlagen ist, weil darin das Geschdpf seine Moglichkeit und einzige Be-
griindung hat, kann nicht auBerhalb des gottlichen Seinsaktes stehen. Somit ist
es eine freie Zurticknahme der absoluten Freiheit, die dem Rhythmus ihrer abso-
luten Geistigkeit nach auch unausschopfliche Verausgabung ist, der sich die ins
Sein entlassene Gabe verdankt, ohne sein zu miissen.'® Wenn also endliches Sein
ist, so nicht, weil dem seinsgesittigten Leben des Absoluten etwas fehlte oder
das Sein irgendwie zuviel wiirde, sondern weil in der schopferischen Freiheit die

17 Marquet, Le philosophe devant le mystére de la Trinité, 326, stellt den Analysen in EE, die
Schopfung zwischen Riickgabe und Wiedergabe veranschlagen, die Ausfithrungen in DD entgegen,
denen nach die ,,reale Méglichkeit™ eines anderen bereits durch Riickgabe iiberwunden wird. Der
Unterschied ist um so groBer, als am Modell von freier Uberfiille, Selbstgabe und Wiedervereini-
gung das Moment der Bestitigung nicht fehlt, in dem Selbstgabe, Riickgabe und Wiedergabe kul-
minieren; die Wiedervereinigung nimmt ja die Selbstgabe nicht zuriick, sondern befordert sie, wenn-
gleich DD das nicht ausdriicklich genug betont. Marquet stellt aber EE nicht Ausfithrungen iiber die
Zeugung des Wortes gegeniiber (DD, 74f.), sondern die Passagen, die von der Zeugung des Wortes
in der Perspektive der Inkarnation handeln (DD, 101f.). Von Schopfung ist dort gar nicht die Rede,
auch wenn diese von der Frage nach der Menschwerdung Gottes nicht zu trennen ist. In EE, das die
Inkarnation génzlich ausklammert, finden sich jedenfalls die Spekulationen iiber eine durch Riick-
gabe tiberwundene menschliche Natur in Gott, in deren entduBlernder Gestalt Gott selbst erscheint,
nicht wieder. Eine nicht wieder iibernommene Formulierung (DD, 101: ,,qu’il y ait en Dieu [...]
quelque chose qui ne soit pas Dieu®), die Bruaire vielleicht von M. Gueroult, La philosophie schel-
lingienne de la liberté (1954), in: Etudes de philosophie allemande, Hildesheim 1977, 87-100, 98
(,,qu’il y a en Dieu quelque chose qui n’est pas Dieu®) iibernommen hat, zeigt, da} Schellings gro-
Ber Einfluf} auf Spitzenaussagen in DD bei der Abfassung von EE iiberwunden ist.

18 Zu ,.entlassen* und der darin ausgesprochenen ,,Selbstaufgabe** Gottes bei Hegel vgl. Chapelle,
Hegel et la religion, Bd. 2, 133.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 173

,Liberalitit des absoluten Geistes* und in der Schopfung ,,gottliche Giite* auf-
scheint. Endliches Sein ist, weil Gott in sich selbst Altruismus ist."”

DaB die Schopfung wirklich freie Seinsmitteilung ist und kein fragmentari-
sches Uberbleibsel oder sinnlosen Rest darstellt, davon zeugt das, was die Gabe
auszeichnet. Denn wenn sich der menschliche Geist als sich selbst gegebene
Gabe zu eigen nimmt und sich in freiem BewuBtsein betdtigt, macht er reich-
lichen Gebrauch seines sprachlich verfafiten Denkens, das seine Bedingung in der
unverfligbaren Reflexion sinnlicher Laute in verstédndlichen Sinn hat. Das Unver-
mdgen, Sinn entstehen zu lassen, weder die Laute in Sinn verwandeln zu kénnen
noch tiberhaupt Sinnvolles sagen oder denken zu kdnnen, ohne sich sogleich auf
etwas zu beziehen, das sich in seiner Sinnhaftigkeit dem Denken aufzwingt, weist
auf die radikale Ursprungshaftigkeit der Sprache hin, deren Erhellung sich nun
mit dem Begriff des schopferischen Geistes trifft. Dafl das mindeste Wort die
ganze Eindeutigkeit der Sprache intendiert, und uns das Denken aufgegeben ist,
wenn wir denken, hat seine Begriindung darin, daf3 Sprache sich an das Sein er-
innert, das sie ausdriickt, und setzt voraus, dal Sprache und Sein sich in ur-
springlicher Durchdringung vereinen. Dieser Ursprung ist ohne weiteres als das
reine Selbstwissen des Absoluten zu benennen, das sich in seinem Wort erzeu-
gend denkt. Wenn also das Gabe-Sein des menschlichen Geistes Seinsgabe ist,
die aus der Selbstgabe des Absoluten in sein Wort stammt, und das geschaffene
Sein kraft seiner Sprache Anteil an der Selbstaussage Gottes hat, ist es wirklich
als ,,Schépfung im Wort* zu bezeichnen.?

Die urspriingliche Verwandlung von natiirlichem in ideelles Sein, die Sprache
ausmacht, Denken bedingt und zum Handeln befahigt, schliet mit dem Leben
des Leibes die Natur insgesamt ein. Seinen Sinn und Zweck gewinnt aber der
Leib erst durch die existentiellen Vollziige, die ihn in Anspruch nehmen und
uberformen, das heifit wenn sich der Geist inmitten der Natur als ihr anderes be-
hauptet und sie zu seiner Reflexivitéit bekehrt. Als solche hat die Natur ihr Sein
nicht aus sich selbst; weil sie bei aller Gegebenheit nicht sich selbst gegeben ist,
ruht sie auch nicht in sich selbst und steht nicht fir sich. Sie ist, wenn man so
will, nicht reflexiv, sondern transitiv, ,,transphdnomenal®. Weil die Natur aber
nicht bloBer Schein ist und darum auch nicht in ihrer Erscheinungsweise auf-
geht, was ihr sofortiges Verloschen in entdullernder Vielfaltigkeit nach sich zie-
hen miif3te, ist sie als Erscheinung eines reflexiven Prinzips zu lesen, das die Ein-
heit der Dinge und Lebewesen auf der phdnomenalen Ebene stiftet und dadurch
der Natur Bestand verleiht. So ist die Natur kein Nichts, weil sie den Geist vor-
aussetzt. In Ermangelung eigener innerer Finalitit setzt sie ihn jedoch nicht fiir

19 Vgl. EE, 140f,, A.GliBer, Konvergenz. Die Struktur der Weltsumme Pierre Teilhards de Char-
din, Kevelaer 1970, 261 (zu Blondel).

20 Vgl. EE, 140 (,,création dans le Verbe®), 142: ,,1’étre-de-don créé en I’étre de I’Expression de Soi
a Soi, en regoit le don d’avoir part, communion, a la pure idéalité de I’Esprit absolu qui, en son
Verbe, se pense en s’engendrant, se réfléchit en s’exprimant. Weil die Gabe des Seins Schopfung
im Wort ist, heifit es denn auch vom menschgewordenen Logos, daB3 er ,,in das Seine* kam, wo ,,die
Seinen“ ihn erkennen konnten (Joh 1,11).



174 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

sich selbst voraus, sondern empfangt ihren inneren Sinn und Zweck nur als Be-
reitstellung fiir geistiges Sein. Was nicht fiir sich sein kann, muf3 fiir anderes
sein. Die Natur an sich hat keine Reflexivitit, ist sich selbst nicht gegeben und
kann daher die Emergenz des menschlichen Geistes unmoglich verursachen.
Sein einziges Werden hat der sich in der Schopfung unmittelbar gegebene Geist
in der bestitigenden Auf- und Annahme dessen, was er ist; in diesem Werden
kommt der Geist zu sich und nimmt seine substantielle Reflexivitit als die Be-
dingungsmdglichkeit seines bewufiten Tuns in Besitz. Wenn das nicht ohne die
Zueigennahme des lebendigen Leibes geschieht, dann nicht, weil die Natur das
Prius des Geistes ist, sondern weil der Geist sich selbst von Anfang an in seinem
anderen gegeben ist, das er in seinen lebendigen Vollziigen mit sich zieht und
verkldrt. So stellt sich die Natur mit allen ihren Kréften in den Dienst ihres an-
deren; sie ist dem Geist als dessen anderes gegeben und direkt fiir ihn geschaf-
fen. Wenn die Natur aber direkt fiir den Geist geschaffen ist, kann das nur be-
deuten, ,,daB die Schdpfung des Menschen mittelbar Schépfung der Welt ist.*?!

Was die Welt betrifft, muf auch fiir ihre Zeit gelten: Ist die Welt direkt fiir das
geistige Gabe-Sein geschaffen, so ist die zeitlose Seinsgabe mittelbar auch
Schopfung der zeitlichen Form der Welt. Wegen der Unmittelbarkeit der Gabe,
deren Beginn mit ihrem Seinsakt zusammenfallt, besonders aber wegen ihrer
Geistigkeit ist ein Werden des geschaffenen Geistes aus der Natur nicht abzulei-
ten. Die Geschichte einer jeden Gabe beginnt mit ihr selbst, die fiir sich weder
Natur noch Herkunftszeit voraussetzt. Andererseits beginnt ihre Geschichte zu
einem Zeitpunkt der menschlichen Geschichte, und die Gabe ist sich fiir die
Wirklichkeit ihrer historischen Existenz von Anfang an in der sinnlichen Natur
gegeben. Somit hat die Gabe zwar einen zeitlosen Ursprung, nicht jedoch auch
eine zeitlose Existenz, denn die persdnliche Geschichte eines jeden geistigen
Seins findet nicht ohne die jeweilige Zueigennahme des natiirlichen Leibes statt,
der aus dem natiirlichen Kreislauf von Werden und Vergehen stammt und die
Lebenszeit relativiert. Die Natur, die dem Leben immer voraus ist, unterscheidet
sich allerdings grundsétzlich von dem Geist, der sich selbst in einem lebendigen
Leib gegeben ist, um sich darin als Geist zu manifestieren. Sicherlich macht
diese geistige Selbstunterscheidung des reflexiv iiberformten Lebens, das sich
von der Natur abhebt, die Relativierung der Existenz nicht minder hart: Alte-
rungsprozesse und Tod schmieden die Existenz an die unumkehrbare Chronolo-
gie der Welt, die ihre objektive Zeit ausmacht. Genau besehen verfolgt aber jede
Rede von objektiver Weltzeit den Ablauf ihrer Chronologie in umgekehrter
Richtung, so als wollte ,,Zeit* ihren FluB wieder hinaufsteigen. Das kehrt den
Ablauf zwar nicht um, verlagert ihn allerdings von der Welt selbst ab und weist
auf etwas ganz anderes hin: Insofern die Zeit nimlich zur Existenzweise des sich
selbst gegebenen Seins gehort, ist sie Zeit fiir die Existenz und gewinnt des-

2l EE, 143, vgl. 148: ,,La vérité d’un préalable naturel a I’Adam historique n’est que la création du
monde offert a ’esprit créé, médiatement créé pour son existence historique.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 175

wegen auch erst in der Vermittlung existentieller Vollziige an Wirklichkeit fiir
den menschlichen Geist. An sich kennt die Natur nur Vorgédnge und Verdnderung
ohne Vor- und Nachher; strenggenommen hat sie weder Vergangenheit noch
Gegenwart und Zukunft, sie ist formlos. In diesem Sinne gibt es Zeit nur fiir ein
Bewultsein, Bewultsein aber stammt nicht aus der Natur, so sehr es auch ohne
natiirliche Implikationen zu keinem BewuBtsein kommt, womit die Existenz
zwar nicht zeitlos ist, die zeitliche Form der Welt aber als solche den Geist zu
ihrer ontologischen Voraussetzung hat.??

Weil die ontologische Inkonsistenz alles Nicht-Geistigen nur Verdnderungen
im formlosen Kontinuum eines steten Vergehens kennt, die Gabe aber kraft ihres
reflexiv eingeholten Subsistierens und mit der ganzen Bestimmtheit ihres geisti-
gen Seins in diese Formlosigkeit eindringt, ohne darin zu verschwimmen, sich
selbst und damit einen Standpunkt inmitten der natiirlichen Vergénglichkeit er-
reicht und ihr gegeniiber beharrt, kann von objektiver Zeit und Geschichte des
Menschen erst dann sinnvoll gesprochen werden, wenn sich die geistige Existenz
mit dem vergehenden Lauf der Welt kreuzt und sich darin einfiigt. Objektive Zeit
héngt also am Wissen um reale Vorgidnge und Verédnderungen, die ein BewuBtsein
nicht nur zeitlich, sondern tiberhaupt aufeinander bezieht, was auch bedeutet, dafl
Zeit — und besonders auch Geschichte — sich einzig zwischen Gedéichtnis und
Vorwegnahme entspannt, wenn ebenso vergangene wie ausstehende, mithin ab-
wesende Vorgiinge und Verinderungen vergegenwirtigt werden.?

Thre Realitdt und zeitliche Dimension gewinnt die Welt ausschlieBlich fiir und
durch die Gabe, deren Geschichte mit ihr selbst beginnt, wenn sich dem sich
selbst gegebenen (und also reflexiven) Geist das fiir ihn geschaffene (und also
nicht-reflexive, transitive) andere zuordnet. Damit ist die unzeitliche Gabe des
Geistes mittelbar Schopfung der Welt und gleichzeitig Schopfung der Zeit der
Welt, in der die Geschichte der Menschen sich vollzieht. Oder besser umgekehrt:
Die Geschichte der Menschen gibt der Zeit erst ihren Rahmen, weil ihr Konti-

22 Vgl. EE, 148, PM, 187f.: ,le temps, dans la structure de ses trois dimensions, n’est le temps des
choses dans le cours du monde que si, en nous et pour nous, il est maniére d’étre de 1’existence. Mais
il n’est pas un fruit aléatoire d’une libre constitution.” Vgl. GlaBer, Verweigerte Partnerschaft?, 75
(kiinstlich geschaffene Fixpunkte haben ,keinen anderen Bezugspunkt als die Gegenwart im
menschlichen BewuBtsein®), 79 (mit Verweis auf Augustinus, Conf. XI, 11, 14 [ohne Verdanderung
keine Zeit, ohne Form keine Verdnderung]): ,,Es kann also die Zeit weder auf das menschliche Zeit-
bewultsein noch das menschliche ZeitbewuBtsein auf Vorgédnge an sich zuriickgefiihrt werden.*

2 Das ,,Sein der Seele* muB ,,metazeitlichen Charakter haben und notwendig eine Ganzheit uni-
versaler Logizitdt darstellen sowie die Kategorien der Substanz und der Relation, der Qualitit und
der Quantitit in sich schlieBen, wenn die Seele in verniinftig-freien, ihr transzendental bewufiten Ak-
ten Vorginge an sich als wechselnde Gestalten bzw. Ganzheiten gegenwirtig haben soll* (GléBer,
Verweigerte Partnerschaft?, 79). Die ihrem ontologischen Vollsinn nach aussagbare Gabe erfiillt
diese Einforderungen: Sie ist sich selbst gegebene Substanz, deren Besonderheit darin bestimmt ist,
sich in die verniinftig-freie Einzelheit eines Subjekts zu iiberfiithren, in welcher Einheit die Quantitit
der Gabe liegt. Mit dem wechselseitigen Einschlu3 von Reflexivitdt und Positivitét, der die Gabe in
erster und zweiter Potenz auszeichnet, ist ihre Qualitdt benannt, wobei sich die konstitutive Relatio-
nalitdt des Substanz-Subjekts (zu sich selbst und zum Ursprung und zum Mitseienden) durch die exi-
stentiellen Konsequenzen von Bestitigung (seiner selbst als Gabe, die sich weitergibt) oder aber
Verweigerung liberbestimmt (vgl. EE, 64-74).



176 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

nuum nur in und aus den vielen Geschichten der jeweils besonderen Gaben be-
steht. Insofern gibt es gar keine einheitliche ,,Zeit*, sondern nur die vielen Zei-
ten der verschiedenen Gaben, weswegen auch nicht Zeit (wie oft behauptet
wird), sondern erst Geschichte die Endlichkeit der Gabe ausmacht. ,,Folglich ist
die Schopfung nicht ,in‘ der Zeit der Welt, sondern Gabe der zeitlichen Welt an
das Sein aus Gabe, das sie unzeitlich schafft: Die Welt beginnt durch und fiir je-
des geistige Sein in der wirklichen Vermittlung der unumkehrbaren Geschichte
der Menschheit, deren unbestimmte Chronologie auf addquate Weise die End-
lichkeit des geschaffenen Geistes in der endlichen Verausgabung der Schopfung
bedeutet.“>* Und nur weil jeder einzelne, sich selbst gegebene Geist fiir die
Wirklichkeit seiner historischen Existenz die vergangliche Welt als sein anderes
einschliefit, hat die jeweils unmittelbare, zeitlos geschaffene Gabe auch ihr suk-
zessives Erscheinen innerhalb der einen Geschichte aller Menschen. Dieses zeit-
liche Erscheinen — wie jede Sukzession liberhaupt — ist aus der Welt allein nicht
abzuleiten und ohne den wechselseitigen EinschluB3 von Geist und Natur gar
nicht zu erkennen. Damit erweist sich im Gegenzug die Annahme eines rein na-
tirlichen, weltzeitlich bedingten Erscheinens geistiger Akte wie Selbstbehaup-
tung oder Selbstachtung als ziemlich aberwitziges Konstrukt.?>

Dal3 die Zeit sich der Existenz verdankt, hohlt ihre Realitét als Zeit nicht aus.
Auch wenn sie ihre Dimension nicht aus sich selbst hat und erst mit dem geschaf-
fenen Geist beginnt, ist ihr Verlauf so unentrinnbar, daf3 er nicht so recht nach Pro-
jizierung schmecken mag. Die Wirklichkeit der geschichtlichen Existenz ist an
den Leib gebunden, der seinem Verfall entgegeneilt. In diese Verfallsgeschichte
schreibt sich die Geschichte der Menschen ein, so als ob sich die natiirliche Ver-
génglichkeit nur darum mit dem geistigen Sein kreuzte, um das lauernde Verder-
ben noch wirklicher zu machen. Selbst das dem Vergehen widerstehende Wissen
entgeht nicht seinem Los, ausgeloscht zu werden. Geschichte kann dem Vergehen
widersprechen, es jedoch nicht authalten, und mit dem Sterben des natiirlichen
Leibes geht auch jeder iiberzeitliche Standpunkt unweigerlich verloren.?
24 EE, 149. Das ist ein Argument gegen jeden Solipsismus: Insofern die Kontinuitit der Zeit durch
die einzelne Gabe nicht gewihrleistet ist, die Primérreflexivitit der Gabe aber an diese Zeit an-
kniipft, um sich in ihre sekundérreflexive Wirksamkeit zu tiberfithren, ist in dieser Konstellation eine
notwendige Pluralitit der Einzelwesen mitgesetzt. Vgl. auch SCH, 66: ,,s’il y a un ordre des temps
de chacun, une place nécessaire de chaque vie, de chaque existence, dans le cours de I’histoire, ¢’est
que tout étre est (...) déterminé par ses relations avec tous les autres : le temps de chacun fait systeme
avec les temps de tous*.
25 Menschliche Geschichte hat keine anthropomorphe ,,Naturgeschichte zu ihrem Vorliufer. ,,Jede
Hypothese eines menschlichen Werdens aus der Natur, ob plétzlich oder langsam, ist genauso sinn-
los (...) wie das eingebildete Entstehen des geistigen Seins zu einem Zeitpunkt der Entwicklung sei-
nes objektiven Leibes. Was man in beiden Fillen ,natiirliche Geschichte® nennt, ist ein Konstrukt,
das durch Abstraktion von der menschlichen Geschichte gewonnen wird” (EE, 148). Weil Ge-
schichte und Natur einander widersprechen, ist es vollkommen absurd, Menschengeschichte in
,Naturgeschichte” wiederfinden zu wollen, ob sie nun darin beginnen oder vorbereitet sein soll.
Noch viel mehr wird man sich davor hiiten, Innergéttliches wie Kontraktion und Expansion mit
Hilfe naturwissenschaftlicher Modelle auszudeuten, wenn sie unreflektiert historische Kategorien

auf physikalische Theoriegebilde tibertragen.
26 Vgl EE, 147: ,,L’histoire des hommes ne subsiste pas ; n’en subsiste que les étres qui y paraissent.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 177

Auch wenn der zeitlos geschaffene Geist als Gabe Welt und Zeit nicht zur Be-
dingung hat, somit sein Ende durch den Ablauf seiner Lebenszeit nur unzurei-
chend bezeichnet wird, so kann man sich mit diesem Hinweis Uiber den Verlust
seines metazeitlichen Charakters doch nicht hinwegtrosten. Man erreicht sich
selbst als Uberzeitliches nur in der Zeit und hat sein vergiingliches anderes zur
Bedingung aller freien und verniinftigen Vollziige. Freilich erschopft sich das
Wesen des geschaffenen Geistes nicht in seinem Lebenslauf, sondern vollendet
sich erst im Licht seiner Wiederbegegnung mit seinem Ursprung. Die Endlich-
keit des sich selbst gegebenen Geistes ist genau diese Relativitit, die das Gabe-
Sein zweifach zu seinem Prinzip unterhélt: Was nicht aus sich ist, vollendet sich
auch nicht durch sich selbst. Aber die Existenz verliert jeglichen Sinn, wenn die
Spanne zwischen Geburt und Tod eine bloe Durchgangszeit markiert.

Man kann nicht einmal sagen, daf3 die Gabe des geschaffenen Geistes ihr Leben
der Natur zurtiickgibt, so als ob sie im Tod nur eine Hiille abstreifte: Der Leib bleibt
javon der freien Selbstannahme des sich selbst gegebenen Geistes nicht unbertihrt
und wirkt seinerseits durch seine lebenslange Inanspruchnahme auch auf die Iden-
titdt des Substanz-Subjekts zuriick, dessen Wesen in der existentiellen Bestétigung
des eigenen Gabe-Seins verborgen liegt. Weil die ganze Bestimmtheit des Wesens
der einzelnen Gabe erst in der Erfiillung ihrer Bestimmung sichtbar wird, sind per-
sonliche Finalitdt und Seinsform nicht voneinander zu trennen. Insofern der Gabe
also die Abenteuer der eigenen Existenz nicht gleichgiiltig sind, werden auch die
historischen und natiirlichen Implikationen der Existenz nicht wie an der Garde-
robe abgegeben, wenn die Gabe ihrem Schopfer wiederbegegnet. Was sich die
Gabe durch Bekehrung zu ihrer Reflexivitét aneignet, nimmt Anteil an der Bekeh-
rung der Gabe zu ihrem Ursprung. Mit ihrer Welt und Zeit, in der sich die Gabe
selbst aufnimmt und als Gabe bestétigt, bewegen sich Welt und Zeit tiberhaupt ih-
rer Erfiillung entgegen. Das gibt der Geschichte ihre eminente Sinnhaftigkeit.?’

Threr geistigen Seinsweise gemal dringt die Gabe in expressiver Wendung ih-
rer reflexiven Verfafltheit aus sich heraus und in die Welt hinein, nimmt sich exi-
stentiell in und mit Welt und Zeit zu eigen und bewegt sich als Gabe, die ihre Be-
stimmtheit in ihrer Bestimmung hat, der Erfiillung ihres Schicksals entgegen.
Dem Gesetz des Geistes nach ist die mogliche Erfiillung der Gabe nur in der Be-
statigung des eigenen Gabe-Seins gegeben, weil sich der ontologische Gegensatz
von Sein und Nichts fiir die Gabe als Gegensatz von Bestitigung und Verweige-
rung iibersetzt. Ihrer Seinsschuld entsprechend und im Wissen, daf3 ihr Gabe-Sein
Selbstgeniigsamkeit ausschlieBt und ihre Subsistenz keine Uber-Lebensversiche-
rung darstellt, bestétigt sich die Gabe in ihrer Selbstannahme, die unterschiedslos
auch Weitergabe ist. Diese Weitergabe bestdtigt nicht nur die Gabe, sondern be-
fordert gleichermaf3en das geistige Sein der anderen Gaben in derselben Welt und
Zeit, in der die Gabe geistigen Wesen in leiblich vermitteltem Austausch begeg-

27 Vgl. EE, 144: ,Créée pour ’esprit créé, la nature privée d’étre a soi attend sa délivrance qui
s’inaugure en toute activité spirituelle humaine.



178 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

net, wo sie durch sie hindurch, will sagen: nicht an ihnen vorbei nach Erkenntnis
und Anerkenntnis ihrer selbst und des eigenen Ursprungs sucht, in dessen
Wiederbegegnung die Gabe zu ihrer letzten Bestdtigung findet.

Es mutet allerdings etwas komisch an, sich den schopferischen Geist bis dahin
in Wartestellung vorzustellen: das entspricht nicht dem bedingungslosen schop-
ferischen Akt des Absoluten, das zeitlos schafft und die Welt und ihre Zeit, die es
nicht fiir sich sein 148t, bestimmt nicht zur Voraussetzung hat. Weil das Absolute
in sich und fiir sein schopferisches Wirken die Zeit der vergénglichen Welt aus-
schlieft, wird nur der unendliche Schopfer auch als der Ewige bezeichnet, was
die dann und wann grassierende Redeweise von der Ewigkeit als zeitiiberspan-
nende Anwesenheit zu allen Zeiten erledigen diirfte. Partizipierte der endliche
Geist iibrigens kraft seines metazeitlichen Charakters an diesem Fehlbegriff von
Ewigkeit, wire dieses zeitenthobene Mirakel nur ein Ding mit einem ausgeprig-
ten Sensorium fiir die Selbstgegenwart der Zeit an sich. Zeit an sich miifite dann
aber auch konsequenterweise die Anfangslosigkeit einer fiir sich selbst seienden,
mithin ungeschaffenen Welt bedeuten, deren Zeitlichkeit von den Dingen abstra-
hiert, die in ihr vergehen. Aber die Losung solcher Antinomien darf getrost denen
uberlassen werden, die sie sich einbrocken lassen. Zeitlichkeit ist keine leere
Form, die sich selber frifit, und Ewigkeit kein unendlich ausgedehnter Fixpunkt,
der dabei zusieht. Zeitlichkeit ist eine Dimension, die selbst vom Vergehen des
Nicht-Geistigen umgriffen ist, weil Zeit den Dingen innerlich ist. Wenn die Seins-
gabe fiir ihre geschichtliche Existenz Welt und Zeit als ihr anderes einschlief3t,
und dieses andere seine Realitidt ausschlief3lich fiir den endlichen Geist hat, der
Welt und Zeit zu seiner Reflexivitit bekehrt, bleibt der Geist zwar nicht vom Tod
des Leibes unberiihrt, doch muf} er darum noch nicht sein Ende im Ablauf seiner
Lebenszeit finden. Noch viel weniger umgreift Zeitlichkeit das Geistige schlecht-
hin. Daher ist es vollkommen absurd, sich die Ewigkeit wie einen unendlich aus-
gedehnten, objektiven Zeitpunkt vorzustellen, der unglaublich lange dauert und
sich in dieser Dauer stets gleichbleibt, oder gar die Dauer selbst in Gestalt eines
unverdnderlichen Zuschauers zu hypostasieren. Unausldschliche Identitit und
leere Unveranderlichkeit sind lediglich Extrapolationen, die negativ aus dem ge-
wonnen werden, was vergingliche Dinge ausmacht. Merkwiirdigerweise sind es
aber genau diese Vorstellungen von Ewigkeit, die von Parmenides iiber Kant bis
hin zur heutigen Zeit das Denken durchdringen, obwohl sie damit das Absolute
todsicher verfehlen und die Existenz verungiiltigen, auch wenn Ewigkeit gar
nicht ausdriicklich thematisiert wird: Ist indifferente Identitét der einzige Grenz-
begriff zum steten Werden der Geschichte, bringt notwendigerweise jedes Urteil
iiber die historische Existenzweise implizit ein Ahistorisches zur Geltung und
richtet es unversehens zum transzendentalen Prinzip allen Urteilens auf.?

28 Vgl. Parmenides, Fragm. 8,1 ff. (wirklich Seiendes ist ungeworden, ,,unvergénglich, ganz, ein-
geboren und unbewegt“, Nichtseiendes — Entstehendes — ist nicht); zur regulativen Idee als Bruch
vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, B 54, 642 (,,Bediirfnis der Vernunft“ ist ,,nicht einmal als
denkbarer Gegenstand gegeben®).



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 179

DaB3 kaum eine Frage so vernachléssigt ist wie die nach der Ewigkeit, liegt
vermutlich an ihrer Verbindung mit der Gottesfrage. Eigentlich ist aber einer der
Hauptgriinde fiir das allgemeine Desinteresse an der Gottesfrage der, da3 man
iiber den Charakter der Ewigkeit schon Bescheid zu wissen glaubt. Man achte
nur darauf, in welchem Zusammenhang von ,,Ewigkeit” die Rede ist: immer das
leere Gleiche, dem nur tddliche Langeweile entspricht. Wen wundert, dal3 selbst
glédubige Christen schaudern, wenn sie sich ihr ,,ewiges Leben‘ vorstellen? Wer
wird den Ewigen tiberhaupt suchen wollen, wenn schon das blo3e Wort ,,Ewig-
keit* das fade Gefiihl weckt, gdhnen zu miissen? Von welchen — wirklichen —
Spielern wollte Pascal im Ernst annehmen, daf sie ihre sicher vergéinglichen, da-
fiir aber realen Freuden fiir ,,eine Unendlichkeit an unendlich gliicklichem Le-
ben‘?? verwetten wiirden, wenn diese Unendlichkeit nur ein immens tugendhaf-
tes Schweigen bezeichnet? Nichts zu verlieren? So nichtig vergéingliche Freuden
auch sein mogen, angesichts der unendlichen Langeweile, auf die sich das ewig
mit sich gleichbleibende Unbewegte reduziert, erscheinen sie um ein Vielfaches
reicher und lebendiger, als die unendlich potenzierte Sonntagsruhe, auf die sich
nur die Puritaner aller Zeiten freuen kénnen. An diesen Auffassungen von Ewig-
keit ist nicht so sehr auszusetzen, dafl Weltfluchtmotive die Hoffnung auf ein
Leben nach dem Tod iiberlagern und sich mitunter wie AuBerungen von Le-
bensmiiden lesen, von denen zu befiirchten ist, daf} sie auch das Leben anderer
dementsprechend gestalten wollen; das hat man dem Christentum schon zur Ge-
niige vorgeworfen. Noch viel mehr ist die Konsequenz zu beklagen, mit der die
Ewigkeit, die ganz und gar anders geartet sein soll, die geschichtliche Existenz
mit allen thren Unwégbarkeiten iiberhaupt von sich ausschliet: Geschichte geht
die Ewigkeit nichts an, weil in der Ewigkeit auch nichts vor sich geht.3? Mit die-
sem Ausschluf} wird nicht nur alle Hoffnung auf eine erfiillende Bestétigung des
Diesseitigen im Jenseitigen hinfillig: Ist Ewigkeit eine Realitét, an der sich die
Geschichte bricht, stellt sich die geschichtliche Existenz einer jeden Gabe als
ausgesprochen bosartige Absurditit dar.

Der Ausschlufl des Ewigen aus der Geschichte vereitelt nicht nur jeglichen
Gedanken an die erfiillende Bestitigung der Gabe, sondern schliefit auch das
Absolute in Grenzen ein, die gar nicht seine sind. Dabei ist die SchluB3folgerung,
dem unzeitlich schaffenden Ewigen sei Geschichte fremd, nicht zwingend. Die

29 Pascal, Pensées, 233. Zur Wette vgl. Fischer, Die philosophische Frage nach Gott, 338. Pascals
Genialitat schlieft die Erganzungsbediirftigkeit seiner Aussagen nicht aus. Wer die Wette schlicht
referiert, ohne sich Gedanken dariiber zu machen, wie es um ,,eine Unendlichkeit an unendlich
gliicklichem Leben® bestellt sein muf3, damit der Einsatz der Wette ein lohnendes Wagnis darstellt,
erweist Pascal aber einen Bérendienst. ,,L. historique n'a pas sa chance en 1’éternel, qui n’est pas son
enjeu et la logique du pari est rompue par la disjonction entre 1’anhistorique et notre existence qui
le contredit, le contrefait, construisant désespérément les prémices apparentes d’un ,au-dela‘ qui les
ignore“ (EE, 151).

30" Der AusschluB ist wechselseitig und beschrinkt sich nicht nur auf die unmégliche Passage ins
Ewige: aus dem, worin nichts passiert, passiert auch nichts in die Geschichte hinein. Das wider-
spricht der Schopfung und versperrt den Glauben an die Menschwerdung Gottes, vgl. RP, 251, DD,
103 (,,rien ne passe, de I’éternel, car rien ne s’y passe®), PM, 216, EE, 153.



180 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

Annahme eines in sich ahistorischen Ewigen ist nicht einmal plausibel, {iber-
tragt sie doch letztlich in ihrem negativen Befund die Zeit von nicht-geistigen
Dingen auf das Absolute, wéihrend nicht einmal die personliche Geschichte des
endlichen Geistes so eine Zeit kennt. Ewigkeit als Negation von Zeit ist eine
pure Subtraktion von der Zeit von Objekten. Dieses Denken gehorcht einer Zeit-
auffassung, die nur verdnderliche Dinge kennt und iiber geistiges Sein, dessen
Geschichte sich nicht in der Spanne zwischen natiirlichem Anfang und Ende be-
mift, nichts zu sagen weil3. Auch ein absoluter Anfang wird hier keine Assozia-
tionen wecken. Weil diesem Denken nur natiirliche Objekte mit zeitlichem Be-
ginn und Ende zugénglich sind, fillt es auch tiber das Ewige qua Anfangs- und
Endlosigkeit das Verdikt des Nicht-Seins, als das sich das bloe Prisens eines
armseligen Nullmoments {ibersetzen muf.>' Allen Vorstellungen von Ewigkeit
als invariable, leere Identitét liegen bloBe Abstraktionen von rein relativen, zeit-
lichen Anfidngen zugrunde, denen einzelne Akte nicht ganz entsprechen, die be-
dingungslose Gabe endlichen Seins aber iiberhaupt nicht entspricht, vom abso-
luten Geber ganz zu schweigen, der selbst sein absoluter Anfang ist. Aber von
,,der Abwesenheit aus allen Zeiten zur Abwesenheit aus jeder menschlichen Ge-
schichte ist die Konsequenz null und nichtig, reine Verwechslung von Natur und
Geist.“3? Die geschichtliche Existenz vernichtet sich am Ewigen nur unter der
Bedingung, daf3 Zeit eine alle Wirklichkeit nach Art von Dingen bestimmende
Dimension ist, weswegen das Ewige, sofern es auch eine Realitit sein soll, aus
dieser Dimension nur um den Preis besonders fester oder aber besonders fliich-
tiger Dinglichkeit herausgenommen werden kann.** Ist nichts anderes bekannt
als diese Zeit der Dinge, wird das Ewige auch nichts anderes sein als ein tiber-
zeitliches Super-Objekt, dessen Begriff nur eine simple Negation der Sphire des
Verginglichen bezeichnet und darum die Erfiillung der geschichtlichen Exi-
stenz schwerlich gewéhren wird.

Die Ewigkeit des Absoluten ist keinem Denken zuginglich, das nur Relatives
kennt; es verfehlt den Begriff absoluter Freiheit und wird darum auch zum Ziel-
begriff endlicher Freiheit wenig Nennenswertes beitragen. Denkt man das Abso-
lute dagegen als seinen eigenen ewigen Anfang, diirften die gidngigen Vorstel-
lungsweisen von Ewigkeit und Geschichte ins Wanken geraten. Sie miissen auch
ins Wanken geraten: Ist es aussichtslos, Geschichte und Ewigkeit anders denken
zu wollen, als in ihrem wechselseitigen AusschluB, ist die letzte Preisgabe jeder

31 Vgl. SCH, 64: ,,I’esthétique transcendantale n’est que conséquence, elle résume toute une tra-

dition qui a constamment pour effet de représenter ’absolu comme étranger a la riche variété du
devenir historique et de toute expérience. Dieu est alors la notion la plus pauvre, le signe du vide qui
seul est formellement identique a lui-méme.*

2 EE, 151. Vgl. PC, 266: ,,Comment avons-nous pu dire de Dieu ce qui doit étre dit du corps,
sinon pour avoir dit de Dieu ce qui doit étre dit de la négation méme de ’absolu?*

3 Das macht die Attraktivitit so vieler Systeme aus, die aus ihrer rein objektiv verstandenen
Bestindigkeit gar keinen Hehl machen. Das verzogert aber nur die letzte Frage nach dem Sinn die-
ser Systeme. Das Problem ist bekannt und wie die Arianismus-Kontroverse zu 16sen: Letzter Sinn
erschlieft sich nur durch eine absolute Vermittlung.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 181

personlichen Existenz an Sinnlosigkeit unausweichlich, um so mehr, als sich auch
keine Hoffnung wider alle Vernunft behaupten kann. Allerdings darf eingerdumt
werden, daf ein anfangsloser Anfang schwer zu denken ist. Selbst Schellings Me-
ditationen, die ein ahistorisches Ewiges durch eine ,,wahre Ewigkeit* zu widerle-
gen suchen, welche die Zeit als ,,selbst sich unterworfen enthiilt*,3# scheitern an
dieser Schwierigkeit: Das Absolute kann nur selbst sein absoluter, unableitbarer
Anfang sein und sollte als unmittelbare Selbstinitiative mit dem zusammenfallen,
was beginnt. Das, was in Schellings absoluter Ontogenese beginnt, ist als expan-
sive Uberfiihrung der vorausgesetzten kontraktiven Kraft in einen effektiven Akt
der Anfang schlechthin, wobei die positive Uberwindung der urspriinglichen Ne-
gativitit des Absoluten von dieser selbst wie von der Selbstinitiative unterschie-
den ist. Letztere ist eigentlich erst die Achse, an der sich die kontraktive Spannung
gleichsam bricht und in expansiver Entspannung weiterfiihrt, der Punkt, der zwei
entgegengesetzte Bewegungen unendlich miteinander ausgleicht, sie zusammen-
hélt und ihre wechselseitige Immanenz in einem Akt erlaubt. Das Negative der ab-
solut unabhéngigen Freiheit des Absoluten bestimmt sich selbst in Negation ihrer
Negativitdt und gewinnt durch und in dieser Selbstbestimmung ihre Positivitit.
Diese drei Instanzen strukturieren als die drei Ekstasen einer ewigen Zeit den ab-
soluten Seinsakt als ewige Vergangenheit (unausschopfliche Negativitit), ewige
Gegenwart (Selbst- bzw. Seinsinitiative) und ewige Zukunft (unendliche Positi-
vitdt). Weil es dem Ewigen an eigener Geschichte nicht gerade ermangelt, hat es
das Geschichtliche auch nicht zum Gegenteil. Angesichts dieser iibergeschicht-
lichen ,,Fiille der Zeiten® stellt sich Geschichte vielmehr als Unerfilltes dar. Im
Vergleich ist sie sogar unendlich weniger Geschichte als die ,,ewige Geschichte®,
da sie ihre Vergangenheit nicht wirklich, sondern nur im Gedéichtnis vergegen-
wartigt und ihre Zukunft auch nicht selbst erfiillen kann. Dafiir ist jeder person-
lichen Geschichte kein Nichts verheien. Weil sich die Geschichte der mensch-
lichen Existenz aus der ewigen Geschichte des Absoluten ableitet, dessen ewiges
Sein siegreiche Uberwindung alles Nicht-Seins bis hin zur Uberwindung des ei-
genen Nicht-Beginnens ist, kehrt sie auch in diese zuriick. Diese Riickkehr der
menschlichen Geschichte macht wie ihre Abkunft aus dem Ewigen die Endlich-
keit der Existenz aus, weswegen diese sich auch im Ewigen vollendet, ohne darin
aufgehen zu miissen. Ewige Geschichte ist kein Stillstand, in dem sich mensch-
liche Geschichte blof3 rekapituliert. Da es nicht die Zeit der Existenz ist, welche
die Endlichkeit des Menschen bezeichnet, sondern die Ausrichtung jeder mensch-
lichen auf die ewige Geschichte hin, aus der sie stammt (wodurch sich das Meta-
historische auch als Transhistorisches erweist), kann endliches Sein {iber den Tod
hinaus auch in geschichtlicher Existenzweise fortbestehen. Ewige Geschichte
beendet nicht die menschliche, sondern nimmt sie auf, warum sich personliche

3 Schelling, Die Weltalter, 66. Die Auseinandersetzung mit Schellings Meditationen iiber Zeit und
Ewigkeit, die fast keine Weiterfithrung gefunden haben (was wirklich symptomatisch zu nennen ist),
bestimmt alle Erdrterungen iiber den notwendigen Sinn von Geschichte bei Bruaire, vgl. SCH,
51-69, DD, 103 ff., RP, 251-259, PM, 220-223, EE, 152-157, FE, 108f. u.6.



182 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

Geschichte auch dem Ewigen angleicht, ohne ihre existentiellen Pragungen auf-
gehoben zu sehen. Das Absolute stellt Schelling nicht als unbewegte Leere dar,
sondern als ein in sich qualitativ differenziertes, lebendiges Unendliches, das
seine Einheit in und aus den unendlich miteinander ausgeglichenen Bewegungen
von Reflexion und Expression, Kontraktion und Expansion hat. In dieser selbst-
gegenwirtigen und sich selbst wissenden Einheit hat das Absolute seine ewige
Vergangenheit und Zukunft bei sich. Durch ihre Teilnahme am dreifach-ewigen
Leben des Absoluten findet die Existenz sowohl zum Ausgleich der auseinander-
strebenden Krifte eigener Reflexivitit und Expressivitét, als auch in der Erfiillung
personlichen Seins zur wirklichen Aufnahme der eigenen Vergangenheit.

So weit so schon. Der Punkt, der Schellings Scheitern markiert und die Erfiil-
lung menschlicher Geschichte wiederum vereitelt, ist schon die unvordenkliche
Entscheidung des ursprungslosen Ursprungs selbst, die Seinsinitiative zu ergrei-
fen. Wie sich bei Schelling das Ja zum eigenen Beginnen nur durch ein sich wider-
sprechendes Nein zum eigenen Nicht-Beginnen befteit, oder der Pfeil seinen Weg
nur dann in der Entladung des gespannten Bogens nimmt, wenn der Schiitze es be-
schlieft, hingt auch die expansive Seinseroberung des Ewigen an der positiven
Uberwindung der urspriinglichen Kontraktion in einer unauslotbaren Negation
der Negation. Das lebendige Ewige, das nur dann die Erfiillung menschlichen
Existierens gewidhren kann, wenn es selbst sein anfangsloser Anfang ist, der in
seiner Positivitit nachzuvollziehen ist, resultiert aus seinem schlechterdings un-
begreiflichen Nicht-Beginnen. Damit ist die freie Selbstbestimmung des Absolu-
ten Funktion einer vorausgesetzten Irrationalitét (blinder Wille), die jeden Sinn als
Wahnsinn durchdringt, die lebendige Ewigkeit aber auch Funktion einer negativ
verstandenen Anfangslosigkeit, die aus der leeren Form ihres hyperahistorischen
Nicht-Beginnen-Konnens eigentlich niemals selbst beginnt. Weil sich dem Abso-
luten mit seinem Akt die eigene Bestimmtheit stets entzieht, ist es entweder ewig
anfangslos und bleibt in seinem Nicht-Beginnen eingeschlossen, oder aber es be-
ginnt tatsdchlich, um sich dann aber sogleich im unvermittelten Aufeinandersto-
en von Kontraktion und Expansion selber aufzuldsen. Das macht aus der ewigen
Fiille der Zeiten eine unendliche Rotation letztlich unbestimmter Zeitlichkeit, in
der sich der absolute Anfang selber authebt, bevor er noch begonnen hat. Schier
mochte man bitten: ,,Hochsten Heiles Wunder: Erlésung dem Erlosert!®®

Das Absolute, wie es Schelling versteht, gleicht der Gabe des endlichen Gei-
stes, dessen ontogenische Passivitdt die substantielle Unabhéngigkeit (Kontrak-

35 R.Wagner, Parsifal (1877/79), 3. Akt, Schluchor. Uber das Enstehen von Ordnung aus Chaos
freuen sich Anhidnger der Selbstorganisation in Naturwissenschaft und Soziologie; zum ,,préepiste-
mischen Wahnsinn* als Mitgift von Logik und Garant fiir Kreativitét vgl. W.Hogrebe, Pradikation
und Genesis, Frankfurt 1989, 106, 122 (,,prarationale[r] Sinn von Sein), 126 mit Hinweis auf Pla-
ton, Phaidros 244 a: ,,Die grofiten Wohltaten werden uns durch den Wahnsinn zuteil.“ Freilich blei-
ben alle diese Wohltaten unbegriindet und hiingen wiederum an Entscheidungen, die nicht nachzu-
vollziehen sind. Pervers wire es fernerhin, die oftmals schrecklichen Aspekte der Geschichte durch
die Annahme eines Schrecklichen im Absoluten selbst relativieren zu wollen. Zweimal Schreck-
liches macht Geschichte nicht sinnvoller.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 183

tion) begriindet, die sich im lebendigen Engagement des Substanz-Subjekts selbst
erreicht, wenn sich die angeborene Freiheit in sekundérreflexiver Aufnahme ihrer
urspriinglichen Primarreflexivitidt in anderes hineinbegibt und darin anderen
zuwendet (Expansion). Fiir endliches Sein ist tatsdchlich jedes Freiheitsereignis
die positive Frucht einer Negation der Negation, jeder Akt ist ein Ja, das ein mog-
liches Nein voraussetzt, und jede Zustimmung iiberwundene Verweigerung.
Was in den Vollziigen des endlichen Geistes gelingt, nimlich die Befreiung des
kontraktiven ,,In-sich-gesetzt-seyn(s)“ durch das expansive ,,Auf8er-sich-gesetzt-
werden®, das aus der subjektiv fortgefiihrten substantiellen Reflexivitit schopft,
bleibt dem absoluten Geist bei Schelling verwehrt, der sich nur selbst bestimmen
kann. Die substantiell unabhéngige Seinsgabe tiberfiihrt sich in die bestimmende
Wirklichkeit ihrer subjektiv bewuften Existenzweise, weil sie zu dieser Be-
stimmtheit schon bestimmt ist. Die verniinftig-freien Vollziige des endlichen Gei-
stes haben keine indifferente Voraussetzung, da sich der Schwung der Weitergabe
dem Inneren der Gabe selbst verdankt. Demgegentiber wirkt das Schellingsche
Absolute, das sich selbst im Wege steht, ohnméchtig und steril.

Wenn die Gabe endlichen Seins kein Nichts, sondern die Positivitit seines
Gabe-Seins voraussetzt, sollte der Geber nicht hinter seine Gabe zurickfallen
und der Schopfer nicht noch anthropomorpher verstanden werden als sein Ge-
schopf. Wie der endliche Geist bei aller seiner kontraktiven Unabhéngigkeit
Substanz ist, um Subjekt zu sein, die Gabe zur bestitigenden Aufnahme ihrer
selbst in Weitergabe bestimmt ist und so im Inneren der Negativitdt der Gabe
selbst eine zu positiver Expansion dringende Selbstlosigkeit (abnégation) aut-
leuchtet, kraft der die Geistsubstanz sich auller sich wendet und in ihren ver-
niinftig-freien Vollzligen sich selbst und andere erreicht, so ist die absolute
Selbstgabe nicht unbegreiflich unterworfene Negativitét, sondern vielmehr un-
endlich positive Seinsméchtigkeit, die sich in ihrem Ausdruck und fiir die darin
ermoglichte Selbsttransparenz restlos aktualisiert, weil sie gar kein anfanglich
Unbestimmtes ist. Durchdringt schon eine positive Bestimmtheit die negative
Unabhéngigkeit der Gabe, die sich selbst gegeben ist, um fiir sich selbst und an-
dere zu sein, um wieviel mehr mufl dann die absolute Irrelativitidt des absoluten
Gebers in ihrem Innersten absolute Selbstgabe sein, die unterschiedslos auch
Selbst- und Seinsbestimmung ist! Wenn, so ist es nicht das Negative, sondern
das Positive, das zuerst ist. Das Positive ist also nicht erst das, was (quod) tiber-
haupt beginnt, sondern das, wodurch (quo) der Beginn selber ist.3¢

Weil es sich beim Seinsakt des Absoluten um eine Selbstgabe handelt, und in
diesem Akt der Selbstbestimmung auch nichts wie eine passive Form vorweg-
genommen ist, die ein aktiver Inhalt noch mit seiner urspriinglichen Unbestimmt-
heit zu fiillen hitte, ist die unendliche Expressivitit des Absoluten Ausdruck

36 Vgl. PM, 281:,,La négativité de I’esprit n’est dés lors qu’une expression seconde de sa positivité
originaire.“ EE, 155: ,,Le don absolu de soi en et a son acte pur est effision-Principe, dans I’infinie
positivité de sa puissance ontogénique. C’est le positif, alors, qui est premier, qui est, non ce qui
commence absolument, mais ce par quoi le commencement est.*



184 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

eines vorbehaltlosen Gebens, das ganz in seiner Gabe aufgeht. Sozusagen hat
der Geber sein Prasens ganz und gar in der unendlichen Gabe seines Prisents,
das er selber ist. Der Seinsakt, der in und aus der unmittelbaren Selbstgabe des
ursprungslosen Ursprungs ist, zeigt die konstitutive Selbstlosigkeit der absolu-
ten Freiheit auf, die das Innerste der unausschopflichen Seinsméchtigkeit durch-
zieht und sich selbst vollkommen ihrer Gabe mitteilt, die sie selber ist, ohne daf}
irgendeine Distanz zwischen Spannung und Entspannung verbliebe.?’

Die ,,ewige Vergangenheit” ist somit kein Gedéchtnis tiberwundener Negati-
vitit, sondern ein bruchloser Ubergang des Prinzips in die Gegenwiirtigkeit seines
Aktes, der die ganze absolute Freiheit in sich enthélt. Nur innerhalb dieser Identitét
von Selbstgabe und Seinsakt, der selbst ein Geben darstellt und die unmittelbare
Uberfiihrung des Gegebenen in seine Gabe bezeichnet, kann von Selbstdifferen-
zierung des Absoluten die Rede sein. Weil sich die Selbstgabe vorbehaltlos in ih-
rem Ausdruck aktualisiert, diese Gabe sich aber auch nicht fiir sich selbst behiilt,
sondern sich wiederum ihrem Ursprung restlos zuriickerstattet, ist sie erst kraft
dieser Riickgabe wirkliche Anerkennung ihrer selbst als Gegebenes und damit
auch Vergegenwirtigung des eigenen Prinzips. Wenn sich die Gabe also ihrerseits
der Selbstgabe zuriickgibt, der sie sich verdankt, dann ist sie bei aller qualitativ
verbleibenden Differenzierung der urspriinglichen Selbstgabe nichts anderes, als
diese in ihrem Gegebensein selbst. Deswegen hat der absolute Seinsakt auch erst
in der Riickgabe seine Vollstindigkeit und entspricht der Selbstgabe auf beiden
Seiten auch Selbstlosigkeit (im Inneren wie im schdpferischen AuBen).*®

In diesem uneigenniitzigen Gegeniiber und darum vollkommenen Austausch
von Geben und Geben ist wirklich die ,,ewige Gegenwart™ zu sehen, in der das
innerlich bruchlos differenzierte, in sich vollstdndig bestimmte und sich selbst
gleichsam durch wechselseitige Selbstmitteilung zwanglos anreichernde Absolute
absolute Identitét ist. (Unter der Hand hat sich hier die Frage nach dem Sein als
solchem entschieden: Die Gabe ist der ontologische Begriff schlechthin.’®) Zu
dieser Identitit gehort aber noch ein weiteres: Aus der freien, selbstgegenwértigen
Seinsfiille tiberflieft die ,,ewige Zukunft®, die das ewige Ineinander von absoluter
Freiheit und absolutem Akt wie in unendlicher Zasur vollendet. Indem sich die
Gabe, ndmlich das Gegebensein der Selbstgabe, ihrem Ursprung zuriickerstattet,
die Selbstgabe aber nach erfolgter Riickgabe ihre Gabe nicht einkassiert, ihren

37 Vgl. FE, 112: ,,Si Dieu s’exprime, il s’exprime absolument, au sens ol la graine est exprimée du
fruit et le contient tout entier. Alors Dieu se dit sans réserve en sa parole, il passe tout entier sans que
secret soit gardé. Ce qui veut dire que Dieu n’est pas I’absolu de 1’esprit s’il n’est pas son propre don
(...) A quoi il faut ajouter immédiatement ceci, c’est que le fruit de Dieu n’est pas divin lui-méme
s’il ne se rend pas a sa source, s’il ne se donne pas lui-méme en retour.*

3 Vgl. EE, 157: ,Ni succession, ni abstraite simultanéité, la forme de 1’ Acte-Verbe n’est absolue
que conformée a I’abnégation réflexive qui présente a 1’Origine le présent du Don.*

3 Dagegen hat Heideggers Problematisierung der ,,ontologischen Differenz* (Vom Wesen des
Grundes, Frankfurt °1949, 15: ,,Unterschied von Sein und Seiendem‘) mit Schellings Unterschei-
dung zwischen dem Géttlichen und Gott auch dessen Scheitern unreflektiert ibernommen und Plo-
tins unmdoglicher Emanation des Vielen aus dem indifferenten Einen moderne Gestalt gegeben, vgl.
PM, 5 ff., EE, 104, 189.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 185

Akt nicht riickgingig macht und sich als Selbstgabe mitnichten zuriicknimmt,
greift sie sich selbst als durch Riickgabe iiberbestimmtes Geben auf, um sich wie
in doppelter Entspannung und in bekréftigter Weise an ihre Gabe wiederzugeben.
Hier negiert sich nichts: In dieser Wiedergabe, die als dritter Term aus der diffe-
renzierten Einheit von Selbstgabe und riickerstatteter Gabe fiir das Geben selbst
hervorgeht und die urspriingliche Selbstbestimmung wie auch die freie Wechsel-
gabe erfiillt und vollendet, bejaht sich der absolute Seinsakt selbst in seiner un-
endlich bestatigten Expressivitit. Das Ewige hat seine absolute Zukunft in Besti-
tigung der ewigen Gegenwart, die als Wiedergabe den vollkommenen Austausch
von Selbstgabe und Riickgabe durch diesen hindurch und also in Potenzierung der
wechselseitigen Grofziigigkeit mit der ganzen Kraft des absoluten Gebens iiber-
frachtet und beschlieBt.*’ Darin hat der absolute Geist den unendlichen Reichtum
seines Lebens, der menschliches Leben auch unendlich erfiillen kann.

Ahnlich reicher Gewinn wie aus Schellings Ewigkeitsspekulation kann auch
aus Korrekturen an Hegels Theorie der absoluten Negativitit gewonnen werden,
deren systematische Ganzheit ebenso deutliche Anleihen an trinitatstheologischen
Vorgaben macht, wie die Theorie der ,,Weltalter. Hegels grundlegende These
iiber das Absolute des Geistes als absolute Reflexion zeichnet die Autogenese
Gottes nach: Das, was seine Logik aussagt, soll nichts anderes sein als das im und
durch den Geist bestimmte Sein schlechthin. Das kehrt das allgemein akzeptierte
Verhéltnis von Sprache und Sache um: In der Logik driickt sich mit dem Absolu-
ten das Sein selber aus, das als bestimmtes Sein jeder weiteren Sinngebung vor-
ausgeht. Weil in dieser Bestimmtheit das Sein sich selber dem Denken erschlief3t
und somit der Logik gegeniiber eben nichts fremdes ist, geht der fast schon kano-
nische Einwand einer Reduzierung des Seins auf subjektive Wissensstrukturen an
der Sache weit vorbei. Schlimmer noch: Die mit der Exaltierung des Seins an sich
einhergehende Kritik am Subjekt, das in seinem Erkennen alles auf sich selbst zu-
rickfiihrt, kennt offenbar auch nichts anderes als entweder subjektiv bestimmtes
oder aber ganz und gar unbestimmtes Sein. Sein an sich im Sinne eines absolut
unbestimmten Seins wire jedoch als unmittelbare Identitit des Gleichen mit sich
selbst von einem wesenlosen Nichts gar nicht zu unterscheiden und miifite als un-
endlicher Seinsmangel gelten, der sich selbst nicht einmal verfehlen kann: gar
nichts, nichts fiir sich selbst und schon gar nichts fiir das Erkennen. Wohlgemerkt
hinterliee dieses Nichts nach seiner Selbstverabschiedung auch keine Spuren.
Die Theorie der absoluten Negativitit des Geistes bewahrt dagegen den Sinn des
Seins: Absolute Negativitit bestitigt in verdoppelter Negation das Sein, weil sie
auch das negiert, was sich dem unbestimmten Sein als Negatives entgegensetzt.

Der abstrakten Allgemeinheit des Seins steht bei Hegel bestimmtes Sein gegen-
iiber, in dem sich das eine Sein nicht etwa teilweise, sondern in grundlegender

40 Vgl. EE, 157: ,,L’éternel est persistance du don de soi, surchargeant I’effusion rendue de sa po-
sitivité donatrice absolue. Si bien que 1’on peut évoquer une négation de la négation, mais seulement
comme confirmation de I’ Affirmation originaire, dans 1’identité de I’acte ou I’infini se donne abso-
lument.*



186 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

Unterscheidung besondert. Im Vergleich mit den blof partiellen Seinsduflerungen
im menschlichen Tun und Denken ist Expressivitét in dieser Sphire Bestimmtheit
des ganzen Seins! Diese Besonderheit wiederum negiert sich als Entgegengesetz-
tes in einem reflexiven ,,Gegenstof3*: Dieselbe negative Macht, die dem unbe-
stimmten Einen durch die Entgegensetzung des Besonderen widerspricht, hebt
ithren Unterschied auf, negiert ihn und 148t ihn dadurch auf das unmittelbare Sein
zuriickkehren. In dieser doppelten Negation befreit sich das Eine von seiner ur-
spriinglich unbestimmten Allgemeinheit und ist konkretes, durch auf sich reflek-
tierte Besonderheit selbstbestimmtes einzelnes. Die geistige Reflexionsbestimmt-
heit hat sich somit selbst als einzelnes zum Resultat, weil Negativitit jeden seiner
drei Terme regiert und sich alle drei fiir sich auch durch extrem negativen Selbst-
verzicht auszeichnen. Diese Ontologie (oder Autologie) des Absoluten héngt an
einer dreifach differenzierten Negativitit, die im und aus dem Seinsakt diesen aus
seiner Besonderung heraus zum urspriinglichen Allgemeinen bekehrt. Das sich
solcherart bestimmende, aus seiner Bestimmung auf sich zuriickkehrende und
darin vollbestimmte Absolute ist absolute Selbstbestimmung. Sich selbst einho-
lende, konkrete Einzelheit ist aber Kennzeichen des Personalen.*!

Die absolute Negativitit des Geistes vollzieht sich in der unendlichen, jede
Begrenzung tiberwindenden, seins- und selbstbestimmenden Bewegung des ei-
nen Aktes, der die abstrakte Universalitét des einen Seins negiert und im selben
Akt dieser Negation wirksam widerspricht. Der unendlichen Negativitit des Ei-
nen, der ein Einziger ist, entspricht dreifacher Selbstverzicht auf der Ebene ihrer
drei Terme, die sich dreifach anordnen. Diese Selbstvermittlung der absoluten
Reflexivitdt beschreibt die spekulative SchluBlogik, die Allgemeinheit, Be-
sonderheit und Einzelheit voneinander trennt und fiir die Einzigkeit des Einen
zueinander vermittelt, wobei die drei Sphéren jeweils als Pramisse, Vermittlung
und Resultat zu stehen kommen. In diesem Bezugssystem aus abfolgenden und
einander bedingenden Setzungen und Absetzungen scheint ein Modell auf, den
einpersonlichen Gott als dreipersonlichen zu verstehen. Dartiber hinaus erlaubt
dieses Verstehensmodell nachzuvollziehen, wie Gott in sich selbst Person und
Geist ist, im Unterschied zu einer der drei Personen, die Geist ist.

Der erste Schlufl hat die disjunktive Form Allgemeinheit (A, Vater) — Be-
sonderheit (B, Sohn) — Einzelheit (E, Geist): Unbestimmtheit hebt sich in Be-
stimmtheit auf und kehrt in aufgehobener Aufhebung bzw. widersprochenem
Widerspruch auf sich zuriick. Diese Riickwendung geschieht in geistigem Gegen-
stof3, der die Bestimmtheit als Trennung iiberwindet, die Setzung des Besonderen
absetzt und sie zum Ursprung zuriickfiihrt: B (ABE) — E (BEA) — A. Der dritte
Schluf} vereinigt in sich die beiden vorhergehenden, vermittelt seine Terme drei-
fach zueinander und hat die vereinigende Form E (BEA) — A (EAB) — B (ABE),

41" Zur Theorie der absoluten Negativitit vgl. Hegel, Die Lehre vom Wesen, 7-24, AD, 94110,
PM, 270-274, EE, 169—-179. Man kann auch sagen, daf} selbst eine universale Eins logisch die Zwei
voraussetzt. Zum einzigen Einen wird die Eins nur dadurch, da3 die Zwei als Drei auf die Eins zu-
riickkommt, ,,das Dritte ist auch das Erste” (Hegel, Die vollendete Religion, 128).



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 187

in der die abgesetzte Bestimmtheit auf die urspriingliche Unbestimmtheit in der
Weise einer Setzung zuriickkehrt und diese wiederum bestimmt. Weil es sich bei
dieser Reflexionsbestimmtheit um ein zirkuldres Ganzes handelt, nimmt der
letzte Schluf} seine beiden Primissen als Voraussetzungen auf, um sich ihnen
wiederum selbst vorauszusetzen. Uber jede ohnehin ausgeschlossene Chronolo-
gie der disjunktiven Formen hinaus rollt sich damit die logische Abfolge von
diesem Einheitspunkt her wieder auf und kehrt sie um. Die einzige, vollstindige
Form des in sich dreifach differenzierten Einzigen, der sich aus seiner eroberten
Bestimmtheit heraus wiederum dreifach differenziert und darin tiberbestimmt,
hat also die Anordnung:
E (BEA) - (B,ABE) - A (A, EAB) — (E, BEA) — B (ABE).

In dieser vollkommenen Zirkularitdt nimmt sich das vollbestimmte Absolute als
Resultat und als Beginn aus. Es kommt zu sich aus dem Selbstverzicht jedes
seiner drei Momente, die nicht fiir sich selbst bleiben, und gewinnt aus dieser
»Mitteilung® ihres in anderes iibergehenden Entgegenstehens absolutes Selbst-
bewultsein, was sich in der Charakterisierung der urspriinglich unbestimmten
Vernunft- und Seinstotalitét (,,Logik*) als sich nun ,,wissende Vernunft* nieder-
schliigt, die sich ihren Entfaltungen wiederum zugrunde legt.*? Fiir den Belang
trinitatslogischer Fragen konnte das nun heiflen, da3 der (heilige) Geist den (ab-
soluten) Geist in dessen absoluter Einheit zum Prinzip hat und aus dem Akt her-
vorgeht, den er selbst beschlief3t. Seine setzende, das heifdit trennende und gleich-
zeitig vereinigende Aktivitit hat er als Vermittlungsinstanz des zweiten Schlusses
(BEA) nur darum, weil er den dritten Schlufl (EAB) zur absoluten Voraussetzung
hat und dessen Implikat ist, womit er sich als Selbstdifferenzierung des absoluten
Geistes erweist, in der sich dieser tiber sich selbst als Allgemeines und iiber sei-
nen besonderen Ausdruck hinaus als einzelnes erhilt (ABE). Durch seine refle-
xive Tatigkeit, die Besonderheit von der Allgemeinheit trennt, um sie zueinander
zu vermitteln (BEA als Teil von EAB), nimmt sich der Geist als hypostatische
Einzelheit fiir sich selbst entgegen und erlaubt damit die wirksame Vermittlung
»seines Schlusses als konstituierendes Element der vollstindig ausgefiihrten
Form E — (B) — A — (E) — B. Der (heilige) Geist ist damit gleichzeitig Urheber und
Folge der ersten Entgegensetzung wie ihrer Authebung und tragt somit auf emi-
nente Weise zur gottlichen Perichorese (circumincessio) bei, was so selten aufge-
zeigt wie héufig eingefordert wird.

Wie bei Schelling ist das Ungeniigende an Hegels Theorie absoluter Nega-
tivitdt aber schon am Prinzip auszumachen: Unmittelbares, unbestimmtes und
unpersonliches Sein hat Bestimmtheit und Personalitéit des Seins zum Wider-
spruch. Negativitit ist gleich zu Beginn ein Auseinanderreiflen (Urteil) von ab-
strakter Allgemeinheit und konkreter Besonderheit. Der Gegensto3 des Geistes
negiert die urspriingliche Negativitdt (Ur-Teilung), die das Getrennte setzt, wirft

4 Vgl. Hegel, Enzyklopédie § 577: Idee-Logik geht iiber sich und Idee-Natur hinaus und wendet
sich als Idee-Geist sich selber zu. Darin ,,betdtigt, erzeugt und genielit* ,,die ewige an und fiir sich
seiende Idee sich ewig als absoluter Geist*.



188 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

die Besonderheit auf die Allgemeinheit zuriick und bestimmt diese als Einzel-
heit. So fiihrt sich der urspriingliche Seinsmangel des Absoluten als unerfiillte
Seinsforderung weiter, die durch jede neuerliche Entdulerung und deren Ne-
gation unerfiillt bleibt. Ein Jammertal: Das eigene Wort spendet dem zutiefst
frustrierten Géttlichen nur schlechten Trost, und der Geist schopft aus seiner Ne-
gativitit die Kraft, dem Vater zu helfen, die eigenen Wunden zu lecken. Zur Be-
lohnung sind dann alle vergéttlicht.*3

Insofern die Sphiare der Besonderheit auch den Bereich markiert, in dem sich
menschliches Existieren vollbringt, die Trennung von der Allgemeinheit aber ei-
nen wechselseitigen Widerspruch darstellt und das Absolute nur durch Negation
dieses Widerspruchs zu sich kommt, wird jede mdgliche Relation des endlichen
Geistes zum unendlichen Geist auch blof3 in wechselseitigem Ausschlufl beste-
hen konnen. Fiir sich hétte die Sphire der Besonderheit tatsachlich nur in Gott-
losigkeit bzw. Nichtsein Bestand! Daran dndert auch die logische Transkription
der absoluten Ontogenese nichts, die durch endliches Denken nur insoweit auf-
genommen und mitvollzogen wird, daBl sich menschliches BewuBtsein als spie-
gelndes Moment am absoluten Denk- und Seinsvollzug selbst erweist. Erfiillung
findet die Existenz hier nur als bloBes ,,Durch® eines sich selbst erfiillenden
Denkens, aber kein Heil, an dem sie selber irgendwie beteiligt wire.** Nicht nur
findet sich damit jede sinnvolle Aussicht auf eine Bewdhrung der Existenz ver-
sperrt, auch die konstitutiven Elemente der absoluten Negativitit des Geistes
selbst laufen Gefahr, als letztlich blof3 transitorische Stationen im goéttlichen
Durchgang buchstiblich einzugehen: Wirksamkeit hat die unendliche Negati-
vitat des Absoluten nur fiir sich selbst, wahrend ihre inneren Momente jeweils in
sich unverséhnt bleiben.*> Der Sphire der Besonderheit, sofern sie bloRes Ele-
ment der Formel des absoluten Seinsaktes ist, fehlt die wirkliche Bestimmtheit,
die sie nur aus dem Inhalt des allgemeinen Seins empfangen konnte, wenn die-
ses ganz in die Besonderheit einginge. So aber ist die Konsequenz, dal} der eine

4 Vgl. die Kennzeichnung dieser ,,négativité partitive et réflexive® als ,,Calvaire éternel* (EE,
184). Dieses ,,Inferno* der immanenten Trinitit begegnet bei S. N. Bulgakow und H. U. von Baltha-
sar wieder, vgl. A.GldBer, Religionskritik, Glaubensbegriindung und interreligioser Dialog, Regens-
burg 2000, 184 f.

4 Vgl. LR, 150f., PM, 174f.,, EE, 178. Dem mit seiner Welt unendlich von Gott entfernten Men-
schen hilft nur die seinshafte Uberwindung seiner selbst zum Heil, ohne daran mitwirken zu kdnnen:
Im Karfreitagsgeschehen wird fiir die Vorstellung vorexerziert, was im Absoluten durch Selbstver-
zicht vor sich geht. Menschen tauschen sich somit in ihren Beziehungen nicht aus, sondern bleiben
in ihrer wechselseitigen Selbstlosigkeit jeweils einer am Extrem des anderen stehen. Ahnlich ist im
Bereich irdischen Seins iiberhaupt das wirksame Zueinander von Natur und Geist vereitelt, was ei-
nem sakramentalen Werk auch keinen Raum 14Bt. Darin war sich Hegel sicher, lutherisches Glau-
bensgut in seiner Wahrheit zu erweisen. Dann gelingt aber auch menschliches Bewuftsein nicht:
Geistige Vollziige sind mangels gelungener Vermittlung bleibend irreal, zeichnen sich durch onto-
logische Leere aus und erreichen ein gewisses Maf3 an Realitdt nur innerhalb der Organisation des
ekklesiologisch-politischen Gebildes (das ,,Reich zur Linken* mit einem weltlichen Oberhaupt), das
den Menschen verwaltet.

45 Zur Auflésung konkreter Einzelheiten in den Vollzug des Denkens bei Hegel vgl. GliBer, Reli-
gionskritik, Glaubensbegriindung und interreligidser Dialog, 173f.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 189

Gott gar nicht zu sich selber kommt, weil er noch gar nicht bei seinem anderen
war. Somit scheitert die Theorie der absoluten Negativitit an ihrem Programm,
Vermittlungen aus einer systematischen Negierung von Entgegensetzungen ab-
leiten zu wollen und das gar nicht leisten zu kdnnen. Entgegen der Behauptung
einer Bestimmtheit des ganzen Seins in der Sphare der Besonderheit, die in die-
ser Bestimmtheit auf das gottliche Sein zuriickkehrt und es bei aller gewahrten
Allgemeinheit konkretisiert und vereinzelt, hat es Hegel nicht vermocht, die ab-
solute Ontogenese anders darzustellen denn als ein differenziertes Geschehen, in
dem nur darum nichts fiir sich behalten wird, weil auch gar nichts wirklich emp-
fangen worden ist. Das Absolute ist hier nicht so sehr geistiges als vielmehr gei-
ziges Prinzip, das daran zerbricht, daf3 es sich ja nicht aus dem heraus wieder —
und reicher — erhalten kann, in das es sich gar nicht wirklich gegeben hat. Letzt-
lich liegt es wohl an diesem Fehlbegriff eines einbehaltenen Gebens, dall Hegel
auch den Sinn des endlichen Seins nicht erreicht.*®

Vor dieser Gefahr, das Absolute als gro3en Wucherer miflzuverstehen, ist aber
auch Bruaires Logik der Gabe nicht unmittelbar gefeit. Wenn sich die unbe-
grenzte Selbstbestimmungsmacht ganz in ihren eigenen Seinsakt gibt und darin
wieder ganz erhélt, somit der Seinsakt aus der Identitdt von expressiver Selbst-
gabe und reflexiver Riickgabe besteht, konnte man die reflexive Anerkenntnis
der urspriinglichen Seinsinitiative, in der sich die absolute Freiheit zuriickerstat-
tet und in welcher Deckungsgleichheit von Form und Inhalt sie zu Selbstgegen-
wartigkeit und Selbstwissen kommt, als Einschluf} eines Gebens unter dem Vor-
behalt der Riickgabe interpretieren. Die Selbstgabe, die in Riickgabe restlos auf
sich zuriickkommt, wére Selbstgabe nur unter der Bedingung der Riickgabe, wo-
mit der Seinsakt an einem Geben hinge, das gar keines ist, und das Absolute sich
auf die sterile Identitit des Ich = Ich (0 = 0) reduzierte. Das wire wie die Zurtick-
nahme des eigenen Seinsaktes.

Wird jedoch das Absolute an der Identitét seines Seinsaktes aus vollkomme-
ner Wechselgabe vorbeigedacht, tauchen sogleich alle prozessualen Vorstellun-
gen auf, die das gezeugte Wort unendlich von seinem Ursprung entfernen; in
diesen Vorstellungen wurzeln alle gnostischen und subordinatianistischen Spe-
kulationen, denen selbst der aller Gnosis abholde Hegel nicht ganz entronnen zu
sein scheint.*’ Vor allem bleibt unerfindlich, wodurch das Absolute seine inneren
Risse zu kitten vermochte und was dann die von jedem einzelnen Seienden ver-
langte Einheit des Seins gewdhrleisten sollte; schier miiffte man fiir jedes Staub-
kornchen ein eigenes Prinzip bemiihen, das den anderen prinzipiell widerstreitet.
(Es wire tibrigens mehr als frivol, tiberhaupt verunméglichte Einheit gutzu-
heiflen: bloBes Aus- bzw. Durcheinanderwerfen hat schlielich einen Namen!)

4 Vgl. PM, 281, EE, 137: ,,Hegel n’est pas (...) suffisamment en alerte sur 1’altérité de 1’étre créé
(...) sur son étre de liberté, en liberté pour étre donné a lui-méme, tant est vif 1’accent mis systé-
matiquement chez lui sur la négativité de I’esprit qui tend a lui fermer I’acces a la pensée du don, de
I’effusion, de la communicatio entis.

47 Vgl. EE, 181. Zum Abweis der Gnosis vgl. LR, 84 f.,, Hegel, Die vollendete Religion, 23.



190 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

Das ist wie Skylla und Charybdis: Denkt man ndmlich das Absolute als den voll-
kommenen Austausch, der die Identitit seines Seinsaktes bezeichnet, ist die Ge-
fahr nicht minder. Wenn sich die Selbstgabe des Absoluten in Riickgabe zuriick-
erstattet und der Seinsakt die Form einer Nullbilanz annimmt, lauert die Vor-
stellung einer unendlich alternierenden Sukzession, in der die positive Seins-
méchtigkeit so wunderbar reflektiert und anerkannt wird, daf sie stindig auf
sich zurtickféllt und zu wirklicher Positivitdt gar nicht kommt. Diese Fatalitdt
kennt man aus dem ,,Ich denke, daf} ich denke, daf3 ich denke etc.

Die Alternative ist klar umrissen: Entweder identitdtslose, uniiberwindliche
Zweiheit, deren Bestandteile je fiir sich auch aller Einheit entbehren (und auf im-
mer so fort), oder aber mit sich identische Ohnmacht, deren Ineffektivitit Zwei-
fel daran néhrt, ob so ein Absolutes wirklich sein kann. Die mdglichen Optionen
— Selbstvervielfaltigung aus verhinderter Quantitit oder Nicht-Sein aus verun-
moglichter Qualitdt — taugen beide nichts. Weil Alternativen aber zumeist nichts
taugen, wird an diesem Punkt vor allem deutlich, wie wenig reflexionstheoreti-
sche und identititslogische Durchbestimmungen fiir sich allein geeignet sind, ei-
nen stringenten Begriff des Absoluten zu etablieren. Daf3 sie aber fiir sich allein
nicht hilfreich sind, sollte nicht dazu verfiihren, an ihnen vorbeidenken zu wol-
len, denn denkerische Inkonsistenzen konnten sich rdchen! Hier 146t sich nun
das eine Absolute, das notwendigerweise mit sich identisch ist und genau damit
in seiner eigenen Logik gefangenbleibt, nicht wirklich darstellen, weil es sich
selbst als reine Wechselgabe gar nicht darstellen kann: Es hat die eigene Expres-
sivitit verloren.*® Mit der Aufhebung seiner inneren Differenzierung droht das
Absolute in der eigenen Identitit zu vergehen; es gleicht als Reflexion der Re-
flexion einer Kreiselbewegung, deren unentwegte Rotation nicht sinnvoll von ei-
nem mumifizierten Stillstand zu unterscheiden ist. Das Absolute miifte sich ge-
radezu selbst iiberschreiten, um iiber das Notwendig-Identische an der eigenen
Begriffsbestimmung hinaus zu wirklicher Darstellung seiner selbst in erneuerter
Expressivitat zu kommen.

Tatsdchlich kann sich die urspriingliche Selbstgabe nicht mit der reflektieren-
den Anerkennung ihrer selbst begniigen, ohne sich als Selbstgabe in Frage zu
stellen. BloBe Riickgabe wiirde die zeugende Hingabe des Ursprungs durch
wiederum hingebende Zuwendung des Gezeugten zum Ursprung vereiteln, und
die Gabe miifite an sich selber scheitern, wenn sie mit ihrer ganzen Vollmacht,
sich in ihren anderen zu geben, sich selbst in Riickgabe unterschiedslos zuriick-
erhielte. Hierin wiirde sich die absolute Freiheit selbst verspielen. Dem absolut
Einen, das sich im Selbstgenuf} eigener Identitit und Reflexivitit einzukapseln
droht, fehlt es schlicht an Sein. Der absolute Seinsakt verlangt notwendigerweise
nach einer Aktualitit, die iiber die sich selbst geniigende Notwendigkeit in Uber-

4 Vgl. FE, 112: ,.en cet effort réflexif, de comprendre ce qu’est ’acte d’étre de Dieu, dans le
rythme de sa vie divine, nous nous apercevons qu’il ne peut pas étre 1’absence a lui-méme. Il serait
son éternel manque s’il n’était sa propre expression, laquelle est I’acte méme de 1’esprit, comme
I’inspiration et la réflexion.*



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 191

Notwendigkeit (Gratuitdt) hinausgeht, das heilt ohne die eigene Expressivitit
wiederum in reflexivem Selbsteinschlufl aufzulosen.

Die denkerische Herausforderung ist nicht gering: Expression als konstituie-
rendes Element der absoluten Reflexion miifte tiber ihre identitétsschaffende
Funktion hinaus als absolute Differenzierung inmitten des einen Aktes beste-
henbleiben, ohne sich aber als Differenzierung behaupten zu diirfen, um die
Einheit nicht Liigen zu strafen. Eine fast schon klassische Aporie: Absoluter
Austausch setzt eine Differenz voraus, die sich im absoluten Austausch nicht
einebnen 14af3t. Ist der Austausch vollkommen, ist die Differenz nicht; ist aber
die Differenz, so kann von Austausch nicht die Rede sein.

Ein Losungsweg, der die Vernunft zu befriedigen vermag, ohne an logischen
Aporien verzweifeln zu lassen, findet sich aber bereits in der ,,ewigen Zukunft*
vorgezeichnet, in der sich die Selbstvergegenwirtigung des Absoluten effektiv er-
hilt. Dieses Verstehensmodell ist nun dahingehend zu erginzen, daf3 es ohne ,,Zu-
kunft wohl zu keiner Selbstvergegenwirtigung kommt: Kehrt die Gegenwart der
Seinsinitiative schlicht auf ihre Vergangenheit zuriick, reduziert sich die erreichte
Gegenwirtigkeit auf pure Abwesenheit. Daf3 sich das Absolute noch in einem
Plus iibersteigt, ist der Sache nach eigentlich auch schon mit der wechselseitigen
Entgrenzung angeklungen, die den Begriff des unendlichen Geistes charakteri-
siert: Das sich selbst in Kontraktion bestimmende Absolute iiberbestimmt sich in
seiner Selbstbehauptung (Expansion), wenn — aber auch nur wenn — es sich darin
behauptet. Konversion und Proversion des Absoluten durchdringen einander, wo-
bei nun deutlicher zu machen ist, da3 die proversive Wendung die Konversion
doppelt (ontologisch) bedingt. Die expansive Bewegung, die von der Kontraktion
verinnerlicht wird und sie darin noch in ihrem Innersten entgrenzt, ohne daf3 sich
eine unzuldssige Alternanz in den einen Akt des unendlichen Geistes einge-
schlichen hitte, kann gar nicht genug betont werden: Absolute Reflexivitit geht
in den beiden Richtungen einer vorgestellten Kreisbewegung unendlich tiber sich
hinaus. Wirkliche Selbstbestimmung geschieht hier nur als Uberbestimmung, in
der sich die Selbstbestimmung verdoppelt, da sie sich vollstindig aufgreift und
gleichzeitig iiberschreitet. Gleiches ergibt sich nidher besehen auch aus dem Be-
griff der Gabe, die sich verdoppeln muf3, um nicht an ihrer Riickgabe zu schei-
tern. Die unendliche Selbstgabe erfordert zu ihrer vollstandigen Behauptung die
Bestétigung ihrer selbst als riickkehrlose Gabe bei gleichzeitigem Erhalt in voll-
kommener Selbstgegenwirtigkeit. Erst wenn sich die Selbstbehauptung in ihrer
Selbstbehauptung behauptet und als solche in ihrer qualitativen Differenzierung
bestitigt, ohne diese wiederum reflexiv einzuholen und aufzuheben, kann von der
Selbstbehauptung gelten, daB sie ist.

Die Auswahl an Darstellungsmoglichkeiten und damit an Verstehenshilfen ist
ohne dieses Plus offensichtlich beschrankt. Besonders wenig hilfreich ist der
formale Aspekt der absoluten Reflexivitdt, den Hegel als Negation der Negation
zu begreifen suchte. Es reicht somit auch nicht aus, ihn einfachhin terminolo-
gisch auszuwechseln und als Position der Position zu bezeichnen, denn ob sich



192 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

nun ein urspriingliches Positives oder aber Negatives auf sich selbst zuriickge-
worfen findet, ist wohl letztlich vollig gleichgiiltig. Ganz gleich, mit welchen
Konnotationen sie versehen wird: Als reine Wechselgabe, die Expressivitit und
Reflexivitdt blo miteinander ausgleicht, hebt sich absolute Reflexivitit form-
lich auf, ohne erst zu positiver Wirksamkeit zu gelangen. Kehrt Differenz naht-
los auf Identitét, das andere in immerwéahrender Gleichheit auf dasselbe zurtick,
bleibt das Absolute auf ewig in sich eingeschlossen. Vollkommene Gegenliebe
erwiese sich hier als absoluter Egoismus, der den anderen nur fiir sich selber
braucht und daran eingeht; wirkliche Liebe aber verzichtet zugunsten der Befor-
derung des anderen. Verzichten beide, ist fraglich, ob Liebe sei, oder nicht viel-
mehr doch Verweigerung. Eine ,,romantischere® Terminologie hilft somit auch
nicht weiter, es sei denn, sie konnte iiber bloe Versicherungen hinaus aufzeigen,
wie Selbstverzicht sein Gegenteil effektiv (und nicht nur verbal) bewirkt.*

Das Unbehagen, das sich dem moglichen Versiegen sprachlicher Ressourcen
gegeniiber einstellt, ist durchaus signifikant. Es sollte allerdings beileibe nicht
als Ausdruck herber Enttduschung angesichts der schongeistig-spekulativen, nun
aber zerrinnenden Konstruktionen gewertet werden, sondern geradezu als ein
ontologischer Index gelten, denn allemal geht es hier um mehr als bloe Worte,
denen eigentlich nichts zu entsprechen braucht. Weil Sprache kein Ausdruck ge-
sellschaftlich anerkannter Setzungen ist, und es sich bei sinnvollen Aussagen
iiberhaupt nicht um letztlich gleichgiiltige Produkte menschlicher Erfindungs-
gabe handelt, sondern um Wirklichkeiten, die sich kraft ihrer eigenen Bestimmt-
heit selbst erschlieBen, droht ein Absolutes, das sich nicht wirklich darstellen
1aBt, von sich aus in Unbestimmtheit zu verschwimmen und setzt das eigene Sein
aufs Spiel. Um den Preis ihrer selbstbestimmten Wirklichkeit ist eine absolute
Freiheit daher nicht von ihrer Behauptung zu trennen, in der sie sich verbind-
lichen Ausdruck schafft, damit buchstéblich zur eigenen Form findet und in der
sie ihre eigene Gegenwartigkeit hat. Selbstbehauptung als entscheidendes, sich
wechselseitig umgreifendes Verhiltnis von Freiheit und Sprache im Absoluten
kann also nur in der Expressivitdt des absoluten Geistes selbst griinden. Insofern
sich diese allerdings reflexiv erstattet und damit als Form im eigenen Prinzip re-
sorbiert zu werden droht, hangt folglich auch jede Aussage tiber das Absolute an
dessen bestétigter Expression, in der sich die absolute Selbstgabe im vorherr-
schenden Uberschwang ihrer grenzenlosen Freiheit noch iiber sich selbst hinaus
manifestiert und jede Resorption ihrer Form unendlich iiberwindet. Die Logik
der absoluten Freiheit impliziert somit einen UberschuB und mit diesem mehr
als nur sich selbst, mehr als die rhythmische Wechselgabe von Expression und

4 Beziiglich der Liebesgemeinschaft des dreifaltigen Gottes ist die Aussage richtig, daB die Liebe
des Vaters die liebende Zuwendung des Sohnes um ihrer selbst und des Sohnes willen iiberwinden
muf (vgl. EE, 1831, 186 f.). Der Geist wiederum steht nicht darin fiir das Band der Liebe, daf3 er das
Sein der Nullbilanz wire, die aus Liebe Liebe verunmdglicht. Der Geist bestétigt tiber die Liebe des
Sohnes hinaus diese und die Liebe des Vaters und setzt darin die eigene Voraussetzung wieder ein.
Lieblos ist das freilich nicht.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 193

Reflexion, in der das Absolute sich selbst erreicht und seine Identitdt genief3t.
Auf einen nun nicht mehr blof formalen Nenner gebracht heifit das: Ontologi-
sche Geltung gewinnt das Absolute einzig durch Konfirmation seiner Affirma-
tion!>® Auf dieses Niveau und zu dieser Einsicht erhebt sich die Bestimmung von
Identitét als Einheit von Identitdt und Differenz selber nicht. Fallen ndmlich alle
identititslogischen Momente zusammen, ist noch nicht gewéhrleistet, daB3 tiber-
haupt ist, was diese Logik aussagt.’! Die ontologische Behauptung einer not-
wendigen Selbstiiberschreitung des Absoluten ist daher weder widerspriichlich
noch willkiirlich, sondern hat ihre Legitimation darin, dal Notwendigkeit be-
ziiglich des Absoluten ja im Grunde nichts anderes bezeichnen kann, als die Lo-
gik der absoluten Freiheit selbst. Notwendigerweise iiberschreitet somit diese
Logik jede Notwendigkeit, die den Sinn der absoluten Freiheit einschrénken
wollte. Tatséchlich ist die ontologische Behauptung also ebenso zwingend wie
unableitbar; sie ist ,,sozusagen transdeduktiv. Fiir das Notwendige ist die Uber-
fiille zuviel, wihrend sie gleichzeitig dessen eigene Bestiitigung ist.“>? Der ein-
zig mogliche, dafiir aber durchaus zureichende Ausweis der bestétigten Selbst-
behauptung des Absoluten ist diese selbst.

Wohlgemerkt bringt diese Bestitigung den einen Rhythmus von Selbstgabe und
Riickgabe nicht aus dem Gleichgewicht, sondern verleiht ihm gleichsam erst sein
Gewicht tiberhaupt. Die Gleichwertigkeit der vorbehaltlosen Selbstaussage mit
ihrer restlosen Riickerstattung reduziert sich ohne den Mehrwert der bestitigten
Selbstaussage auf ein reines Nichts, das jede Kontrastierung einebnet und aller Le-
bendigkeit ermangelt. Vom selbstiiberschwenglichen Absoluten ist dafiir allerhand
zu sagen: Das vollbestimmte Selbst kehrt aus sich auf sein bestimmendes anderes
zurlick, das ganz im Selbst enthalten ist, und bestitigt es als anderes, was man als
Selbstdifferenzierung aus Uber-Identitit bezeichnen konnte. Vollkommen abwe-
gig ist aber der Gedanke, die Selbstgabe trife in dieser Selbstiiberschreitung auf
eine andere Differenzierung als jene, welche die Selbstiiberschreitung zur Voraus-
setzung hat; hier (an falscher Stelle) ein Drittes einzufiihren hief3e wahlweise ent-
weder noch perfekterer Selbsteinschluf3 oder aber endlose Vervielfaltigung. Dar-
um kann es sich auch bei der die Riickgabe tiberwindenden Selbstgabe um keine
zweite handeln, die mit einer neuerlichen Differenzierung ja nur ihr altes Problem
entlieBe. Vielmehr gewidhrt die eine, sich selbst iiberschreitende Selbstgabe ihrer
eigenen Differenzierung Bestand iiber die einheitsstiftende Identifizierung mit

30 Vgl. EE, 184: ,]a confirmation de I’affirmation spirituelle est vérité positive de la négation de la
négation, systématiquement exposée par Hegel. La négativité ontogénique n’a sa puissance affirma-
tive qu’en s’inversant en absolue confirmation. Car pour n’étre pas nulle a son résultat, la négation
de la négation doit étre autre en son redoublement, autre comme victorieuse positivité de 1’acte spi-
rituel. ,Seul le positif est vrai‘ : aveu hégélien ou se lit I’affirmation comme la fin de son absolu
commencement.*

1 Analoges gilt von allen Bezugspunkten trinitarischer Ontologie wie actus purus oder ipsum esse
(vgl. GlaBer, Religionskritik, Glaubensbegriindung und interreligioser Dialog, 190: ,Identitdt der
Differenz, reine Tautologie®).

52 EE, 185.



194 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

sich selbst hinaus. Ganz sie selbst ist die Selbstgabe somit erst durch eine Besti-
tigung ihrer selbst als Selbstgabe, die darin Verdoppelung und Wiedergabe ist, daf3
sie nicht wiederum in anerkennender Riickgabe auf die urspriingliche Selbstgabe
zurlickfallt. Die Darstellung in sukzessiven Folgeschritten darf hier nicht tduschen:
In dieser Wiedergabe setzt das Absolute aus frei bestimmter Uberfiille nichts an-
deres als sein eigenes Wort wieder ein, und zwar kraft des Wortes und iiber dessen
vollstdndige Zuwendung zum Ursprung hinweg. Absolute Reflexivitdt hat ihre
Vollkommenbheit in diesem UberschieBen, in dem die eine Selbstgabe in Wieder-
gabe noch tiber ihre reflexive Zuriickerstattung hinausgeht und sich mitsamt der
Riickgabe als Expressivitit bestétigt.

Der absolute Geist gibt sich ganz in expressiver Wendung, holt sich in der re-
flexiven Kehre seines Ausdrucks vollkommen ein und gibt sich in und aus dieser
Selbstvergegenwértigung an seine Selbstaussage wieder, ohne sie (und sich)
,diesmal‘ reflexiv einzuholen. Damit erhilt sich das Absolute zweifach in sei-
nem vorbehaltlosen Wort, dessen Riickwendung die Identitdt des absolut Einen
begriindet, dessen Wiedereinsetzung als verbleibende Differenz aber sichert, daf3
diese Identitét tiberhaupt ist. Ganz er selbst ist der absolute Geist erst darin, da3
er geradezu noch mehr gibt, als nur sich selbst, da er sich in der Riickgabe voll-
standig zuriickerhilt und bei vollem Selbsterhalt gleichzeitig doch wiedergibt. In
diesem verdoppelten, absoluten Geben, das sich nicht wiederum zuriickerstattet,
sondern als differenzierte Einheit von Selbstgabe und Riickgabe, mithin als
Gabe schlechthin bestiétigt, hat mit der letzten, das heil3t riickkehrlosen Position
des reinen Ausdrucks seiner selbst auch die Positivitdt des Absoluten erst ihren
kronenden Abschluf3. Das identische Sein des Absoluten verdankt sich der eige-
nen Differenz, die ontologischen Bestand aber ihrerseits erst darin gewinnt, daf3
sie iiber ihre Riickgabe hinaus wiedereingesetzt und als Wort bestétigt wird. Die
Selbstbestitigung des Absoluten ist somit gleichermaf3en Bestatigung des ande-
ren an ihm selbst, und die Begriindung des eigenen Wortes als differierendes
Zweites Garant der Einheit des Absoluten hinsichtlich des Seins.

Mit der Wiedereinsetzung des Wortes als anderes findet sich auch bestitigt,
was die Selbstgabe im Moment der Wiedergabe voraussetzt: Ohne Wiedergabe
bleibt die unendliche Seinsméchtigkeit auf sich zuriickgeworfen, so daf3 Selbst-
gabe und Riickgabe eigentlich erst durch die gemeinsame Setzung der Wieder-
gabe zu echten Voraussetzungen werden. Wenn sich das Absolute in Aufnahme
dieser Voraussetzungen wiedergibt und darin die eigene Notwendigkeit tiber-
schreitet, bestétigt es sich folglich nicht nur in seiner Differenz, sondern verleiht
auch seiner Identitit Bestand iiber den gefihrlichen Gleichstand hinweg, auf den
sich die reine Wechselgabe zu reduzieren droht. Daf} aber die Bestitigung der
Differenz nicht mit der Differenz selber gleichzusetzen ist, sich damit also das
Wort als Selbstbehauptung des Absoluten fiir sich genommen nicht selber be-
hauptet, sondern (wie eine regenerierte Generation) iiber seine Wiedererstattung
hinweg behauptet wird, und sich ferner Identitét als entscheidendes ontolo-
gisches Kriterium von dem unterscheidet, wodurch Identitdt tiberhaupt ist, liegt



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 195

auf der Hand. Die Wiedergabe als Bestétigung sowohl der Selbstgabe des Abso-
luten in sein Wort als auch der Riickgabe besitzt evidentermallen eine Aktualitét,
die nicht die ihrer Voraussetzungen ist; mit diesen setzt aber die Wiedergabe
auch deren Einheit und Verschiedenheit wieder ein und ordnet sich ihnen ab-
schlieBend zu. Durch ihre rein bestitigende Wirkung beschliefit die Wiedergabe
die selbstlose Bewegung des Absoluten zu sich selbst iiber die Bewegung hinaus,
in der sich Selbstgabe und Riickgabe zur Wechselgabe und zur gemeinsamen
Setzung der Wiedergabe vereinen, wobei erst die Riickkehrlosigkeit des Wortes
aus Wiedergabe dessen Zeugung und Riickwendung erhellt.

In ihrer eigenen Differenz setzt die Wiedergabe die reflexive Riickgabe vor-
aus und unterscheidet sich nur darin, dafiir aber auch deutlich genug von der ur-
spriinglichen Selbstgabe, die sie dann mit der Wiedereinsetzung des Wortes be-
statigt. Diese Bestitigung verdndert also in keiner Weise das expressive Wesen
der sich selbst reflektierenden Selbstgabe und erwirkt auch nichts anderes als
die Selbstaussage des Absoluten in sein Wort. Die Wiedergabe 148t das Wort le-
diglich sein, dessen Aussagekraft vollauf geniigt, wenn es nur bestitigt wird.
Offensichtlich hat die bestatigende Instanz ihr Eigenes darin, dal3 sie gar nichts
Eigenes fiir sich hat, sich also weder reflexiv erstattet noch expressiv behauptet,
sondern Reflexivitidt und Expressivitit als ihre Voraussetzungen in vollkomme-
ner Uneigenniitzigkeit wieder einsetzt. Was sie gibt und ihre Aktualitét aus-
macht, ist von der urspriinglichen Selbstgabe ausschlieBlich durch die voraus-
gesetzte Riickgabe unterschieden und somit nichts anderes als das, was die
Selbstgabe kraft Riickgabe ist und mit ihr iiber diese hinaus sein soll. Von sich
aus gibt die Wiedergabe nichts und fligt der Selbstgabe auch nichts hinzu, als
schlicht — riickkehrlos und das heif3t absolut — zu sein. In dieser Hinsicht ist die
Wiedergabe das Sein der Selbstgabe des Absoluten in sein Wort, dem selbst
nichts mehr hinzuzufiigen ist. Insofern aber sich das Wort seinem Ursprung
restlos zuriickerstattet und darin seine eigene Aktualitét hat, ermoglicht erst die
Wiedergabe die Manifestation (bzw. die Horbarkeit) des Wortes, wihrend sich
die bestitigende Instanz selbst wiederum nicht manifestiert.>> Das erklirt auch,
warum die Wiedergabe so schwer zu fassen ist: Sie ist eine Art reiner Energie,
deren Sein ganz in der Wirkung besteht, das Wort iiber dessen Riickwendung
hinaus und damit auch den unendlichen Austausch von Selbstgaben iiber diesen
noch hinaus sein zu lassen und diskret hinter ihre Voraussetzungen zurtickzutre-
ten, womit sich die Wiedergabe als Gabe in ihrer reinsten Form erweist.

In Bestétigung der Selbstbehauptung des Absoluten wird das Wort tiber des-
sen Riickwendung hinweg wiedereingesetzt. Diese Wiedereinsetzung verdndert

33 Vgl. EE, 185 f.: ,,De méme que toute parole humaine — lointaine analogie — est plus qu’elle-
méme des lors qu’elle est son événement d’expression effective, ce qui n’ajoute rien a ce qu’elle dit
et qui se décidait, se réfléchisait (sic) avant son acte, de méme la Parole n’est pas sans sa parution,
sans 1’acte spirituel qui la fait étre en la confirmant. Le Verbe n’est pas sans la positivité événemen-
tielle — éternel événement de I’avenement du Fils — du proféré. Expression qui se fait entendre, de-
puis sa silencieuse Réflexion, par I’acte gratuit qui, lui-méme, ne se fait pas entendre.*



196 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

in nichts das Wort, sondern bestétigt es als solches; die Wiedergabe ist also Gabe
ausschlieBlich des Seins und erhélt sich selbst in diesem. Weil die abschlieSende
Wiedergabe nur kraft der vorausgesetzten Riickgabe von der urspriinglichen
Selbstgabe unterschieden ist, und sich die eine Selbstgabe des absoluten Geistes
somit gleichermaflen durch und zugunsten der eigenen Differenz nochmals, aber
auf ungleich diskretere Weise differenziert, ist die verdoppelte Selbstgabe Auf-
gipfelung des spirituellen Prinzips, das heiflt ,,Geist des Geistes und damit
Geist schlechthin. Als Selbstunterscheidung der absoluten Selbstgabe, die sich
nur der erfolgten Riickgabe verdankt, vereint die Wiedergabe in singuldrer Weise
Gabe, Sein und Geist auf sich und unterscheidet sich damit deutlich, wenngleich
zundchst nur passiv von der mit sich identischen Allgemeinheit der absoluten
Selbstgabe, die sich besonderen Ausdruck als Wort verschafft.

Was die Wiedergabe bestitigt, nimlich die differenzierte Einheit von Selbst-
gabe und Riickgabe, wird erst durch sie zur Voraussetzung ihrer selbst als
Wiedergabe; damit ordnet sie sich in abschlieSender Weise dem expressiven We-
sen des sich selbst reflektierenden Absoluten zu und bewahrt Expressivitit und
Reflexivitdt in deren Einheit und Unterschiedenheit. Thre souverdne Wirksam-
keit besteht mithin nur aus dieser diskreten, gleichsam selbstvergessenen
Wiedereinsetzung: Sie bestitigt ihr Gesetzt-Sein durch Selbstgabe und Riickgabe
und vollendet damit den wesentlichen Rhythmus von Expressivitét und Reflexi-
vitit, ohne ihn zu veréndern oder inhaltlich ergdnzen zu miissen, denn sie fiigt
ihm nichts hinzu, als das zu sein, wodurch sie selber ist. Was als die ureigenste
Aktivitit der Wiedergabe anzusehen ist, ist nichts anderes als die reflektierte Ak-
tivitit der urspriinglichen Selbstgabe, die sich aus Verdoppelung und UberschuB3
der Selbstgabe als Eigenes entgegennimmt, ohne selbst expressiv oder reflexiv
zu sein; dadurch gewdéhrt sie die intakte Wechselgabe in ihrem ontologischen
Bestand. Die Wiedergabe hat somit durchaus ein Proprium, das sich von dem
der Selbstgabe aber nur durch das vorausgesetzte Proprium der Riickgabe unter-
scheidet. Insofern sie also mit der Wiedereinsetzung des Wortes nur die unaus-
schopfliche Seinsmitteilung der urspriinglichen Selbstgabe bestitigt und sich
selbst in diesem Sein erhilt, ohne von sich aus — sei es reflexiv oder expressiv —
wiederum Sein mitzuteilen, ist ein Zerfallen der einen, sich selbst reflektieren-
den Selbstgabe nicht zu befiirchten. Ganz im Gegenteil stellt sich die Wieder-
gabe als Einheit von Selbst- und Riickgabe dar, deren gesamte Aktiva sie als
Passiva auf sich vereint und aktiv bestatigt.

Dieser Uberschwang der absoluten Selbstgabe ist reines Sein, das sich darin
selbst als einzelnes entgegennimmt. Genau besehen ist die Wiedergabe aber als
Sein schlechthin das Sein dessen, was sie selbst nicht ist, da sie sich weder ex-
pressiv behauptet noch reflexiv erstattet und daher auch nicht als der absolute
Austausch selbst bezeichnet werden kann: Zur reinen Wechselgabe braucht es
keine Wiedergabe, und das, wodurch die Wechselgabe ist, statt sich vielmehr
aufzuldsen, ist von ihr selbst zu unterscheiden. Das wirft die Frage nach dem
Verhiltnis auf, das Bestitigung und Selbstbestimmung unterhalten, wenn sich



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 197

die Wiedergabe dem expressiven Wesen der reflexiven Selbstgabe gegeniiber
wie durch Wesenlosigkeit auszeichnet. Das Wesen der Wiedergabe geht nun
darin auf, in selbstloser Weise das sein zu lassen, was die Selbstgabe samt ihrer
immanenten Reflexion ist, sowie mit der Bestdtigung der Selbstgabe iiber die
Riickgabe hinaus auch diese Einheit zu bestitigen. Damit ist die Wiedergabe,
wie Bruaire treffend ausfiihrt, das ,,reine Gedichtnis® dessen, was sie selbst
nicht ist, dafiir aber voraussetzt und bestitigt. ,,Gedédchtnis“ bedeutet ja genau
die Anwesenheit eines Vergangenen als Prisens, wobei diese Gegenwartigkeit
von dem Gehalt unterschieden ist, durch den sie selber ist. Das Absolute des
Geistes betreffend, und das heifit im ontologischen Bereich schlechthin, kann
das aber nur heiflen, dafl die Wiedergabe das Préisens dessen ist, was durch sie
préasent ist und wodurch sie selber prisent ist, weil sie durch ihre rein bestiti-
gende Wirkung und somit auf passive Weise das ist, was sie an Vorausgesetztem
wiedereinsetzt; sie ist das, was sie bestétigt (ndmlich absolute Reflexion), wih-
rend sie durch den Ausfall eigener Expressivitit und Reflexivitit gleichzeitig
von ihrer Voraussetzung unterschieden bleibt.>* Thr Wesen besteht also dahinge-
hend aus dem ihrer Voraussetzung, daf3 sich das expressive Wesen der reflektier-
ten Selbstgabe in Wiedergabe als eigene Gegenwartigkeit, das heif3t als anderes,
wiewohl Nicht-Verschiedenes erhilt, und in dieser ,,Differenz*“ — dem Sein des
Wortes — die Wiedergabe selbst sich als Eigenes erhiilt.

Weil die vorbehaltlose Selbstgabe des Absoluten in sein Wort nicht an ihrer
Riickgabe scheitert, sondern sich mit ihr in Wiedergabe ,,gedéchtnishaft™ erhilt,
und das Absolute in dieser ,,Zukunft“ (bzw. in diesem absoluten Préisens) ei-
gentlich erst zu wirklicher Selbstvergegenwartigung findet, ist die Wesensmit-
teilung zwar erst kraft Bestitigung ganz, ohne jedoch eine Wesensmitteilung sei-
tens der Wiedergabe einzuschlieBen. Nur Selbst- und Riickgabe teilen einander
wechselseitig mit, wobei sich der Uberschwang der Selbstgabe mitsamt der im-
plizierten Riickgabe tiber sich selbst hinaus mitteilt und damit das Sein der eige-
nen Selbstmitteilung als Wort begriindet. Dieses Sein der Selbstgabe des Abso-
luten in sein Wort ist aber nicht das vorausgesetzte Wort selbst, sondern die
Wiedergabe, die sich aus der Wesensmitteilung der reflektierten Selbstgabe sol-
cherart empfangt, da3 sie durch Bestitigung Anteil an diesem Wesen hat, ohne
dessen Vollziige zu wiederholen. Das Sein des Absoluten, das sich durch das
Wort und zugunsten des Wortes von sich selbst unterscheidet, schlégt sich ab-
schlieBend als ein Nicht-Anderes, ein Drittes ontologisch nieder, das sich als
Hypostase nicht eigens zu bestitigen braucht, weswegen das bestitigende Wesen
der Wiedergabe tatsichlich als ,,Entleihung® bezeichnet werden kann.*

3% Vgl. EE, 186: ,,il (sc. der einzelne Geist) est mémoire pure de ce qu’il n’est pas et présuppose en
le confirmant. Ce qui signifie qu’il est ce qu’il présuppose, comme présupposition qu’il pose, re-pose :
I’initiative paternelle du don de soi et son immanente réflexion (...) Mais indemne de réflexion
en soi, a soi, de ce qu’il donne, il est la réflexion absolue de 1’Autre en son principe, portant
I’offrande restitutée (sic) de I’Engendré a la manifestation confirmée, étant pure Lumiére de son Sens.*
35 Vgl. EE, 186: ,,Mémoire pure, comme présence a soi de ce qui n’est pas soi, essence empruntée
pour qu’étre en soit confirmé.”



198 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

,»Gedéchtnis* bertihrt aber nicht von ungefihr den wissentlichen Gehalt der ab-
soluten Selbstanwesenheit. Das Absolute erkennt sich ganz in seinem Wort und
gewinnt durch dessen aktive Reflexivitit vollkommenes SelbstbewuBtsein. Die
Wiedergabe, die alle Tatigkeit des Absoluten insofern vollendet, als sie dessen ak-
tive Selbstmitteilung passiv in sich schlie3t und durch Bestétigung im Sein erhalt,
ist von daher auch als BewuBtseinseinheit des absoluten Selbst zu verstehen, wobei
die Wiedergabe ,,Gedéchtnis“ dieses Selbst ist, das sich aus diesem fraglos auch
bewuBt entgegennimmt.®® An dieser Stelle miissen Bruaires Ausfiihrungen der
Vollstédndigkeit halber allerdings um einen wichtigen Aspekt ergénzt werden: Die
Wiedergabe kann in ihrer Differenz wohl einzig beanspruchen, BewuBtsein nicht
nur ihrer Voraussetzungen, sondern auch ihres eigenen Hervorgehens aus Selbst-
und Riickgabe zu haben. Dem wissentlichen Gehalt nach unterscheidet sich die
Wiedergabe kraft der Riickgabe von der urspriinglichen Selbstgabe sowie von der
Passivitdt und Aktivitit des wiedereingesetzten Wortes durch dessen Bestitigung,
denn die bestétigende Instanz hat nicht nur Bewuftsein von dem, was sie bestatigt,
sondern auch BewuBtsein ihres Bestétigens selbst! Wegen der Wiedergabe als Be-
wuBtseinseinheit des Absoluten ist dann jedoch von einer ,Mitteilung®™ dieses
privilegierten BewuBtseins an das Absolute auszugehen, das sich selbst im Be-
wuBtsein der Wiedergabe effektiv erhilt und also darin einholt, ohne eine reflexive
Tatigkeit der Wiedergabe eigens dafiir bemiithen zu miissen. Damit wire eine
fruchtbringende* Tétigkeit des einzelnen Geistes denkbar, die in vollendender
Weise zur gottlichen Perichorese beitriige, ohne das Wesen selbst zu veréndern.>’

Als Bestitigung der absoluten Selbstgabe des unendlichen Geistes in sein
Wort und Wiedereinsetzung des Wortes tiber dessen vollkommene Zuwendung
zum Ursprung hinaus ist die Wiedergabe wie die ontologische Zasur, die sich
mit thren Voraussetzungen zu dem einen, unendlich positiven Akt vereint, in
dem sich das Absolute in Verdoppelung seiner vorbehaltlosen Expressivitit be-
statigt. Besteht der absolute Seinsakt im vollkommenen Austausch eines wech-

% Vgl. EE, 186, Anm. 1: ,,Répétons Bergson : ,Conscience signifie mémoire*, le soi du savoir de
soi étant présupposé. La conscience de soi de I’Esprit, ,troisieme* personne, est par mémoire du Soi
qu’il n’est pas pour le faire étre.” Die unendliche Reflexivitit des Prinzips wird auch durch das ge-
zeugte Wort bewirkt, so daBl die Wiedergabe wiederum Mitteilung des einen Wesens an den Geist
ist, die der aktiven Bestéitigung durch den Geist bedarf.

57 Vgl. GléBer, Verweigerte Partnerschaft?, 226: ,,indem der Geist in der Diskretion seines Gabe-
seins und seines Gebens nicht wiederum das géttliche Wesen mitteilt, ist er im Wissen um seinen
Hervorgang aus dem Vater und dem Sohn sowie in der Kommunikation dieses Wissens an den Va-
ter und den Sohn das eine individuelle und doch gemeinsame BewuBtsein Gottes, die personale, sich
wissende Liebe Gottes.” Vgl. auch ders., Religionskritik, Glaubensbegriindung und interreligidser
Dialog, 195: ,,Auf diese Weise konnte in etwa versténdlich werden, daB auch die Einheit des Be-
wuBtseins und des Wirkens Gottes nicht Sache eines Wirwesens, sondern eine personliche Ange-
legenheit ist, ndmlich der Person des Heiligen Geistes. Dieser weifl um die Zeugung des Vaters, die
Riickwendung des Sohnes, seinen eigenen Hervorgang durch die Hauchung sowie um seine bestiti-
gende Zuwendung zum Vater und zum Sohn. Er nimmt sein Wissen vom Vater und vom Sohn und
teilt es diesen in der Einheit mit seinem eigenen Wissen mit. Nicht das Wesen miifite in dquivoker
Verwechslung des principium quo und der principia quae zum Tréger der Einheit des gottlichen Be-
wultseins und Wirkens erklart werden.*



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 199

selseitigen Gebens, so ist das reiterierte Geben nicht blof3 ,,neuerliches, riick-
gabeloses Geben, sondern vielmehr der absolute Seinsakt, insofern er ist (ipsum
esse inquantum esse). Ohne Wiedergabe keine Gabe, kein Sein, kein Akt. Im
Hinblick auf die SelbsterschlieBung des Absoluten darf man vielleicht noch hin-
zufiigen: Ohne Wiederposition keine Exposition, wobei sich diese Aussage
durchaus noch iiber den Nachvollzug der einen, dreifach individuierten Selbst-
gabe hinaus weiterverfolgen und verallgemeinern 1af3t.

DaB nidmlich die Identitdt des Absoluten erst durch das diskrete Plus der
Wiedergabe Geltung beansprucht und dieser effektive Anspruch nichts anderes
ist als die Selbstaussage des Absoluten in sein Wort, das hallt geradezu in dem
nach, worin die ganze Eindeutigkeit der Sprache besteht. Das wechselseitige
Verhiltnis von Selbstbestimmung und Bestéitigung des Absoluten, das die eine
Selbstgabe als Wort etabliert, fiihrt sich als innere Bedingung aller positiv aus-
gesagten Bestimmtheit weiter, es ,,verldngert sich und driickt sich in der Posi-
tivitdt einer jeden Begrifflichkeit aus, eines jeden Identitétsbegriffs, der seinen
absoluten Anfang, seine Wurzel und sein permanentes Prinzip in der absoluten
Expression hat. Nichts autorisierte sonst, die Identitit eines Begriffs als Sinn
auszusagen, der ist.*>® Wie sich Selbst- und Riickgabe nicht wechselseitig aufls-
sen, sondern kraft Wiedergabe zur tatsdchlichen Identitit des Absoluten verbin-
den und diese sich somit nur dank ihrer Bestéitigung in ihrem expressiven Wort
behauptet, so verlangt auch jedes weitere Identitdtsurteil noch tiber die Identitét
als solche hinaus nach dem Eigenwert des entscheidenden und doch so un-
scheinbaren ,,ist“. Das liegt wohl der klassischen Ideenlehre zugrunde: Begriffe
sind nur darum notwendig, weil sich in ihnen Ideen durchsetzen, deren Sinn und
ganze Eindeutigkeit diese aus ihrer unwandelbaren Identitét beziehen. ,,Gleich-
heit* etwa wird nicht aus Ungleichem gewonnen, noch iiberhaupt aus verging-
lichen Dingen, die niemals ganz gleich sind, sondern erlaubt erst diese Beurtei-
lungen. Identitdtsurteile setzen aber wiederum das voraus, wodurch Identitdt
selber ist und sich als solche behauptet, denn Identitét bedarf fiir die Unabweis-
barkeit ihres Anspruchs noch der Bestitigung in ihrem eigenen Sein.>’ Es ist
somit das schlichte Sein, das die Kopula ,,ist* bezeichnet, welches das ganze Ge-
wicht einer behaupteten Identitdt ausmacht, ohne deren Gehalt jedoch das min-
deste hinzuzufiigen. Ganz im Gegenteil setzt die rein bestitigende Seinsinstanz
fiir sich selbst die positive Bestimmtheit voraus, die sie bestitigt.

Alles was ist, jedes Sein bezeugt noch eine Prisenz, die allem Sein zugrunde
liegt und von diesem jeweils unterschieden ist. Jede positiv bestimmte Wirklich-
keit, auch die endliche, geschaffene Geistsubstanz, die sich selbst gegeben ist, um

8 EE, 187.

39 Vgl. Platon, Phaidon 74 a—75 c. Reminiszenz, die das apriorische Vorwissen seinem Gehalt nach
zur Geltung bringt, impliziert als Seinserkenntnis den rein geistigen Akt, durch den das Sein selber
ist und zu seinem Ausdruck findet. Seinsaussagen, die sich durch begriffliche Notwendigkeit aus-
zeichnen, haben somit ihr Modell im ontologischen Argument, das mit der vorbehaltlosen Selbst-
aussage des Absoluten auch das notwendige Sein der absoluten Reflexion iibersetzt, vgl. EE, 21 mit
Anm. 1, 187 f.



200 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

sie selbst als Subjekt zu sein, hat diese reine Seinsinstanz zur Bedingung der eige-
nen Gegenwartigkeit, weil die Identitdt des sich selbst gegebenen Seins noch das
reine Sein benétigt, um das zu sein, was sie ist. Ihren Seinsgrund hat die mensch-
liche Existenz somit nicht in einer unauthdrlichen Wiederholung des Schopfungs-
aktes (was auf dessen Verzeitlichung als creatio continua hinaus- bzw. der Gabe
zuwiderliefe), sondern in der reinen Aktualitit des esse simpliciter, das jedem Sein
erst verleiht, tiberhaupt und das zu sein, was es ist. Das stoft sich mit dem anfangs
dargestellten Ursprung des endlichen Geistes ,,vor der Bestitigung des Wortes
nur unter der absurden Voraussetzung, dafl man sich den einen Seinsakt des abso-
luten Geistes in zeitlicher Ausdehnung vorstellt. Die Moglichkeit des mensch-
lichen Gabe-Seins, das seine Identitit in verbleibender Differenz zur absoluten
Identitdt hat, liegt ausschlielich in der Seinsmichtigkeit der noch nicht durch
Wiedergabe bestitigten Selbstgabe, wihrend die kontinuierliche Existenz der end-
lichen Gabe noch das ,,Mehr* als die Gabe selbst benétigt, das als reines Sein die
Existenz bestitigt. Das, was das endliche Gabe-Sein ist, wird erst durch die rein
geistige Seinsinstanz zur eigenen Gegenwartigkeit erhoben. Und nur weil diese
auch das Wort bestitigt, nimmt sich das menschliche Sein als Schépfung im Wort
entgegen und ist die sich selbst gegebene Gabe freier Geist, ohne Gott zu sein.

Die Frage nach dem Sein als solchem hat bekanntlich zur Formulierung der
beriichtigten ,,ontologischen Differenz* gefiihrt, bezeichnenderweise jedoch
keine Antwort erhalten; das liegt sicherlich an der Verwechslung oder willkiir-
lichen Gleichsetzung des Seins an sich mit Unbestimmtheit, die von einem pu-
ren Nichts kaum zu unterscheiden ist. Dieser Gleichsetzung liegt nicht erst die
dogmatische Fixierung von Bestimmtheit auf Phdnomenalitit, sondern schon
von jeher Plotins Weigerung zugrunde, das Eine als selbstbestimmten Geist
zu begreifen: Man erféhrt nichts iiber das ,,Sein des Seienden®, weil auch das
systematisch verfehlte Sein des zuhdchst Seienden nur selbstgefillige Sprachlo-
sigkeit weckt. Damit bzw. wegen des ganz und gar unberiicksichtigten Verhélt-
nisses, das positive Bestimmtheit und Bestétigung nicht nur im selbstbestimm-
ten Absoluten unterhalten, féllt der Vorwurf der ,,Seinsvergessenheit* auf seinen
Urheber zuriick. Befreit man aber die Frage nach dem Sein, das nur Sein ist, von
diesem mystifizierenden Erbe negativer Theologie, kann die ,,ontologische Dif-
ferenz® durchaus Sinn machen: Dann hat sie ihre Wahrheit ,,in der Differenz des
Geistes, der nur Geist ist, der nur Sein ist, und der allein das Sein von allem, was
ist, bestétigt. Sein dessen, was ist, Anwesenheit dessen, was anwesend ist, ist er
der Geist im gottlichen Geist, Geist im Absoluten seiner selbst, aus dem heraus
er jedes geistige Sein und jedes Sein fiir den endlichen Geist bestitigt.“®" Mit
anderen Worten unterscheidet sich das Sein schlechthin nicht vom hdochsten
Seienden, sondern ist dessen innere, hypostatische Differenz: Die ,,ontologische
Differenz* ist null und nichtig und ihre Problematisierung vollkommen bedeu-
tungslos, wenn sie irgendein Sein bedeuten soll, das Gott nicht ist.

%0 EE, 189f. Zur vielbeanspruchten ,,ontologischen Differenz‘ und ihren Defizienzen vgl. PM, 5 ff.



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 201

Diese letzte BloBlegung okkulter Theologie im Herzen der Philosophie be-
starkt Bruaires These eines undurchschauten Ineinanders beider Disziplinen. Ist
das wechselseitige Verhéltnis jedoch etwas aufgehellt, leuchtet nicht nur die
grundsitzliche Konvergenz von allgemeiner und spezieller Metaphysik auf; auch
das konstruktive Zueinander von Philosophie und Theologie, das Bruaires An-
sitze auszeichnet, fithrt zu Ergebnissen, die nun in ihrer ganzen Tragweite deut-
lich werden. So hat die sinnvolle Rede iiber den absoluten Geist, der allein Ur-
sprung und Ziel der menschlichen Existenz sein kann, aus der Analyse der Gabe
des endlichen Geistes heraus auf ein unendliches Geben im Absoluten selbst ge-
schlossen und ist mit dem Begriff der Gabe auf den Inbegriff des Seins schlecht-
hin gestoBen. Nicht zuletzt hat sich erwiesen, daf3 der endliche Geist, wenn er in
iibersteigendem Denken (per viam eminentiae oder excellentiori modo) seinen
Ursprung als sein einzig mogliches Ziel versteht und sich auf diese doppelt be-
zeichnete Endlichkeit besinnt, sich selbst als personlich Unerfiilltes eigentlich
nur dadurch begreift, dafl er mit der absoluten Freiheit den Begriff einer person-
lichen Seinsfiille erreicht, die nicht erst darin personlich ist, daB3 sie ihn erfiillt.
Das ist ein erkenntnistheoretisch hochst folgenreicher Hinweis darauf, daf3 die via
eminentiae vielleicht nicht so sehr ein sich tibersteigendes als vielmehr ein ab-
steigendes Denken ist, das sich nur als absteigendes wirklich iibersteigt.®! Wie die
menschliche Existenz sich nur darum in der Ewigkeit vollendet, weil die endliche
Gabe aus Ewigem stammt und menschliche Geschichte letztlich eine Ableitung
ewiger Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft ist und selbst Spuren der Ewigkeit
aufweist, oder die Gabe des endlichen Geistes ihren Verstehenshorizont im Abso-
luten hat, das sich als absolut freies Geben selbst erschliefit und daher als solches
verstehen 146t, so wird auch jede Erorterung der unendlichen Personalitét des Ab-
soluten nicht so sehr von der endlichen Personalitét des Menschen ausgehen, als
vielmehr umgekehrt den Weg von der absoluten Personalitit zu der Gabe end-
licher Personalitdt nehmen. Mit anderen Worten geht jede Analogie hier von
,,oben* aus: Der Mensch ist Person, weil es ihm gegeben ist, Person zu sein.®? Das
schlieB3t nicht aus, daf3 aus dem rechten Verstindnis der endlichen Person heraus
wiederum Korrekturen an etwaigen Fehlverstindnissen der absoluten Person an-
gebracht werden konnen, wobei diese nicht gleich an die Erkenntnisgrenzen sto-
Ben miissen, die nur die Analogie von ,,unten* betreffen. Weil das Selbstverstind-
nis der endlichen Gabe an der Erkenntnis des Gebers héngt, Erkenntnis und Sein
somit Geschenkcharakter haben, der Mensch sich selbst aber niemals vollig
transparent ist und jede Aktualisierung des personlichen Seins hinter diesem zu-
riickbleibt, ist allerdings auch nicht zu erwarten, daf} sich die unausschopfliche
Selbstgabe des Absoluten vollstindig in menschliche Rede iiberfiihren 14f3t.

1" Zur Idee einer positiven Philosophie als ,,philosophia descendens* in Schellings ,,Philosophie der
Offenbarung* (1841/42) vgl. Hogrebe, Pradikation und Genesis, 124.

92 Vgl. EE, 161f.: ,,si nous voulons parler d’analogie, c’est & condition de préciser que 1’ Absolu de
I’esprit est vérité de I’étre personnel, et qu’il ne nous est donné d’étre une personne que dans 1’exacte
mesure ou il nous est donné d’€tre esprit, ou notre esprit est étre-de-don.*



202 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

Trotzdem sollte unendliche Personalitét nicht hinter die endliche zuriickfallen:
Die Bestimmung der endlichen Gabe als konstitutiver Selbstbezug eines leben-
digen Substanz-Subjekts, dessen schon personales Sein die unausschopfliche, ex-
pressiv-reflexiv verfafite Grundlage aller seiner Vollziige bildet, bewahrt nicht nur
vor gefahrlichen Verkiirzungen integren Menschseins, sondern hat in dieser Per-
spektive auch besondere theologische Relevanz.

Wenn sich also das Absolute als unendlicher Geist erweist, dessen freie Seins-
macht in vorbehaltlosem Geben besteht und in expressiver Selbstgabe und refle-
xiver Riickgabe aufscheint, wobei sich die Selbstgabe mitsamt der Riickgabe
iiberschreitet, in der bestitigenden Wiedergabe vor dem eigenen Scheitern be-
wahrt und zur vollkommenen Selbstbehauptung im eigenen Wort findet, so ist es
nicht mehr als das Absolute zu benennen, sondern als der Absolute, der sich
kraft seines dreifach differenzierten, wesentlichen Selbstgabe-Seins endlichen
Personen in seiner unendlichen Personalitdt zu verstehen gibt, ganz abgesehen
davon, dal} sich das dreifach differenzierte Geben mit dem christlichen Be-
kenntnis zu den drei gottlichen Personen deckt. Der eine Gott wird im Gegensatz
zu Vater, Sohn und Geist eher selten als Person namhaft gemacht, obwohl er im
Grunde stindig als solcher aus- und angesprochen wird. Es ist sehr bezeichnend,
daB sich in den meisten trinitdtstheologischen Traktaten statt dessen weiterhin
die Rede von dem einen gottlichen Wesen durchhilt. Scheinbar ist die Dreiper-
sonalitdt Gottes im Vergleich zu seiner Einpersonalitit deswegen kein Problem,
weil Person als Relationsbegriff gilt, der Vielheit impliziert, was auf den einen
Gott als Personalitit bezogen daher eine notwendige Relationierung zu dessen
Schépfung und Offenbarung bedeuten miifte.%® Aber das ist ausgeschlossen:
Der Schopfer ist auch ohne seine Schopfung ganz er selbst, weil er nicht aus
Notwendigkeit Schopfer ist, und wenn er sich wirklich seinem Geschdpf offen-
bart, dann wohl so wie er ist, also unabhéngig von seiner Offenbarung. Weder ist
Offenbarung Bedingung ihrer selbst noch das Wirken Gottes aus einem ein- oder
apersonal verstandenen Wesen abzuleiten. (Die Zuschreibung von Schopfung
und Offenbarung an eine einzelne gottliche Person unter Absehung von den an-
deren verbietet sich von selbst. Wenn, so ist es der ganze Gott, der sich offenbart.
Und die Relationalitét nur einer Person wére mit den beiden anderen Personen
nicht mehr zu vermitteln, es sei denn iiber das gemeinsame Wesen, was wieder-
um der exklusiven Attribution widerspriche.) Zudem ist deutlich geworden, daf3

% Vgl. die Einschriinkung der ,,Personalitiit des gdttlichen Geheimnisses* auf liebevolle ,,Zuwen-
dung* (D. Sattler, T. Schneider, Gotteslehre, in: T. Schneider [Hrsg.], Handbuch der Dogmatik, Bd. 1,
Diisseldorf 21995, 51-119, 110) und die schon &ngstliche Vermeidung des Wortes ,,Person* bei an-
sonsten durchaus personaler Beschreibung des gottlichen Wesens (vgl. J. Werbick, Trinitétslehre, in:
Ebd., Bd. 2, 481-576). Diese Zuriickhaltung liegt wohl nicht an der arianisch-antitrinitarischen Be-
stimmung des einen Gottes als Person durch den Sozinianismus. Zu den Versuchen, Personalitit als
Relationierung Gottes durch die geschaffene Welt zu verstehen, vgl. Tilliette, Le Christ de la philo-
sophie, 158-164, 183-189 (Sohn wird erst durch Inkarnation, Geist erst durch Kreuzestod Christi
wirklich personal). Belege fiir die Konsequenzen bei GlaBer, Verweigerte Partnerschaft?, 187 f. (von
Christus geldstes Wirken des Geistes als Prinzip der kirchlichen Institution), 238 f. (,,Sich-Téten-
Lassen‘ Jesu als versohnende Negation der Negation).



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 203

bei aller Verwiesenheit der Gabe auf den Geber keine seinshafte Relation im
Sinne eines Austausches zwischen beiden besteht. Endliches Sein hat sich selbst
in substantieller Unabhéngigkeit zur Gabe, um fiir sich zu sein. Aber die end-
liche Gabe kann sich weder durch Selbstauthebung zuriickgeben noch dem Ge-
ber Sein mitteilen. Darum gibt sie sich in angeborener Freiheit weiter. Wenn die
Gabe in freier Selbstannahme sich selbst und andere erreicht, sucht sie darin
nach eigener Anerkennung und bewegt sich in dieser und durch diese hindurch
auf ihre letzte Bestdtigung zu. Selbstbezug und Weitergabe machen somit die
Personalitét des lebendigen Substanz-Subjekts aus, wobei diese sich nicht in ih-
ren Aktuierungen erschopft. Wihrend also die Erwartung, dem Geber wiederzu-
begegnen, als realistische Hoffnung begriindet werden kann, nach dem Tode am
ewigen Sein des Absoluten teilzunehmen, ohne daf3 die Gabe ihr personales Sein
einzubiiflen hitte, stellt sich jede zwischenmenschliche Begegnung als Kommu-
nikation ohne Kommunion dar, weil sie zur Ebene des Seins kaum bzw. nur par-
tiell vordringt und immer nur das gibt, was die einzelne Gabe nicht ist. So ist
Personalitét auf der Seite der Menschen neben dem ohnehin nicht vollig trans-
parenten, obgleich konstitutiven Selbstbezug beileibe nicht als so grundlegend
relational zu verstehen, wie im Absoluten selbst, dessen Innerstes reine, seins-
hafte Selbstgabe und darin kommunionales Geschehen ist. Deswegen sind Theo-
rien der Interpersonalitéit des Menschen auch nicht ohne weiteres auf das In- und
Zueinander der géttlichen Personen zu iibertragen.®

Der absolute Geist ist somit nicht Person in Relation zu einem anderen, son-
dern ,,personlicher Geist in sich selbst und — der Wechselseitigkeit ontologischer
Relationen nach, die er fiir und durch sich selbst ist — Relation in sich selbst*,®
wobei die eine, dreifach differenzierte Selbstgabe jedes innerliche Getrenntsein
ausschliefit und in Gott nichts wie aus einer urspriinglichen Fraktur erst wieder
zusammengefiigt werden miifite, so als ob Relationen durch die Amalgamierung
von Briichen entstiinden. Genauso wenig wird es sich beim wesenhaften Geben
um irgendwelche Modifikationen einer iiberrelationalen Einheit handeln, denn
die eine Selbstgabe besteht aus der Verschrinkung ihrer drei jeweils vorbehalt-
losen Individuierungen. Allerdings nennt Bruaire das ,,Person, was in der theo-
logischen Tradition als das ,,Wesen* oder die ,,Natur” bezeichnet wird, und faf3t
die grundlegende trinitarische These folgendermallen zusammen: Gott ist in sei-
ner Einheit und in seiner Dreifachheit personal, wie er auch in der Einheit seiner
absoluten Personalitdt und als dritte Person Geist ist. Integres trinitarisches Den-
ken wird darum nicht die Dreipersonlichkeit gegen die Einpersonlichkeit aus-
spielen, sondern die notwendige Wechselseitigkeit beider Aussagen berticksich-

% Im Unterschied zur vorbehaltlosen Selbstgabe, die Ein- und Dreipersonalitit Gottes wesenhaft
auszeichnet, bewahrt menschliche Intersubjektivitit, so lange sie nicht durch Partizipation an Gottes
eigener Natur vermittelt ist (vgl. 2 Petr 1,4), eher den urspriinglichen semantischen Befund von Per-
son als Maske (Prosopon): ,,I’autre ne s’exprime qu’en gardant son secret : la relation personnelle ne
se tente qu’entre les masques (EE, 162).

65 EE, 163.



204 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

tigen: ,,Gott ist durch die Dreifaltigkeit der Personen personlich; Gott ist drei-
personlich, weil er eine Person ist.“%

An diese These einer wechselseitigen Bezogenheit von Ein- und Dreiperso-
nalitét reicht der oft erhobene Einwurf, das gottliche Wesen werde abstrakt und
dinghaft verstanden, nicht heran. Ferner geht sie tiber die oberflachlich-exklu-
sive, das heiflt unsinnige Alternative hinaus, ob die in der gdttlichen Natur sub-
sistierenden Relationen im eigentlichen Sinne (in recto) als Personen bezeichnet
werden diirfen, wohingegen die gottliche Natur selbst nur ,,Person® durch Ver-
mittlung (in obliquo) der drei Personen sei, oder nicht vielleicht doch besser
umgekehrt. Ein Entweder-Oder ist hier zweimal falsch. Wéahrend der zweiten
Moglichkeit Haresiegeruch anhaftet, weil die einseitige Ausfaltung der Dreiper-
sonlichkeit aus einem (zumeist endlich-personal verstandenen) Wesen entweder
zu vier Gottern fihrt, oder aber die drei Personen zu blof3en Modalititen des ei-
nen Gottes verblassen miissen (mit der subordinatianistischen Variante von
seinsmindernden Emanationen aus der im Vater urspriinglich realisierten Ein-
heit Gottes), entgeht die erste nur knapp dem Verdacht, einen schleichenden Tri-
theismus zu begiinstigen, weil nicht deutlich wird, was es denn mit dem einen,
den drei Personen gemeinsamen Wesen auf sich habe, auler Bodensatz und
kleinster gemeinsamer Nenner von Vater, Sohn und Geist zu sein.

Die Einzigkeit Gottes wie auch die Wirklichkeit der Personen hdangen an dem
Axiom, daf3 jede Person der eine Gott ist, und ihnen unterschiedslos alles eins
ist, soweit nicht ein Gegensatz der Beziehung besteht (Anselm: /n Deo omnia
sunt unum, ubi non obviat relationis oppositio). Die drei Personen unterhalten
somit weniger Beziehungen, als dal} sie vielmehr ihre Ursprungsverhéltnisse
sind, die sich voneinander deutlich und real, vom gemeinsamen Wesen aber
nicht absolut (secundum absolutum), sondern lediglich der Ordnung ihres Her-
vorgehens nach (respectivum) unterscheiden. Ist nun jedoch das géttliche Wesen
nur iiber den Umweg der in ihm subsistierenden, nicht-akzidentellen Relationen
personal, stellt sich die Frage, woher denn die Personen selbst wiederum das
nehmen, was sie sind und einander in ihrem Beziehungsgefiige mitteilen. Doch
nicht etwa aus der jeweils realisierten Deitas? Soll die Einheit der Personen mit
dem Wesen durch ihre Subsistenz im gottlichen Wesen gewdhrleistet sein, darf
der Eindruck nicht entstehen, als konstituierten erst die Lebensvollziige der Per-
sonen das ihnen gemeinsame Wesen nach Art eines Zusammenschlusses.

Vorschnell wird die Ablosung der Trinititslehre von der Heilsgeschichte ange-
prangert und eine bessere Darstellung der ,,immanenten Trinitét von ihrer Riick-
bindung an die ,,6konomische* erhofft. Um denkerisch einzuldsen, wie sich Gott
seiner eigenen Wirklichkeit entsprechend zum Menschen verhilt, miifite aller-
dings schon Klarheit iiber den je eigenen Beitrag der Personen (actiones sunt sup-

% EE, 166. Das unendlich personale Wesen ist dreipersonlich. Unendliche Reflexion ist dann auch
Sache des Sohnes, und Vater und Sohn sind ein einziges Prinzip der Hauchung des Geistes, der ihre
souverdne Bestitigung in Person ist, vgl. DS 850 (2. Konzil von Lyon tiber den Hervorgang des
HI. Geistes), DS 1300 (Konzil von Florenz, Dekret fiir die Griechen).



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 205

positorum) in bezug auf das gottliche Wesen und damit in bezug auf das Zu- und
Voneinander der Personen iiberhaupt herrschen. Wo dem nicht so ist, droht die Un-
teilbarkeit des dreifaltigen Gottes in allen seinen Werken nach auflen (opera Trini-
tatis ad extra sunt indivisa) sich zu einem unvermittelten Teamwork von drei di-
stinkten Wirkweisen aufzuldsen, deren jede dort beginnt, wo die andere authort.®
Das Bekenntnis zur Dreifaltigkeit als dem Prinzip, in dem die géttlichen Personen
(principia quae) kraft ihrer Wesensgemeinschaft (principium quo) je ihr Proprium
wirken, wird im Ausgang von der ,,0konomischen® Trinitdt offenbar genauso we-
nig eingeholt wie von der als abstrakt gescholtenen ,,immanenten* Darstellung
her. Statt die Einheit des Wirkens der drei Personen mit der jeweils unverwechsel-
baren Funktion einer der Personen zu vermitteln, lavieren Appropriationen mitun-
ter zwischen dem einen Wesen und den drei Personen hin und her, und Attributio-
nen zdhlen auf, was die eine Person gemacht hat, ohne da3 die beiden anderen
daran beteiligt scheinen. Diese Unsicherheit spiegelt aber eine grundsitzlichere
Schwierigkeit wider: Wenn der eine Gott wirkt, darf dieser Einheit nicht eine ein-
zelne Eigenschaft (proprietas) ihres Wirkens zukommen, weil sie ansonsten als
vierte Person neben den drei anzusehen wire. Die drei Personen miissen aber mit
ithren Proprien eine Einheit in ihrem Wirken darstellen, weil sich ansonsten das,
was wirkt, als Teil einer nicht zur Einheit vermittelbaren Dreiheit ausndhme.

Das ungeklérte Verhéltnis, das sich zwischen dem gottlichen Wesen als ge-
meinsamem Medium und den drei Personen als Handlungstragern entspannt, ist
vermutlich so lange nicht spekulativ zu erhellen, als noch ein unbereinigtes und
iiberkommenes Dilemma besteht, das von auen an die Theologie (und das Herz
des christlichen Glaubens) herangetragen wird. Letztlich steht hinter der wech-
selseitigen Unmoglichkeit, das Wesen und die Person jeweils im Ubergang vom
einen zum anderen zu erreichen, das bedenkliche Ansinnen, etwas von seinem
Gegenteil aus verstehen zu wollen, so als ob sich Eigenschaften von Eigen-
schaftslosigkeit her erschlossen oder umgekehrt. DaB {ibrigens die Mif3deutung
des Wesens als Einfachheit der Leere nicht gerade den Monotheismus erhebt, ist
ohnedies klar. Damit scheint allen Schwierigkeiten, die Personen mit der gott-
lichen Natur zu vermitteln, die wechselseitige Preisgabe von Substanz und Sub-
jekt (bzw. Sein und Akt) zugrunde zu liegen, die so modern wie zeitlos ist und
nur schlecht einen ontologischen Terminus mit lebendigen Vollziigen zu-
sammenzudenken vermag. Das 1af3t sich vortrefflich an dem Argument verdeut-
lichen, das der Bezeichnung des Wesens als Person entgegensteht. Wenn aber
,,Person‘ tatsdchlich nur das Individuum bezeichnet, das von anderen Individuen
verschieden ist, wird sich das Individuum nicht nur in Verschiedenheit artikulie-
ren miissen, um seinen personalen Anspruch zu erheben; zwangslaufig wird sich
auch das Gemeinsame der drei gottlichen Personen, die gottliche Natur zu einer
Abstraktion verfliichtigen. Es liegt auf der Hand, dal3 hier ein anderer Person-

97 Vgl. DS 1331 (Schépfung, Inkarnation und Geistsendung, alles geschicht aus dem Vater durch
den Sohn im HI. Geist, drei Proprien, ein Prinzip). Vgl. Glder, Verweigerte Partnerschaft?, 187,
Religionskritik, Glaubensbegriindung und interreligioser Dialog, 196 ff.



206 Philosophie der Schopfung und der Trinitdt

begriff zu instrumentalisieren wére. Schon Bruaires Begriff der endlichen Per-
son als differenzierte Einheit eines Substanz-Subjekts, das sich nicht aus dispa-
raten und einander entgegengesetzten Bestandteilen zusammensetzt, geht aber
iiber die Bestimmung von Personen als konkurrierenden Gréf3en und damit iiber
die unselige Zuordnung hinaus, an der die Trinitétstheologie leidet.

Ironisch muf} stimmen, wie heimisch philosophische Fehlbegriffe von Persona-
litdt in der Theologie sind, und wie wenig das eigentlich bewul3t ist. Der Rahmen,
in dem sich der glédubig-denkerische Nachvollzug der Trinitéit bewegt, ist bekannt:
Er verbindet die klassische Definition der Person (Persona est naturae rationalis
individua substantia®®) mit einem von Aristoteles inspirierten und von der christ-
lichen Theologie nicht vollstindig transformierten Substanzbegriff. ,,Substanz* ist
ein schon bei Aristoteles zwiespéltiger Begriff, dessen urspriingliche semantische
Zweideutigkeit als ,.erste” und ,,zweite” Substanz den einen Gott zu zerreilen
droht, was schon in Ubersetzungen deutlich zutage tritt: Meint Substanz das ,,We-
sen” (Ousia, substantia, spater trinititstheologisch enger mit essentia wiedergege-
ben), wiederholt dieser Begriff schlicht die boethianische natura rationalis, die so-
mit nur als individuelle der Tautologie entgeht. Individuelle, durch Verniinftigkeit
vollkommen bestimmte Substanz ist aber mit Sicherheit nicht das, woran Aristote-
les gedacht hat. Das hat Konsequenzen: Bezieht sich Substanz auf , Individuum®
(Hypostasis, substantia bzw. subsistentia), verlagert sich die Bedeutung von Sub-
stanz auf das hin, was man eigentlich ,,Subjekt* nennt (Hypokeimenon, substantia
im Sinne von suppositum) und das nur insofern Substanz ist, als damit ein mit sich
gleichbleibender Triger subjektiver Akte gemeint ist.” Alle Schwierigkeiten, nicht
nur die gottlichen Personen mit dem gottlichen Wesen zu vermitteln, sondern auch
genuin menschliches Sein und endliche Subjektivitit zu verstehen, sind hier schon
vorgezeichnet: Subjektivitit erschopft sich rein in nachvollziehbaren Akten, bzw.
Akte begriinden erst ihren Triger. Das Auseinanderrei3en von Substanz und Sub-
jekt hat zu einer unpersonlichen Auffassung des gottlichen Wesens beigetragen,
damit den Substanzbegriff generell herabgewtirdigt und gleichzeitig eine Exaltie-
rung des modernen Subjektbegriffs bewirkt, der als blof3 psychologische Selbst-
verifikations- und moralische Zurechenbarkeitsinstanz allerdings mit ontologi-
scher Entleerung einhergeht. Daraus versandet riickwirkend auch die Rede von
den in Gott subsistierenden Relationen in aporetische Konstruktionen, die das re-
lationale Zueinander der gottlichen Personen ihrer Grundlage berauben.

Im Anschluf3 an Bruaires Begriff der differenzierten Einheit eines unendlich per-
sonalen Substanz-Subjekts ist die eine Selbstgabe in ihrer unendlichen Reflexi-
vitét, die doppelte Positivitdt ist, geeignet, dieses Dilemma aufzuldsen, wobei das
eine, dreifach differenzierte Geben als dreifach individuierte Geistsubstanz durch

% Boethius (1 524), De pers. et duab. nat. c. 3 (PL 64, 1343 f.), vgl. Auer, Person, 18 (,,Person ist
individueller Selbstand einer rationalen Natur®).

% Vgl. Aristoteles, Metaphysik 1017 b (erste Substanz, Hypokeimenon, d.h. einzelnes, Zugrunde-
liegendes bei Thomas von Aquin, STh 129, 2), 1028 b (zweite Substanz, Ousia, d.h. Allgemeines,
STh129,1).



Philosophie der Schiopfung und der Trinitit 207

Einsetzung der personalen Wirklichkeiten von Vater, Sohn und Geist zu bestimm-
ter Klarheit findet. Dankenswerterweise hat Bruaire diese Einsetzung noch selber
vorgenommen, wobei die syllogistische Anordnung nicht stéren sollte: Der ein-
zige, dreifach unterteilte Schluf3, der alle Relationen zueinander in Beziehung setzt,
ist geeignet, den Anschein von aufeinander abfolgenden Figuren zu korrigieren.

Schon die erste Relation des absoluten Geistes definiert sich durch vorbehalt-
lose Selbstgabe: Der Vater ist deren absolute Initiative, die sich dem Sohn in Zeu-
gung mit unendlicher Seinsmacht mitteilt. Durch die wesensgleiche Riickgabe des
Sohnes erhélt sich der absolute Geist (nicht der Vater) als personale Einheit von
Selbstgegenwirtigkeit und Selbstwissen. Dieser Austausch von Selbst zu Selbst
kennzeichnet den geistigen Rhythmus, in dem sich der mit sich identische Gott
(Universalitdt, Allgemeines) in besonderer Weise aussagt (Partikularitit) und zu
Form und verbindlichem Ausdruck findet. Somit macht die Wechselgabe die per-
sonale Einheit des absoluten Geistes aus. Die Gleichwertigkeit beider Bewegungen
setzt aber fiir die positive Wirksamkeit der absoluten Freiheit noch die abschlie-
Bende, riickkehrlose Bestitigung durch den Geist voraus. Zur absoluten Zeu-
gungsinitiative gehort also die bestétigende Instanz, deren Differenz schon im Mo-
ment der véterlich individuierten Selbstgabe aufleuchtet. Der dritte Schlufl hat
daher die disjunktive Anordnung Geist — Vater — Sohn, wobei der Geist seinen Aus-
gang vom Vater fiir den Bestand des Sohnes und den der Wechselgabe nimmt.

Der Geist setzt den Vater als sein Prinzip voraus, geht aus ihm hervor und setzt
gleichzeitig das Wort als gottliche Selbstbehauptung wieder ein. Damit ist auch
die reflektierte Riickerstattung durch den Sohn vorausgesetzt: Der Geist geht aus
Vater und Sohn hervor. Wihrend die Selbstgabe iiber die Riickgabe hinaus be-
statigt wird und das Wort etabliert, unterstreicht dieses wiederum kraft seiner
wiedereingesetzten Gegenwartigkeit den einzelnen Geist. Die wiederbehauptete
Selbstbehauptung beweist geradezu den absolut singuldren Akt der Selbstunter-
scheidung des absoluten Geistes als Differenz des einzelnen Geistes, womit der
Sohn im Hervorgang des Geistes die Stelle des vermittelnden Prinzips ein-
nimmt: Vater — Sohn — Geist (erster Syllogismus).

Diese Relation impliziert ihrerseits die wechselseitige Anerkennung von Vater
und Sohn, die sich ohne die vermittelnde Position des Geistes allerdings auf ein
Nichts reduziert. Durch die Bestitigung der Wiedergabe hat die Wechselgabe aber
nicht nur ihre Wirklichkeit, sondern auch den inneren Kontrast: Die konstitutive
Vermittlung des Geistes (zweiter Syllogismus: Sohn — Geist — Vater) bestétigt die
Zeugung und erlaubt die Unterscheidung zwischen Zeugendem und Gezeugtem.

Der vollstindige dritte Schluf} enthilt die beiden anderen in sich und faltet die
personliche und dreipersonliche Einheit des absoluten Geistes in ihrer ganzen
Fiille aus: (Geist) — Sohn — Vater (Vater) — Geist — (Sohn).

In dieser Anordnung vereinigt sich die Abfolge der drei Schliisse zu einem ein-
zigen Schlufl. Die dreifache Vermittlung einer jeden Person erweist sich als Drei-
heit der personlichen Einheit des Einzigen, der fiir und durch sich selbst sowohl
Prinzip als auch Zweck seiner inneren Vermittlungen ist.



208

Literatur

T. W. ApornNo, Minima Moralia (1951), Frankfurt 1984

Ders., Negative Dialektik, Frankfurt 31982

J. ALFARO, Natura pura, in: LThK2, Bd. 7 (1962), 8091

J. Amiry, Atheismus ohne Provokation, in: Widerspriiche, Frankfurt 1980, 23-33
P. AUBENQUE, Le probléme de I’étre chez Aristote, Paris: PUF 1962

J. Aurr, Person, Regensburg 1979

C. BauemkER, Die christliche Philosophie des Mittelalters, in: AAVV,, Allgemeine Ge-
schichte der Philosophie, Leipzig 1913, 338-431

H. U. voN BaLTHASAR, Karl Barth, Einsiedeln #1976

K. BarTH, Kirchliche Dogmatik, Ziirich 1932 ff.

H. M. BAUMGARTNER, Absolut, Absolutes, in: LThK?, Bd. 1 (1993), 78-80
G. BENN, Mein Name ist Monroe, in: Neue Presse, 21.4.1956, 17

DERrs., Gesammelte Werke, Bd. I, Wiesbaden 1960

M. BieLER, Karl Barths Auseinandersetzung mit der analogia entis und der Anfang der
Theologie, in: Cath 40 (1986) 229-245

M. BLONDEL, I Action (1893), Paris: PUF 1973

DERs., Y a-t-il une philosophie chrétienne?, in: RMM 38 (1931) 599-606
Ders., Lettres philosophiques, Paris: Aubier 1961

H. BLUMENBERG, Die Legitimitét der Neuzeit, Frankfurt 1966

DERs., Substanz, in: RGG?, Bd. 6 (1956), 456458

E.-W. BOCKENFORDE, Freiheit IV-V, in: StL7, Bd. 2 (1986), 704-713

N. Borz, Philosophie IV. Strukturalismus, Diskursanalyse, Dekonstruktivismus, in:
HWP, Bd. 7 (1989), 792-795

T. BorscHE, Sprache 1. Antike, in: HWP, Bd. 9 (1995), 1437-1453
B. Brecur, Kalendergeschichten, Reinbek 1953
E. BREHIER, Y a-t-il une philosophie chrétienne?, in: RMM 38 (1931) 133-162

W. BREUNING, ,,Gott“: Fragen der Theologie an die Philosophie, in: J. MOLLER (Hrsg.), Der
Streit um den Gott der Philosophen, Diisseldorf 1985, 17-35

E. Brito, Dieu et I’étre d’aprés Thomas d’ Aquin et Hegel, Paris: PUF 1991
W. BRUGGER, Philosophisches Worterbuch, Freiburg 1967
J.Brun, La pensée de Hegel selon Claude Bruaire, in: EPh 62 (1988) 309-313

F. BRUNNER, De I’opposition prétendue entre la philosophie et la théologie, in: StPh 45
(1986) 2141

H. BuchnER, Geist, in: HPhG, Bd. 1 (1973), 536546

J.-P. CHaNGEUX, P. RicoEUR, Ce qui nous fait penser, Paris: Odile Jacob 1998

G. CHANTRAINE, Luther et les fondements de la morale, in: La morale (013), 273-293
A. CHAPELLE, Hegel et la religion, 3 Bde., Paris: Editions Universitaires 1963 fF.

Ders., Litinéraire philosophique de Claude Bruaire : De Hegel a la métaphysique, in:
RPFE 115 (1990) 5-12

Ders., Présence de Hegel en France : G. Fessard et Cl. Bruaire, in: RPFE 115 (1990) 13-26
M.-D. CHeNv, Introduction a I’étude de saint Thomas d’ Aquin, Paris: Vrin 1950

J. CoLETTE, Bulletin de philosophie contemporaine. Hegel, in: RSPhTh 49 (1965) 705-719
M. Corvez, Claude Bruaire, Philosophie du corps, in: RThom 68 (1968) 637—644

D. CrystaL, Die Cambridge Enzyklopidie der Sprache, Frankfurt 1995

A. CuaNo, Le désir de Dieu dans ,,I’affirmation de Dieu* de Claude Bruaire, in: RPFE
115 (1990) 27-33



Literatur 209

H. Dexu, Wahrheit und Unwahrheit der Tradition, St. Ottilien 1986

A. DIEMER, Einfithrung in die Ontologie, Meisenheim /Glahn 1959

A.DoBLIN, Sigmund Freud zum 70. Geburtstag, in: Die Zeitlupe, Olten u.a. 1962, 80—88
D. DuBARLE, Dieu avec I’étre, Paris: Beauchesne 1986

M. Eckert, Gott — Glauben und Wissen. Friedrich Schleiermachers philosophische
Theologie, Berlin 1987

L. ELpErs, Geheimnischarakter und Rationalitdt in der Trinitédtslehre nach Thomas von
Aquin, in: J. StoHR (Hrsg.), Der dreifaltige Gott und das Leben des Christen, St. Ottilien
1993, 74-87

G. FessarD, Pax nostra. Examen de conscience internationale, Paris: Grasset 1936

Ders., La Dialectique des Exercices spirituels de Saint Ignace de Loyola, 3 Bde., Paris:
Aubier 1956/1966, Lethielleux 1984

Ders., La division de la théologie et la dialectique du Paien et du Juif, in: De I’actualité
historique, Bd. 1, Paris: DDB 1960, 243-291

L. FEUErBACH, Das Wesen des Christentums (1841), Berlin 21984

J. G. FicutE, Vorlesungen tiiber die Bestimmung des Gelehrten (1794), in: Akademie-
Ausgabe, Bd. I, Stuttgart 1966, 25-68

DeRs., Rechtslehre (1796/97), in: Akademie-Ausgabe, Bd. I, 313-360
N. FiscHER, Die philosophische Frage nach Gott, Paderborn 1995
K. FrascH, Das philosophische Denken im Mittelalter, Stuttgart 1986

M. Frank, Fragmente einer Geschichte der Selbstbewuftseins-Theorie von Kant bis Sar-
tre, in: SelbstbewuBtseinstheorien von Fichte bis Sartre, Frankfurt 21993, 413-599

W.Franzen, Von der Existentialontologie zur Seinsgeschichte, Meisenheim /Glahn 1975
H. Fries, Die katholische Religionsphilosophie der Gegenwart, Heidelberg 1949

A.GescrE, La médiation philosophique en théologie, in: AAVV.,, Miscellanea Albert
Dondeyne, Lowen 1974, 75-91

DErs., Le Dieu de la Bible et la théologie spéculative, in: EThL 51 (1975) 5-34
Ders., Claude Bruaire, Le droit de Dieu, in: RTL 6 (1975) 485-492

B. GEYER, Die patristische und scholastische Philosophie, Darmstadt 131956

P. GiLBeRT, Lacte d’étre : un don, in: ScEs 41 (1989) 265-286

E. GiLson, Lesprit de la philosophie médiévale, Paris: Vrin 1932

DeRs., La philosophie au moyen age (1944), Paris: Payot 1986

DeRrs., Le thomisme, Paris: Vrin 1945

Ders., Iga possibilité philosophique de la philosophie chrétienne, in: RSR 32 (1958)
168-19

A. GLAssER, Konvergenz. Die Struktur der Weltsumme Pierre Teilhards de Chardin,
Kevelaer 1970

DeRs., Verweigerte Partnerschaft?, Regensburg 1991

DErs., Von der Apologetik zur Fundamentaltheologie, in: DErs. (Hrsg.), Veritati et Vitae,
Bd. 1, Regensburg 1993, 43-72

Ders., Die Bestimmung des Menschen. Schopfung Erlésung Vollendung, in: P. KAISER,
D. S. Peters (Hrsg.), Organismus — Evolution — Mensch, Regensburg 1995, 143-222

Ders., Religionskritik, Glaubensbegriindung und interreligioser Dialog, Regensburg 2000

K. GrUNDER, Heideggers Wissenschaftskritik in ihren geschichtlichen Zusammenhin-
gen, in: APh 11 (1961) 312-335

M. Gueroutrt, Etudes de philosophie allemande, Hildesheim 1977

G. Gusporr, Traité de métaphysique, Paris: Colin 1956

K. H. Haag, Der Fortschritt in der Philosophie, Frankfurt 1983

J. HaBERMAS, Legitimationsprobleme im Spétkapitalismus, Frankfurt 1973
Ders., Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt 1988



210 Literatur

N. Hartmann, Neue Wege der Ontologie, Stuttgart 1949

R. Heepg, Die gottliche Idee und ihre Erscheinung in der Religion, Miinster 1972
G.W.F. HecEeL, Phanomenologie des Geistes (1807), Hamburg 1952

Ders., Wissenschaft der Logik (1812-1832), 4 Bde., Hamburg 1990 ft.

Ders., Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften (1830), Hamburg 1991

DERs.f,fVorlesungen iiber die Philosophie der Religion (1824—-1831), 3 Bde., Hamburg
1993 ff.

M. HEIDEGGER, Sein und Zeit (1927), Tiibingen 31984

DeRs., Phdnomenologie und Theologie (1927), in: Wegmarken, Frankfurt 1967
DERs., Vom Wesen des Grundes, Frankfurt 21949

Ders., Holzwege, Frankfurt 1950

Ders., Identitdt und Differenz, Pfullingen 1957

Ders., Nietzsche, Bd. I, Pfullingen 1961

H. HEmvsoETH, Die sechs groBen Themen der abendldndischen Metaphysik und der Aus-
gang des Mittelalters, Darmstadt 81987

P. Henricr, Hegel und Blondel, Pullach 1958

DeRs., Maurice Blondel als Leibniz-Schiiler, in: StLeib. Suppl. V (1971) 156-168
Ders., Der Gott der Philosophen, in: Glauben — Denken — Handeln, K6ln 1993, 84-97
Ders., Gotteslehre 1. Philosophisch, in: LThK?, Bd. 4 (1995), 922-923

V. HosLE, Ontologie und Ethik bei Hans Jonas, in: D.BonLEr (Hrsg.), Ethik fiir die
Zukunft, Miinchen 1994, 105-125

W. HoGreBE, Priadikation und Genesis, Frankfurt 1989

A.E.vaN Hoor, Logik des Christseins jenseits des Rationalismus, in: A. RAFFELT ET AL.
(Hrsg.), Das Tun, der Glaube, die Vernunft, Wiirzburg 1995, 96115

R.P. HorsT™MANN, Einleitung, in: DErs. (Hrsg.), Seminar: Dialektik in der Philosophie
Hegels, Frankfurt 21989, 9-30

W. HUBENER, Descartes, in: TRE, Bd. 8 (1981), 499-510
W. JaescHkE, Die Religionsphilosophie Hegels, Darmstadt 1983
E. JunGeL, Gott als Geheimnis der Welt, Tiibingen 1977

DErs., Das Dilemma der natiirlichen Theologie und die Wahrheit ihres Problems, in:
Entsprechungen: Gott — Wahrheit — Mensch, Miinchen 1980, 158—177

F. G. JuNGER, Wort und Zeichen, in: BAYERISCHE AKADEMIE DER SCHONEN KUNSTE (Hrsg.),
Die Sprache, Darmstadt 1959, 55-74

P. KaIser, Philosophie und Theologie, in: R. M. HUBNER ET AL. (Hrsg.), Der Dienst fiir
den Menschen in Theologie und Verkiindigung (FS Bisch. Brems), Regensburg 1981,
19-31

L. KanT, Kritik der reinen Vernunft (>1787), Hamburg 1976
Ders., Werke, Bd. 1: Vorkritische Schriften bis 1768, Darmstadt 1983
F. Karran, Le Dieu de Claude Bruaire, in: RPFE 115 (1990) 35-45

M. KarpEs, ,,Natiirliche Theologie* als innerprotestantisches und dkumenisches Pro-
blem, in: Cath 49 (1995) 276-309

W. Kasper, Der Gott Jesu Christi, Mainz 1982

F. KauLBacH, Erkenntnis/Erkenntnistheorie, in: TRE, Bd. 10 (1982), 144-159
A.KELLER, Bruaire, Claude, Laffirmation de Dieu, in: ThPh 42 (1967) 261-263
W.KEerN, Hegel, in: LThK?, Bd. 5 (1960), 56-59

G. Kraus, Gotteserkenntnis ohne Offenbarung und Glaube?, Paderborn 1987
A.KremER, Ende der Wahrheit?, Freiburg 1992

K. KrReMER, Die Problemsituation, in: DErs. (Hrsg.), Um Moglichkeit oder Unmdglich-
keit natiirlicher Gotteserkenntnis heute, Leiden: Brill 1985, 1-30



Literatur 211

H. KrinGs, Freiheit I-111, in: StL7, Bd. 2 (1986), 696704

R. Kunn, Metaphysik als Onto-do-logie, in: WiWei 50 (1987) 211-216
Ders., Franzosische Reflexions- und Geistesphilosophie, Frankfurt 1993
R.KunLEN, Absolut, das Absolute, in: HWP, Bd. 1 (1971), 12-31

G. LaronT, Le philosophe et la promesse, in: RTL 14 (1983) 356371

B. Lakesrink, Kommentar zu Hegels ,,Logik®, 2 Bde., Freiburg 1985

J. Lau, Der Jargon der Uneigentlichkeit, in: Merkur 52 (1998) 944-955

M. Lau, Das Unbehagen im Postfeminismus, in: Merkur 52 (1998) 919-928
D. Lepuc-FavetTe, Désir et destin, in: EPh 62 (1988) 289-300

Dies., Du retour a I’origine, in: RPFE 115 (1990) 47-57

F. Lervre, Litinéraire philosophique de M. Blondel, Paris: Aubier 1928
G.W.LEBniz, Discours de Métaphysique (1686), Hamburg 1985

W.I. LENIN, Werke, Berlin 1960 ff.

A.LEONARD, La structure du systeme hégélien, in: RPL 69 (1971) 495-525
DERrs., Pensées des hommes et foi en Jésus-Christ, Paris: Lethielleux 1980

W. LescH, Philosophie als Odyssee, in: G.Fuchs (Hrsg.), Lange Irrfahrt — grole Heim-
kehr, Frankfurt 1994, 157-188

G. E. LessiNnGg, Gesammelte Werke, Berlin 1956
E. Levinas, Totalité et infini, Den Haag: Nijhoff 41974

Ders., La trace de I’autre, in: En découvrant 1’existence avec Husserl et Heidegger,
Paris: Vrin 1982, 187-202

C. LEvi-StrAuss, La pensée sauvage, Paris: Plon 1962

H. pE LuBac, Sur la philosophie chrétienne (1936), in: Recherches dans la foi, Paris:
Beauchesne 1979, 127-152

H. pE Luac ET AL. (Hrsg.), Gabriel Marcel-Gaston Fessard. Correspondance 1934-1971,
Paris: Beauchesne 1985

H. Carb. pE LuBac, Meine Schriften im Riickblick, Einsiedeln 1996
H. Lugg, Religion nach der Aufkldrung, Graz 1986

N.Lunmann, Die Ausdifferenzierung der Religion, in: Gesellschaftsstruktur und Seman-
tik, Bd. 3, Frankfurt 1989, 259-357

N. LuyTeN, Dichotomismus, in: LThK?, Bd. 3 (1959), 351f.

N. MALEBRANCHE, De la recherche de la vérité (1674), in: Ocuvres, Bd. I, Paris: Galli-
mard 1979, 3-1126

G. MARCEL, Journal métaphysique (1927), Paris: Gallimard 1968
DErs., Du refus a I’invocation, Paris: Gallimard 1940

Ders., Homo viator, Paris: Aubier 1944

J.-L.Marion, Lidole et la distance, Paris: Grasset 1977

DERs., De la ,,mort de Dieu* aux Noms divins : I’itinéraire théologique de la métaphysi-
que, in: D.Boura (Hrsg.), Létre et Dieu, Paris: Cerf 1986, 103—130

0. MARQUARD, Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie, Frankfurt 21982

Ders., Drei Bemerkungen zur Aktualitit Heideggers, in: G. DautzenBerG (Hrsg.), Theo-
logie und Menschenbild, Frankfurt 1978, 244-247

DErs., Abschied vom Prinzipiellen, Stuttgart 1981

Ders., Apologie des Zufilligen, Stuttgart 21996

Ders., Skepsis und Zustimmung, Stuttgart 1994

J.-F. MARQUET, Le philosophe devant le mystére de la Trinité, in: EPh 62 (1988) 323-327
DERs., Corps et subjectivité chez Claude Bruaire, in: RPFE 115 (1990) 71-78

K.Marx, Pariser Manuskripte (1844), in: Die Friihschriften, Stuttgart °1971



212 Literatur

Ders., Misere de la philosophie (1847), Paris: Gallimard 1963

K.Marx, F. ENGELS, Werke, Berlin 1960 ff.

M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris: Gallimard 1945
Ders., Sens et non-sens, Paris: Nagel 31966

J. MOLLER, Absolut, in: LThK?, Bd. 1 (1957), 70f.

DErs., Einleitung: Der unbewiltigte Gott der Philosophen, in: Ders. (Hrsg.), Der Streit
um den Gott der Philosophen, Diisseldorf 1985, 7-16

0. Muck, Philosophische Gotteslehre, Diisseldorf 1983

G. L. MULLER, Hebt das Sola-fide-Prinzip die Mdglichkeit einer natiirlichen Theologie
auf?, in: Cath 40 (1986) 59-96

F. NieTzscHE, Werke, Miinchen °1982

L. OeiNnG-HaNHOFF, Geist, in: HWP, Bd. 3 (1974), 154157

Ders., Intellectus agens/intellectus possibilis, in: HWP, Bd. 4 (1976), 432435
H. OcierMANN, Es ist ein Gott, Miinchen 1981

E. OrtiGuUEs, Le Discours et le Symbole, Paris: Aubier 1962

W. PANNENBERG, Systematische Theologie I, Géttingen 21988

Ders., Grundfragen systematischer Theologie II, Gottingen 1980

Ders., Metaphysik und Gottesgedanke, Gottingen 1988

Ders., Theologie und Philosophie, Géttingen 1996

B. Pascat, Pensées (1670), Paris: Librairie Générale Frangaise 1972

G. PatziG, Agnostizismus 2. Philosophisch, in: RGG?, Bd. 1 (1956), 175-176

A. PepErRzAK, Der Andere und die Metaphysik, in: A. HALDER ET AL. (Hrsg.), Religions-
philosophie heute, Diisseldorf 1988, 104—117

G. Picur, Glaube und Wissen, Miinchen 1991

J. PiEPER, Scholastik, Miinchen 21986

S. PLoURDRE, Vocabulaire philosophique de Gabriel Marcel, Montréal: Bellarmin 1985
K.R.PorpEr, Logik der Forschung, Tiibingen ¢1976

E. Pounp, ABC des Lesens (1934), Frankfurt 1960

E. Poussert, Une relecture du traité de Dieu dans la ,,Somme théologique® de saint Tho-
mas, in: ArPh 39 (1976) 67-89

L. B. PunTEL, Wahrheit, in: HPhG, Bd. 3 (1974), 1649-1668

DERs., Das Verhdltnis von Theologie und Philosophie, in: J. Ronrs, G. Wenz (Hrsg.), Ver-
nunft des Glaubens (FS Pannenberg), Gottingen 1988, 11-41

K. RAHNER, Horer des Wortes, Miinchen 21963

DERs., Zum heutigen Verhiltnis von Philosophie und Theologie, in: Schriften zur Theo-
logie, Bd. X, Ziirich u.a. 1972, 70-88

J. CarD. RATZINGER, Glaube, Philosophie und Theologie, in: Wesen und Auftrag der
Theo-logie, Einsiedeln 1993, 11-25

F. Ravaisson, De 1’habitude (1838), Paris: Vrin 1984

M. Renaup, La ,,Philosophie du corps® selon M.Claude Bruaire, in: RPL 67 (1969)
104-142

T. RentscH, Metaphysikkritik, in: HWP, Bd. 5 (1980), 1280-1289

P. Ricokeur, Le volontaire et I’involontaire, Paris: Aubier 1949

Ders., Finitude et culpabilité, Bd. 1, Paris: Seuil 1960

Ders., Nature et Liberté, in: Existence et Nature, Paris: PUF 1962, 125-137
Ders., De I’interprétation, Paris: Seuil 1965

Ders., Philosophieren nach Kierkegaard, in: M. THEUNISSEN ET AL. (Hrsg.), Materialien
zur Philosophie Soéren Kierkegaards, Frankfurt 1979, 579-596

K. RosenkraNz, Georg Wilhelm Friedrich Hegels Leben (1844), Darmstadt 1998



Literatur 213

M. Sates, Gaston Fessard, in: ChP, Bd. 3 (1990), 487-499
Ders., Fessard, in: LThK?, Bd. 4 (1995), 1249

H. J. SanpkUHLER (Hrsg.), Europdische Enzyklopadie zu Philosophie und Wissenschaf-
ten, 2 Bde., Hamburg 1990

J.-P. SARTRE, Létre et le néant (1943), Paris: Gallimard 1976
J. M. ScannNoNE, Sein und Inkarnation, Freiburg 1968
L. Scuerrezyk, Die Theologie und die Wissenschaften, Aschaffenburg 1979

F. W. J. ScueLLING, Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen der menschlichen
Freiheit (1809), in: Simmtliche Werke, Bd. VII, Stuttgart 1860, 333—416

Ders., Die Weltalter (1813), in: Schriften von 1813—1830, Darmstadt 1989, 1-150
R. ScHERER, Einfiihrung, zu: C. BrUARE, Die Aufgabe, Gott zu denken, Freiburg 1973, 3-5

H.R. ScHLETTE, Strukturen des Christlichen, philosophisch, in: Aporie und Glaube, Miin-
chen 1970, 102—-121

Ders., Vom Atheismus zum Agnostizismus, in: Ders. (Hrsg.), Der moderne Agnosti-
zismus, Diisseldorf 1979, 207-223

H. M. ScumIDINGER, Philosophie, christliche, in: HWP, Bd. 7 (1989), 886—898
C. Scumrrt, Der Begriff des Politischen (1932), Berlin 1963
DeRs., Politische Theologie, Miinchen 1934

J. H. J. ScuNEIDER, Sprache II. Mittelalter, Renaissance, Humanismus, in: HWP, Bd. 9
(1995), 1454—1468

M. SEckLEr, Theologie, Religionsphilosophie, Religionswissenschaft, in: ThQ 157
(1977) 163-176

Ders., Der Begriff der Offenbarung, in: HFTh, Bd. 2 (1985), 60—83

Ders., Was heif3it Offenbarungsreligion?, in: J. Ronts, G. Wenz (Hrsg.), Vernunft des Glau-
bens (FS Pannenberg), Géttingen 1988, 157-175

J. StMoN, Zur philosophischen Ortsbestimmung theologischer Wissenschaft von ihrem
Gegenstand her, in: ThQ 157 (1977) 204-207

P. SLoterDIK, Der starke Grund, zusammen zu sein, in: Die Zeit, 2.1.1998, Dossier, 9—12
G. SOHNGEN, Natiirliche Theologie 1., in: LThK?, Bd. 7 (1962), 811-816

R. Sonm, Kirchengeschichte im Grundrif3, Berlin 81893

R. SpaEmMANN, Die Frage nach der Bedeutung des Wortes ,,Gott“, in: IKaZ 1 (1972) 54-72

Ders., Niklas Luhmanns Herausforderung der Philosophie, in: N. LunmaNN, Paradigm
lost: Uber die ethische Reflexion der Moral, Frankfurt 1990, 47-73

DERs., Personen, Stuttgart 1996

J. SpLeTT, Die Trinitétslehre G. W. F. Hegels, Freiburg 1965
Ders., Agnostizismus, in: SM, Bd. I (1967), 52-55

Ders., Freiheits-Erfahrung, Frankfurt 1986

Ders., Agnostizismus, in: HRGF (1986), 7-10

Ders., Leben als Mit-Sein, Frankfurt 1990

Ders., Agnostizismus, in: LThK?, Bd. 1 (1993), 241f.

H. STAUDINGER, M. HORKHEIMER, Um die Zukunft von Aufklidrung und Religion, Wup-
pertal 1991

F.vaNn STEENBERGHEN, Ontologie, Einsiedeln 1953
S. STRASSER, Jenseits von Sein und Zeit, Den Haag: Nijhoff 1978
G. Szczesny, Das sogenannte Gute, Reinbek 1971

P. TeiHARD DE CHARDIN, Le coeur du probléme, in: Lavenir de I’homme, Paris: Seuil
1959, 339-349

M. THEUNISSEN, Hegels Lehre vom absoluten Geist als theologisch-politischer Traktat,
Berlin 1973



214 Literatur

Ders., Negative Theologie der Zeit, Frankfurt 1991

X. TiLLETTE, In memoriam Claude Bruaire 1932—1986, in: GM 9 (1987) 237-248
DErs., Le rationalisme chrétien de Claude Bruaire, in: EPh 62 (1988) 315-322
Ders., La philosophie et I’Absolu, in: RPFE 115 (1990) 79-87

DErs., Quelques défenseurs de I’argument ontologique, in: AF 58 (1990) 405-420
Ders., Le Christ de la philosophie, Paris: Cerf 1990

Ders., La théologie philosophique de Claude Bruaire, in: Gr 74 (1993) 689—709
C. TroisFONTAINES, L étude philosophique du christianisme suivant Maurice Blondel, in:
AAVV, Miscellanea Albert Dondeyne, Lowen 1974, 93—106

L. TrurrauT, Traducteur tu seras, Briissel: Editions du Hazard 1997

F. Urrich, Logik der Existenz und Offenbarung, in: ZPhF 23 (1969) 249-275

A. VERGOTE, Interprétation du langage religieux, Paris: Seuil 1974

H. VErRWEYEN, Gottes letztes Wort, Diisseldorf 1991

J.-L. ViEILLARD-BARON, La notion d’esprit dans la philosophie chrétienne de Claude
Bruaire, in: EPh 62 (1988) 301-308

F. WaGNER, Was ist Religion?, Giitersloh 1986

DeRs., Was ist Theologie?, Giitersloh 1989

Ders., Zur gegenwirtigen Lage des Protestantismus, Giitersloh 1995
W. WEIscHEDEL, Der Gott der Philosophen, 2 Bde., Miinchen 21985
A. G. WILDFEUER, Bruaire, in: LThK?, Bd. 2 (1994), 708

M. Winock, Le Siécle des intellectuels, Paris: Seuil 21999









