XXIIl. Kongress der Deutschen Gesellschaft fur Philosophie
28. September - 2. Oktober 2014, Munster

Sektion Geschichtsphilosophie

Spekulative Geschichtsphilosophie und gesellschaftliche
Konkretion

Eine Anknupfung an Hegel

Christian Hofmann

Munstersches Informations- und Archivsystem multimedialer Inhalte (MIAMI)
URN: urn:nbn:de:hbz:6-92319351363

Universitats- und Landesbibliothek Muinster http://miami.uni-muenster.de
http://www.ulb.uni-muenster.de



Christian Hofmann (Hagen)
Spekulative Geschichtsphilosophie und gesellschaftliche Konkretion.
Eine Ankniipfung an Hegel.
Sektion Geschichtsphilosophie, 30.9.2014'

Wie ist eine Philosophie der Geschichte moglich? Karl Lowith meinte, dass sich ,,inmitten der
Geschichte an ihr orientieren* zu versuchen so vielversprechend sei, ,,wie wenn man sich bei
einem Schiffbruch an den Wogen anhalten wollte.“* Lowith driickt hierbei die im 20. Jahr-
hundert vorherrschende Skepsis gegeniiber der Betrachtung von Geschichte als einem sinn-
vollen Ganzen aus; seine Aussage ist dabei auch vor dem Hintergrund der Erfahrungen seiner
Zeit zu verstehen, d.h. seiner personlichen Erfahrungen mit der erzwungenen Emigration aus
Nazi-Deutschland sowie der allgemeinen Erfahrung von Deportation, Vernichtung, Krieg und
dem Zusammenbruch einer Welt und ihrer zivilisatorischen Gewissheiten. Insofern hat Lo-
with recht, dass Geschichtsphilosophie hiergegen keine Versicherung bieten kann. Sie bean-
sprucht dies aber auch keineswegs; und ebenso beansprucht sie nicht — zumindest nicht in der
Variante, um die es mir geht —, geschichtliche Ereignisse vorherzusagen oder einen determi-

nistischen Geschichtsablauf zu konstruieren. Was aber mdchte und vermag sie dann?

I. Zur systematischen Grundlegung spekulativer Geschichtsphilosophie (bei Kant und
Hegel)

Der Ansatz einer spekulativen Geschichtsphilosophie, an den ich hier ankniipfe’, ist derjenige
Hegels, der wiederum vor dem Hintergrund des kantischen Ansatzes zu verstehen ist. Fiir
Aristoteles etwa war Geschichte noch iiberhaupt kein Gegenstand der Philosophie, da in die-
ser keine allgemeinen Gesetzlichkeiten aufzufinden seien, sondern blof3 zuféllige und singulé-
re Begebenheiten.* Fiir Kant hingegen ereignet sich die Geschichte zwar im empirischen
Raum, sie ist insofern den Zufillen, jeweiligen Machtverhéltnissen, natiirlichen Leidenschaf-
ten usw. unterworfen, dennoch lassen sich diese empirischen Verhéltnisse unter einer apriori-

schen Perspektive betrachten. Es ist ein Postulat der praktischen Vernunft, das Ganze der Ge-

! Vortrag in der Sektion Geschichtsphilosophie, 30.9.2014, XXIII. Kongress der Deutschen Gesellschaft fiir
Philosophie 2014 in Miinster.
2 Vgl. Karl Lowiths Einleitung in ders. (Hrsg.), Die Hegelsche Linke, S. 38.
* Insofern stimme ich auch mit Johannes Rohbecks Intention einer ,,Rehabilitierung® der Geschichtsphilosophie
iiberein (vgl. etwa Rohbeck, Aufklirung und Geschichte; ders., Zukunft der Geschichte).
* Deshalb ist fiir ihn die Dichtung auch philosophischer als die Geschichtsschreibung (vgl. Aristoteles, Poetik,
Buch IX, 1451b1-12).

1



schichte so zu denken, als ob diese auf die Realisierung von Freiheit und Vernunft hin ausge-
richtet sei, auch wenn eine solche Ausrichtung niemals Gegenstand einer empirischen Er-
kenntnis sein konne. Gefragt ist hier die reflektierende teleologische Urteilskraft, die — von
dem praktischen Interesse des Vernunftwesens an der Etablierung von Freiheit geleitet — das
Ganze der empirischen Geschichte so interpretiert, dass es zu der systematischen Einheit einer
Vernunftidee zusammengefiigt werden kann, welche diesem Freiheitsinteresse entspricht.
Geschichtsphilosophie orientiert sich also nicht, wie die empirische Wissenschaft, an dem
Ideal einer ,,wertfreien®, ,,objektiven* oder ,,neutralen* Perspektive, sondern sie ist durch den
Zweck der praktischen Vernunft geleitet — sie ist insofern, um es mit Hegel zu sagen, nicht
,unparteiisch®, sondern sie zeichnet sich durch ein ,,objektives Interesse* und gleichsam (wie
ein Richter) durch eine ,,Partheilichkeit fiir das Recht (GW 20, § 549 Anm., S. 525) aus (wo-
bei hier dann nicht bloB das positive Recht gemeint sein kann, sondern das, was an sich, der
Idee nach Recht ist).” Damit es hier nicht bei einem bloBen Sollen oder einer utopischen Kon-
struktion bleibt, muss sich Geschichtsphilosophie freilich bestindig der Empirie vergewissern,
und es bedarf eines gelehrten ,,philosophischen Kopfs, wie Kant sagt’, um beide Seiten, Idee
und Empirie, zusammenzubringen. Zielpunkt dieses apriorischen Leitfadens ist nach Kant
dann die Etablierung zumindest der dufieren Freiheit, d.h. wenn schon nicht der Moralitit, so
doch der Legalitit' — nimlich die Verwirklichung der ,,Freiheit unter duBeren Gesetzen im
groBtmoglichen Grade [...], d.i. eine vollkommen gerechte biirgerliche Verfassung*®, die er
mit der konstitutionellen, republikanischen Regierungsart auf der Grundlage von Volkssouve-
ranitit identifiziert; dariiber hinaus bedarf es aber auch noch eines internationalen Friedens-
und Volkerbundes der Republiken, eines ,,weltbiirgerlichen Zustands®, in dem sich das Postu-
lat der Rechtsvernunft erst vollstindig realisiert.’” Diese Perspektive eines verniinftigen
Rechtsfortschritts, die von Kant selbst nur erst als Programm anvisiert wird, arbeitet Hegel
aus (auch wenn sich im Detail freilich einige inhaltliche Differenzen zwischen den beiden

zeigen, etwa hinsichtlich des soeben genannten Ziels eines Vdlkerbunds) — Rolf-Peter

> Hegels Werke werden, soweit nicht anders angegeben, nach der Ausgabe der Gesammelten Werke mit dem
Kiirzel GW sowie Band- und Seitenangabe direkt im Text zitiert (fiir genauere Angaben hierzu vgl. das Litera-
turverzeichnis). Vom ,,objektive[n] Interesse ist in Hegel, Die Vernunft in der Geschichte, S. 52, die Rede.
8 Vgl. Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht, 9. Satz, S. 30
7 Vgl. Kant, Der Streit der Fakultdten, S. 91.
8 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, 5. Satz, S. 22.
? Vgl. Kant, Die Metaphysik der Sitten, Rechtslehre, §§43-62; ders., Zum ewigen Frieden, S. 348-360; ders., Idee
zu einer allgemeinen Geschichte, 7. und 8. Satz, S. 24-28; ders., Kritik der Urteilskraft, §83; Kersting, Kant iiber
Recht, S. 163-168.

2



Horstmann spricht sogar von einem ,,geheimen® (da nicht explizit gemachten) Kantianismus

bei Hegel.'”

Hegel unterscheidet in seinen Berliner Vorlesungen zwischen einer ,urspriinglichen®,
,reflectirten (oder auch ,,reflectirenden) und einer ,,philosophischen* Geschichtsbetrachtung
(GW 18, S. 122-137): Letztere ist also ausdriicklich von der empirischen Betrachtung des
Zeitzeugen (d.h. der ,urspriinglichen) oder des Historikers (der ,,reflectirten® Geschichtsbe-
trachtung) unterschieden; eine genuin geschichtsphilosophische Perspektive erfordert nach
Hegel hingegen eine spekulative Sichtweise. Spekulativ heiflt, kantisch ausgedriickt, die Be-
trachtung der Geschichte als Vernunftidee, als Totalitit — wobei diese Totalitdt mit Hegel nun
dialektisch zu fassen ist, ndmlich als sich selbst entfaltender Begriff. Betrachtet wird die Ge-
schichte also aus der Perspektive der Vernunft, die bei Hegel nicht mehr in theoretische und
praktische Vernunft unterteilt ist, die bei ihm aber immer auch eine normative Dimension
enthilt. Aus dieser Perspektive zeige sich: ,,Wer die Welt verniinftig ansieht, den sieht sie

auch verniinftig an; beydes ist in Wechselbestimmung® (GW 18, S. 143).

Gegen eine solch spekulative Geschichtsbetrachtung wurde dann in der nachhegelschen Zeit
oftmals Widerspruch eingelegt und, v.a. von historistischer Seite, vielmehr ein Rekurs alleine
auf die empirischen Fakten favorisiert — etwa im Sinne Jakob Burckhardts, der ,,vor allem
keine Geschichtsphilosophie mehr vorlegen wollte.'' Jedoch schlieBen Geschichtsphiloso-
phie und empirische Geschichtsbetrachtung einander keineswegs aus, Geschichtsphilosophie
soll eine empirische und moglichst detailgetreue, auch am Objektivititsideal orientierte Be-
trachtung des Vergangenen keineswegs ,.ersetzen®, sondern es handelt sich hierbei um zwei
unterschiedliche Perspektiven auf Geschichte, zwei verschiedene Betrachtungsebenen, die
prinzipiell nebeneinander bestehen konnen. So heif3it es auch bei Kant (am Ende seiner /dee zu

einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht):

»DaB ich mit dieser Idee einer Weltgeschichte, die gewissermallen einen Leitfaden a
priori hat, die Bearbeitung der eigentlichen blo empirisch abgefaliten Historie ver-
driangen wollte: wire Mi3deutung meiner Absicht; es ist nur ein Gedanke von dem, was
ein philosophischer Kopf (der iibrigens sehr geschichtskundig sein miifite) noch aus ei-
nem anderen Standpunkte versuchen kénnte.*'?

Ebenso leugnet auch Hegel keineswegs die Berechtigung einer empirischen Geschichtsbe-

trachtung — er sagt nur, dass es dariiber hinaus auch noch eine spezifisch philosophische Be-

' Vgl. Horstmann, ,,Der geheime Kantianismus in Hegels Geschichtsphilosophie, hier S. 60; vgl. auch Siep,
,,Das Recht als Ziel der Geschichte®, S. 364.

"' Vgl. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, S. 2.

12 Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, 9. Satz, S. 30.



trachtung der Geschichte gibt, die als solche spekulativ ist. Die spekulative Geschichtsbe-
trachtung muss sich dabei immer auch der empirischen Fakten vergewissern und darf diesen
nicht widersprechen; ihre vornehmliche Aufgabe besteht aber darin, diese in ein sinnvolles,

den gesamten Geschichtsverlauf einschlieBendes Ganzes zu integrieren. '

I1. Geschichtsphilosophie bei Hegel

Hegel geht auch darin {iber Kants Dualismus (nicht nur iiber den von theoretischer und prakti-
scher Vernunft, sondern auch den des apriorischen und des empirischen Bereichs) und die mit
diesem gesetzten Erkenntnisgrenzen hinaus, dass er den Menschen und die menschliche Welt
iiberhaupt, und somit auch die Geschichte, unter der Perspektive des Geistes betrachtet.
,QGeist™ ist fiir Hegel bekanntlich nicht nur als der eines einzelnen Erkenntnissubjekts zu be-
trachten, sondern er umfasst — als objektiver Geist — auch die Strukturen und Institutionen der
sozialen Welt und den Geschichtsprozess im Ganzen. Und da Geist teleologisch immer schon
auf die Realisierung von Freiheit und das Bei-sich-selbst-sein in der d&uleren Welt ausgerich-
tet ist, kann auch die Weltgeschichte — vom Inhalt her dhnlich wie schon bei Kant, aber jetzt
nicht mehr unter dem Vorbehalt eines blofes Postulats — als ,,Fortschritt im BewuBtseyn der

Freyheit (GW 18, S. 153) gedeutet werden.'*

Durch das Ziel der Freiheit ist Geschichte feleologisch bestimmt — sie ist dabei keineswegs als
vorherbestimmtes, deterministisches Geschehen, sondern von einer causa finalis her zu den-
ken. Und diese causa finalis ist fiir Hegel die Realisierung des Freiheitsbegriffs in der zu sei-
nen Lebzeiten einsetzenden allgemeinen politischen und gesellschaftlichen Revolution (deren
Epoche v.a. mit der Franzdsischen Revolution von 1789 beginnt) und der Etablierung ver-
nunftrechtlicher Staatsordnungen. Hegels Geschichtsbetrachtung muss also zunédchst seine
Gegenwart voraussetzen, diese ist das Telos, von dessen Licht her die Vergangenheit retro-
spektiv im Sinne einer verniinftigen Entwicklung als ein sinnvolles Ganzes rekonstruiert wer-
den kann."> Dabei meint Hegel natiirlich nicht, dass alle empirischen Erscheinungen seiner

Zeit vor der Geschichte philosophisch gerechtfertigt seien, aber mit der Revolution ist ein

'* Hegel selbst sagt sogar: ,,[D]ie Geschichte aber haben wir zu nehmen wie sie ist; wir haben historisch, empi-
risch zu verfahren* (GW 18, S. 142) — dies dann allerdings innerhalb des spekulativen Rahmens.
14 Vgl. Horstmann, ,,.Der geheime Kantianismus in Hegels Geschichtsphilosophie®; Hespe, ,,Geist und Geschich-
te*.
15 Vgl. Riedel, ,,Fortschritt und Dialektik in Hegels Geschichtsphilosophie®, S. 212, 221f.; Stekeler-Weithofer,
,,Vorsehung und Entwicklung in Hegels Geschichtsphilosophie®, S. 153. In dhnlicher Weise (aber ohne Bezug
auf Hegel) spricht auch Heiner Bielefeldt fiir die ,,Jdeengeschichte(n) der Menschenrechte* von einer ,,retrospek-
tive[n] Teleologie* (vgl. Bielefeldt, ,,Jdeengeschichte(n) der Menschenrechte®, S. 179).

4



entscheidender Schritt in der Entwicklung des modernen Freiheitsbewusstseins, ndmlich hin
zu der modernen vernunftrechtlichen Verfassungsordnung, getan. Wie fiir Kant ist fiir Hegel
der geschichtliche Prozess im Sinne eines Fortschritts der Rechtsverhdltnisse zu sehen, sie ist
insofern Verfassungsgeschichte, Hegel nimmt hierbei jedoch eine weitere Perspektive ein als
Kant, da er sich mit seinen Begriffen von ,,Recht” und ,,Verfassung* nicht auf das, wie er
sagt, ,,abstrakte Recht* beschrinkt, sondern einen weiten Rechtsbegriff intendiert, der auch
die sittlichen Verhéltnisse einschliet (vgl. GW 14.1, §§ 30, 274). Die verniinftige Rechtsord-
nung setzt bestimmte sittlich-gesellschaftliche Verhéltnisse voraus, innerhalb derer sie erst
realisiert werden kann und die ebenfalls in der geschichtsphilosophischen Betrachtung zu be-

riicksichtigen sind.

Der Riickblick auf die Weltgeschichte hat dann idealtypisch'® die Etappen aufzuzeigen, in
denen dieses Resultat wesentlich vorbereitet wurde. Den Anfang macht fiir Hegel dabei, um
dies kurz zu rekapitulieren, der Beginn staatlicher Strukturen, im Sinne einer bewussten, dau-
erhaften und gesetzlichen Regelung des Zusammenlebens. Er sieht diesen Beginn bei den
altasiatischen Hochkulturen, in China, Indien, Mesopotamien, Persien, Agypten. Die zweite
Stufe markiert dann die Idee einer freien Sittlichkeit, die Hegel bei den Griechen realisiert
sieht — doch ist diese Stufe jetzt mit dem Mangel eines aufbrechenden Widerspruchs zwischen
individueller Freiheit und sittlicher Einheit behaftet. Das Ethos ist fraglich geworden, Sokra-
tes und die Sophisten formulieren den Zweifel, die Reflexion, die den mythologischen Gel-
tungsgrund des Normativen untergriabt. Die sich entfaltende Sittlichkeit und das sich entfal-
tende subjektive Bewusstsein finden aber jeweils einen neuen Halt — ndmlich im abstrakten
romischen Recht und in der christlichen Innerlichkeit, die einander nun jedoch getrennt ge-
geniiberstehen. Beide Seiten zusammenzufiihren ist nach Hegel dann die Aufgabe des nachan-
tiken (,,germanischen®) Europas. Und ihre Versohnung sieht Hegel keineswegs im mittelalter-
lichen christlichen Staat, sondern vielmehr erst im neuzeitlichen bzw. modernen Staat, der
gerade durch eine sékulare Trennung von der Religion geprégt ist, der auf einer allgemeinen
Gesetzgebung griindet, allen seinen Biirgern die gleichen Rechte garantiert und der der Sub-

jektivitdt Raum gibt, sich frei zu entfalten.

Diese freie Entfaltung, die Hegel etwa im Handeln des Bourgeois und in der politischen Parti-
zipation des Citoyens erblickt — und v.a. auch in den Bereichen des absoluten Geistes, in
Kunst, Religion und Philosophie —, wire liber den hegelschen Ansatz hinaus auch fiir den

objektiven Geist, fiir Gesellschaft und Politik, weiter zu fiihren. Entscheidend ist m.E. aber,

' Vgl. Stekeler-Weithofer, ,,Vorsehung und Entwicklung in Hegels Geschichtsphilosophie®, S. 164.



dass eine solche Weiterfithrung gerade als Konkretion des hegelschen Ansatzes verstanden
werden kann — sie fiihrt nur aus, was bereits in Hegels teleologisch vom Geistbegriff her be-
griindeten Fortschritt im Bewusstsein der Freiheit angelegt ist. In diesem Sinne ldsst sich dann
etwa auch Marx als Fortfiihrer dieser Teleologie verstehen, wenn er die gesellschaftliche Par-

tizipation auch der bislang besitzlosen Bevolkerungsschichten einfordert.

II1. Geschichtsphilosophie nach Hegel?

Wie ist dann aber die nachhegelsche Zeit zu interpretieren? Eben im Sinne einer weiteren
Entfaltung und Konkretion des Freiheitsbewusstseins sowie seiner Institutionalisierung und
Manifestation in der empirischen Welt, in der vielfdltigen sittlich-gesellschaftlichen Realitét.

Hier ist kurz auf einen moglichen Einwand einzugehen:

Denn einer solchen geschichtsphilosophischen Perspektive ist natiirlich leicht empirisch zu
entgegnen, dass das 19. und 20. (und wohl auch das 21.) Jahrhundert gerade durch historische
Katastrophen geprigt waren bzw. sind, die einer solchen Teleologie zu widersprechen schei-
nen: man braucht hier nur an Phanomene wie Faschismus, Volkermord oder die Weltkriege
zu denken — und vor diesem Hintergrund ist ja auch die eingangs erwidhnte These Lowiths zu
verstehen, oder etwa auch die Kritik Horkheimers und Adornos, die gegen eine geschichtsphi-
losophische Legitimation der Katastrophen und des Leids zu Recht Einspruch erhebt.!” Je-
doch will Geschichtsphilosophie keineswegs das blof3 Faktische legitimieren, vielmehr hélt
sie der schlechten Empirie, mit Kants und Hegels Vernunftbegriff, eine normative Perspektive

entgegen.

Auch Kant und Hegel wussten dabei, dass die Geschichte v.a. auch ein Ort des individuellen
und kollektiven Leidens und der Not ist; bei Hegel heift es, dass sie keinesfalls ein Ort des
Gliicks sei und dass sie mitunter geradezu als eine ,,Schlachtbank® erscheine (GW 18, S. 157).
Dieses Leid soll als solches nun keineswegs im Namen eines ,,geschichtlichen Fortschritts*
legitimiert werden — dies wére freilich zynisch. Jedoch ist es legitim, geschichtsphilosophisch
nach dem mdglichen Fortschritt von Rechtsstrukturen und sozialen Institutionen zu fragen.
Hegels Variante geht dabei auch nicht von einem linearen Fortschrittsmodell aus, sondern sie

rechnet mit der Mdéglichkeit zeitweiliger Riickschliage.

7' Vgl. etwa den Anhang ,,Zur Kritik der Geschichtsphilosophie* in Horkheimer/Adorno, Dialektik der Aufkli-
rung, S. 234-237.
6



Im Hinblick auf diese Rechtstrukturen lassen sich aber empirisch betrachtet in der Zeit nach
Hegels Tod (1831) neben den erwidhnten geschichtlichen Katastrophen und Riickschligen
durchaus auch Weiterentwicklungen des Freiheitsbewusstseins konstatieren — man denke etwa
an die Uberwindung von Feudalismus und Absolutismus, die Abschaffung von Leibeigen-
schaft und Sklaverei, die Uberwindung von Kolonialismus und Totalitarismus ab 1945, die
Abmilderung des Klassengegensatzes in den Industriestaaten, die Verbreitung der demokrati-
schen Verfassungsordnung, die Ausweitung von Grundrechten, schlielich die (wenn auch
noch unzureichende) Etablierung und Ausweitung internationaler Rechtsverhéltnisse usw. So
lasst sich langfristig betrachtet (in Anlehnung an Kant und Habermas) vielleicht doch die Ein-
sicht der Menschen in die Notwendigkeit erkennen, ,,aus Katastrophen zu lernen* und auf

einen Fortschritt rechtlicher Strukturen hinzuwirken.'®

Insgesamt betrachtet bleibt die nachhegelsche Moderne durchaus ambivalent. Wenn Weltge-
schichte am Leitfaden der Freiheit betrachtet wird, so ist dieser aber gerade auch als kritischer
Maf3stab gegeniiber geschichtlichen Fehlentwicklungen zu verstehen. Die moderne Geschich-
te ist dabei immer auch (das zeigt zumindest die Geschichte des 20. Jahrhunderts) im Hinblick
auf die Moglichkeit einer totalen Negation der Freiheit und des Menschlichen zu sehen — die-
se Gefahr eines Umschlags von Freiheit in Unfreiheit ist dem Freiheitsbewusstsein qua Mog-
lichkeitsbewusstsein immer schon inhdrent. Der Sinn von Freiheit kann durch eine sich selbst
missverstehende und ihre eigenen Moglichkeiten missbrauchende Freiheit immer auch ver-
fehlt werden'® — und in diesem Sinne spricht Hegel in der Rechtsphilosophie (GW 14.1, §5
Anm.) etwa von der abstrakten oder bloB ,negative[n]* Freiheit des ,,Fanatismus* und der
,Furie des Zerstorens®, welche bestrebt sei, das von ihr jeweils Negierte zu vernichten. Solche
Gefahren einer Dialektik der Aufklirung bleiben aktuell, und gegen sie gibt es auch keine
geschichtsphilosophische Garantie.

Gerade deshalb aber ist es unerlédsslich, dementgegen den Weg einer qualitativen Fortent-
wicklung des Freiheitsbewusstseins und seiner Manifestationen aufzuzeigen. Und in diesem
Sinne verweist Geschichtsphilosophie, wie auch Johannes Rohbeck betont, als praktische

Philosophie auf die Zukunft — dies freilich nicht im Sinne einer Prophezeiung kiinftigen Ge-

'8 Vgl. Habermas: ,,Aus Katastrophen lernen?*

Bei Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, 7. Satz, S. 24 heifit es: ,,Die Natur [...] treibt durch die Kriege,
durch die iiberspannte und niemals nachlassende Zuriistung zu denselben, durch die Noth [...] endlich [...] nach
vielen Verwiistungen, Umkippungen und selbst durchgéngiger innerer Erschopfung ihrer [ndmlich der Men-
schen; C.H.] Kréfte zu dem, was ihnen die Vernunft auch ohne so viel traurige Erfahrung hitte sagen kdnnen,
namlich: aus dem gesetzlosen Zustande der Wilden hinaus zu gehen und in einen Volkerbund zu treten [...].*

1 So auch schon Kant, Idee zu einer allgemeinen Geschichte, 6. Satz, S. 23.



schehens, sondern in praktischer Absicht.”’ In diesem Sinne lisst sich m.E. aus der Ankniip-
fung an eine am Telos der Freiheit orientierte spekulative Geschichtsphilosophie ein Bil-
dungsauftrag ableiten: es geht hierbei um die Etablierung der Freiheit gerecht werdender
Rechts- und Sozialverhiltnisse innerhalb der vielféltigen sozialen und kulturellen Lebenswel-
ten. Die sich hieraus ergebende Entwicklungsperspektive mochte ich als ,,konkreten Universa-
lismus* bezeichnen, da die universellen Vernunftprinzipien mit den konkreten sittlichen Ver-

hiltnissen vermittelt werden miissen.

IV. Gesellschaftliche Konkretion

Hier stellt sich sogleich ein weiterer moglicher Einwand: ist die Idee einer Einheit der Ge-
schichte und eine Orientierung am Maf3stab des in der europidischen Philosophie entwickelten
Freiheits- und Vernunftbegriffs nicht eurozentrisch? Was rechtfertigt es, diesen Mallstab als
Luniversell und fiir alle Kulturen giiltig zu reklamieren? Ich denke, dass sich hierauf einer-
seits mit dem faktischen Geschichtsverlauf, andererseits mit der Einbeziehung konkreter Sitt-

lichkeit (und insofern kultureller Differenz) in den Freiheitsbegriff selbst antworten lasst.

Dass die Weltgeschichte iiber einen Pluralismus der Kulturen hinaus iiberhaupt als Einheit
betrachtet werden kann, ist das faktische Resultat geschichtlicher Entwicklungen. Sie wird
schon empirisch durch die Expansion des modernen Bewusstseins in der globalisierten biir-
gerlichen Gesellschaft und ihren wirtschaftlichen, technischen und sozialen Auspriagungen
belegt. Es ist der Weltmarkt, der (wie es im Kommunistischen Manifest von Marx und Engels
heifit) schlieBlich die ,,allseitige Abhédngigkeit der Nationen voneinander* erzeugt und so die
,hationale Einseitigkeit und Beschrinktheit [...] mehr und mehr unmoglich® macht.?' In die-
sem Sinne waren die letzten Jahrhunderte global betrachtet tatséchlich durch eine starke euro-
paische Dominanz geprégt; der européische Imperialismus und die aus der europdischen Geis-
tesgeschichte heraus entstandene, heute globale, Moderne haben eine allgemeine ,,Européisie-
rung® bewirkt’, welche die kulturellen Lebenswelten weltweit nachhaltig verdndert hat. Der
Freiheitsbegriff fordert jedoch selbst, dass die verschiedenen Staaten und Kulturen die Aneig-
nung der Moderne auch in einer Vermittlung mit den jeweils eigenen sittlichen Grundlagen

und in Eigenstidndigkeit und Selbstbestimmung erfahren kénnen.

2y gl. Rohbeck, Aufklirung und Geschichte; ders., Zukunft der Geschichte.
2 Marx/Engels, ,,Manifest der Kommunistischen Partei, S. 466.
2 Vgl. Ritter, ,,Europiisierung als europiische Problem*.



Eine globale Betrachtung steht dann unter der Perspektive einer universellen Entfaltung des
Freiheitsbewusstseins in allen Gesellschaften, Volkern und Kulturen. Unabhingig davon, ob
dies empirisch gesehen in jedem Einzelfall gelingt, gibt sie zumindest das normative Ziel ei-
ner solchen Konkretion vor. Der Freiheitsbegriff ist dabei vor dem Hintergrund von Hegels
Rechtsphilosophie in dreifacher Weise zu verstehen: als die abstrakte Freiheit des Vernunft-
rechts, als die subjektive Freiheit des einzelnen (moralischen) Bewusstseins, und als sittlich-
soziale Freiheit — d.h. letztlich als die Realisierung dieser beiden ersten Freiheitsbegriffe in
den sozialen und kulturellen Kontexten jeweiliger Lebenswelten, Gesellschaften und Verfas-
sungen. Ohne eine Vermittlung mit diesen sittlichen Grundlagen bleibt Freiheit abstrakt, wirk-
lich frei jedoch ist der Mensch nach Hegel erst, wenn er auch in seinem sozialen Umfeld bei
sich selbst sein kann, sich in diesem wiederfindet, von diesen Verhéltnissen nicht entfremdet

ist.

Wenn der Freiheitsbegriff aber mit den jeweiligen gesellschaftlichen Grundlagen und den
besonderen empirischen Verhéltnissen zu vermitteln ist, dann ist die hier einzunehmende Per-
spektive auch ,gesellschaftstheoretisch®, da die geschichtsphilosophische Perspektive um
sozial- und geisteswissenschaftliche Kenntnisse zu erweitern ist — wobei dies eben keine
bloB empirisch-deskriptive Betrachtung positiver Rechts- und Sozialordnungen meint, son-
dern vor dem Hintergrund einer normativen Teleologie erfolgt, die durch den spekulativen
Begriff der Freiheit bestimmt ist. Dieser spekulative Begriff fordert dann selbst seine gesell-
schaftliche Konkretion — und es zeigt sich vielleicht, dass hierbei der Betrachtung der Empirie

doch noch mehr Raum zu geben ist, als bei Hegel selbst.**
Ich mochte zum Schluss zwei Punkte festhalten:

Der in Ankniipfung an die spekulative Geschichtsphilosophie sich ergebende Bildungsauftrag
fordert die Aneignung des universellen Freiheits- und Rechtsbegriffs und die Vermittlung
desselben mit den jeweiligen gesellschaftlich-sittlichen Grundlagen. Dies impliziert neben der
Aneignung eben auch eine Weiterentwicklung jener sittlichen Verhéltnisse selbst (z.B. die
,Reformation® eines religiosen Bewusstseins). Ich kann hierbei leider nicht mehr néher auf

ein konkretes Beispiel eingehenzs; man kann z.B. an die Aufbruchsbewegungen des ,,arabi-

 In dhnlichem Sinne plidiert Axel Honneth (in Ankniipfung an Hegel) fiir eine Kopplung der politischen Philo-
sophie an eine konkrete ,,Gesellschaftsanalyse (vgl. Honneth, Das Recht der Freiheit, S. 141t.).
* In diesem Sinne ldsst sich m.E. Walter Jaeschkes AuBerung verstehen, dass Hegel die philosophische
,,Rechtsgeschichte” vernachlissigte habe — ndamlich eine solche, ,,die die Rechtsgeschichte als Geschichte der
Freiheit zu verstehen lehrt™ (vgl. Jaeschke, Hegel-Handbuch, S. 3751t., hier 376).
* Hierfiir mochte ich auf meine Dissertation verweisen, in der ich dies anhand des Beispiels der jiingeren irani-
schen Geschichte versucht habe (vgl. Hofmann, Dialektik der Moderne, v.a. Kap. 5).

9



schen Frithlings* denken, die schon bald auf massive gesellschaftliche und politische Hinder-
nisse stieBen. Hier wiren dann aus der normativen Perspektive der Entfaltung des Freiheits-
bewusstseins heraus diese konkreten gesellschaftlich-sittlichen Verhéltnisse selbst in ihrer
geschichtlichen Entwicklung zu betrachten. Und vor diesem Hintergrund wiren dann ebenso
die Hindernisse fiir die Entfaltung des Freiheitsbegriffs wie auch deren Entwicklungspotentia-

le aufzuzeigen.

Dabei ist die gesellschaftliche Konkretion von Freiheit iiberhaupt als eine unabgeschlossene
(vielleicht auch notwendig unabschlieBbare) Aufgabe zu verstehen, die sich immer aufs Neue
an die soziale und politische Praxis richtet. Geschichte bleibt insofern ,,offen. Denn unter den
sich stetig wandelnden empirischen Verhiltnissen in Raum und Zeit bleibt die konkrete Reali-
sierung von Freiheit (und vor diesem Hintergrund dann auch von Gerechtigkeit) in gesell-

schaftlicher und politischer Praxis eine sich stets neu stellende Aufgabe.

Aristoteles: Poetik. Ubers. u. erl. v. A. Schmitt. = Aristoteles. Werke in deutscher Uberset-
zung, begr. v. E. Grumach, hrsg. v. H. Flashar, Bd. 5, Darmstadt 2008.

Bielefeldt, Heiner: Ideengeschichte(n) der Menschenrechte. In: Nicole Janz/Thomas Risse
(Hrsg.): Menschenrechte — Globale Dimensionen eines universellen Anspruchs. Baden-
Baden 2007, S. 177-185.

Burckhardt, Jakob: Weltgeschichtliche Betrachtungen. Hrsg. v. J. Oeri, Berlin/Stuttgart 1905.

Habermas, Jiirgen: Aus Katastrophen lernen? Ein zeitdiagnostischer Riickblick auf das kurze
20. Jahrhundert. In ders.: Die postnationale Konstellation. Politische Essays. Frankfurt
a.M. 1998, S. S. 65-90.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Gesammelte Werke. In Verbindung m. d. Deutschen For-
schungsgemeinschaft hrsg. v. d. Nordrhein-Westfdlischen Akademie der Wissenschaften,
Hamburg 1968{f.

—: Die Vernunft in der Geschichte. 5., verbess. Aufl., hrsg. v. J. Hoffmeister, Hamburg 1955.

— : Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse (1830). = Gesammelte
Werke Bd. 20, unter Mitarb. v. U. Rameil hrsg. v. W. Bonsiepen u. H.-C. Lucas, Hamburg
1992.

— : Grundlinien der Philosophie des Rechts. Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse.
= Gesammelte Werke Bd. 14, 3 Teilbdnde, hrsg. v. K. Grotsch u. E. Weisser-Lohmann,
Hamburg 2009-2011.

— : Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung 1822-1828. In: Gesammelte Werke Bd. 18:
Vorlesungsmanuskripte II (1816-1831). Hrsg. v. W. Jaeschke, Hamburg 1995, S. 121-137.

— : Philosophie der Weltgeschichte. Einleitung 1830/31. In: Gesammelte Werke Bd. 18: Vor-
lesungsmanuskripte II (1816-1831). Hrsg. v. W. Jaeschke, Hamburg 1995, S. 138-207.

Hespe, Franz: Geist und Geschichte. Zur Entwicklung zweier Begriffe in Hegels Vorlesun-
gen. In: Elisabeth Weisser-Lohmann/Dietmar Kohler (Hrsg.): Hegels Vorlesungen iiber die
Philosophie der Weltgeschichte. Hegel-Studien Beiheft 38, Bonn 1998, S. 71-93.

10



Hofmann, Christian: Dialektik der Moderne. Globalisierung und Kultur aus Sicht der Philoso-
phie Hegels und das Beispiel der Islamischen Revolution im Iran. Wiirzburg 2014.

Honneth, Axel: Das Recht der Freiheit. Grundrif} einer demokratischen Sittlichkeit. Berlin
2011.

Horkheimer, Max/Theodor W. Adorno: Dialektik der Aufklarung. Philosophische Fragmente.
Frankfurt a.M. 1995.

Horstmann, Rolf-Peter: Der geheime Kantianismus in Hegels Geschichtsphilosophie. In: Die-
ter Henrich/Rolf-Peter Horstmann (Hrsg.): Hegels Philosophie des Rechts. Stuttgart 1982,
S. 56-71.

Jaeschke, Walter: Hegel-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung. 2., aktualis. Aufl., Stutt-
gart/Weimar 2010.

Kant, Immanuel: Kant‘s gesammelte Schriften. Hrsg. v. d. Koniglich PreuBlischen Akademie
der Wissenschaften, Berlin 1900ff. [= AA].

—: Der Streit der Fakultiten. In: AA, Bd. VII, Berlin 1907, S. 1-116.

— : Die Metaphysik der Sitten. In: AA, Bd. VI, Berlin 1907, S. 203-549.

—: Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht. In: AA, Bd. VIII, Berlin
1912, S. 15-31.

— 1 Kritik der Urteilskraft. In: AA, Bd. V, Berlin 1908, S. 165-544.

— : Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. In: AA, Bd. VIII, Berlin 1912, S. 341-
386.

Kersting, Wolfgang: Kant iiber Recht. Paderborn 2004.

Lowith, Karl (Hrsg.): Die Hegelsche Linke. Texte aus den Werken von Heinrich Heine, Ar-
nold Ruge, Moses Hess u.a. Ausgew. u. eingel. v. K. Lowith, Stuttgart-Bad Cannstatt
1962.

Marx, Karl / Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei. In: Marx Engels Werke.
Berlin 1957ff., Bd. 4, S. 459-493.

Riedel, Manfred: Fortschritt und Dialektik in Hegels Geschichtsphilosophie. In: Ders.: Zwi-
schen Tradition und Revolution. Studien zu Hegels Rechtsphilosophie. Erw. Neuausg.,
Stuttgart 1982.S. 203-222.

Ritter, Joachim: Europdisierung als europdisches Problem. In: Ders.: Metaphysik und Politik.
Studien zu Aristoteles und Hegel. Erw. Neuausg., m. einem Nachw. v. O. Marquard,
Frankfurt a.M. 2003, S. 321-340.

Rohbeck, Johannes: Aufklirung und Geschichte. Uber eine praktische Geschichtsphilosophie
der Zukuntft. Berlin 2010.

— : Zukunft der Geschichte. Geschichtsphilosophie und Zukunftsethik. Berlin 2013.

Siep, Ludwig: Das Recht als Ziel der Geschichte. In: Christel Fricke/Peter Konig/Thomas
Petersen (Hrsg.): Das Recht der Vernunft. Kant und Hegel iiber Denken, Erkennen und
Handeln. Stuttgart-Bad Cannstatt 1995, S. 355-379.

Stekeler-Weithofer, Pirmin: Vorsehung und Entwicklung in Hegels Geschichtsphilosophie.
In: Riidiger Bubner/Walter Mesch (Hrsg.): Die Weltgeschichte — das Weltgericht? Stutt-
garter Hegel-Kongref3 1999, Stuttgart 2001, S. 141-168.

11





