Staat und Religion

Neue Anfragen an eine vermeintlich
eingespielte Beziehung

Herausgegeben von

Katharina Ebner, Tosan Kraneis, Martin Minkner,
Yvonne Neuefeind und Daniel Wolff

Mohr Siebeck

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



ISBN 978-3-16-153404-1

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National-
bibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet tiber htzp://dnb.dnb.de
abrufbar.

© 2014 Mobhr Siebeck Tiibingen. www.mohr.de

Das Werk einschlieflich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschiitzt. Jede Verwertung
auflerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlags
unzulissig und strafbar. Das gilt insbesondere fiir Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mi-
kroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde von Gulde-Druck in Tiibingen aus der Garamond gesetzt, auf alterungs-
bestindiges Werkdruckpapier gedruckt und von der Buchbinderei Spinner in Ottersweier
gebunden.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Inhaltsverzeichnis

VOrwort . . . v v o o e e e e e e e e e e e e e e e
Autorenverzeichnis . . .. ... ... . ... . ... . ...

Daniel Wolff

Einleitung . . . . . ..o oo

Teil1: Religion im modernen Verfassungsstaat

Franz-Xaver Kaufmann
Kirchen, Religion und sozialer Wandel in Deutschland . . . . .

Martin Thelen
Diskussionsbericht zum Vortrag von Franz-Xaver Kaufmann

Tine Stein
Vorpolitische Grundlagen des liberalen Rechtsstaats oder:
Braucht der Staat Religion? . . . . ... ... .. .......

Katharina Ebner
Diskussionsbericht zum Vortrag von Tine Stein . . . . . . ..

Rudolf Uertz
Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem
Verfassungsstaat . . . . . ...

Franca Poll-Wolbeck

Diskussionsbericht zum Vortrag von Rudolf Uertz . . . . . .

Teil2: Religionsfreibeit unter dem Grundgesetz

Fabian Wittreck
Perspektiven der Religionsfreiheit in Deutschland.. . . . . . ..

Yvonne Neuefeind
Diskussionsbericht zum Vortrag von Fabian Wittreck . . . .

21

25

44

49

66

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



VIII Inhaltsverzeichnis

Teil3: Aktuelle Konfliktfelder im Verbdltnis von Staat und Religion

Hermann Reichold
Verfassungsrechtliche und europarechtliche Fragen
der Kirchenautonomie im Arbeitsrecht . . . .. ... .. .. ... .... 111

Hyeon-Su Kim

Diskussionsbericht zum Vortrag von Hermann Reichold . . . . . .. 127
Stefan Muckel
Islam und Religionsverfassungsrecht . . . ... .............. 133

Laura Bartels
Diskussionsbericht zum Vortrag von Stefan Muckel . . . .. ... .. 149

Kyrill-Alexander Schwarz
Verfassungsrechtliche Fragen der aus religiosen Griinden

gebotenen Beschneidung . . . ... ... ... o . 155
Raphael Rauch
Diskussionsbericht zum Vortrag von Kyrill-Alexander Schwarz . . . 169

Barbara Rox

Religionsdelikte in der sikularisierten Rechtsordnung . . . .. ... .. 177
Daniel Wolff
Diskussionsbericht zum Vortrag von BarbaraRox . . ... ... ... 200
Hartmut Zapp
Romisch-katholisch ,,im Geltungsbereich des Kirchensteuergesetzes® . 209

Martin Minkner
Diskussionsbericht zum Vortrag von Hartmut Zapp . . . . . ... .. 223
Teil4: Recht als Religion

Christian Waldhoff

Heilserwartungen an Recht und Verfassung — Bemerkungen

zum Verhiltnis Recht—Religion . . . .. ... ... ... . .. ... 229
Tosan Kraneis
Diskussionsbericht zum Vortrag von Christian Waldhoff . . ... .. 245
Sachregister . . . . . . ... 249

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit
mit dem Verfassungsstaat

Rudolf Uertz

In der Plenumssitzung des Parlamentarischen Rates am 20. Oktober 1948 in
Bonn kam es zu einer lebhaften Debatte tiber die Praambel der neuen Verfas-
sung. Der Vertreter der CDU-Fraktion, Adolf Siisterhenn, wollte den Artikel 1
des Grundgesetzes theologisch tiefer fundieren als es bis dahin vorgesehen war
und schlug die Formulierung vor: ,,Die Wiirde des Menschen ist begriindet in
ewigen, von Gott gegebenen Rechten. In der Praambel der Verfassung von
Rheinland-Pfalz (1947), an der Siisterhenn mafigeblich beteiligt war, wird Gott
als ,Urgrund des Rechts und Schopfer aller menschlichen Gemeinschaft“ de-
klariert. Diese schopfungstheologische Begriindung hatte Siisterbenn im Parla-
mentarischen Rat erst gar nicht vorgeschlagen. Sicher hitte der Vorsitzende des
Hauptausschusses, Carlo Schmid (SPD-Fraktion), wie zuvor schon in anderem
Zusammenhang dem Kollegen Siisterbenn geantwortet: ,,So heilig sind wir
nicht.“!

I. Gottin der Praambel am Beispiel der Grundgesetzdiskussion
(1948/49)

Man einigte sich schliefflich auf die Formel: ,,Im Bewusstsein seiner Verantwor-
tung vor Gott und den Menschen.“ Diese Formulierung hielt Theodor Heuss,
der Vorsitzende der FDP-Fraktion, fiir klarer und sauberer als die weitergehen-
de Formulierung. Heuss wollte keineswegs eine theologisch-metaphysische
Formulierung fiir die Priambel der neuen Verfassung ausschlieflen. Das Grund-
gesetz sollte thm zufolge auch einen ,,Akzent des Feierlichen“ haben, zumal die

! Protokoll der 6. Sitzung des Plenums, 20.10.1948, in: Parlamentarischer Rat: Akten und
Protokolle, hrsg. vom Deutschen Bundestag und vom Bundesarchiv, Bd. 9: Plenum, bearbeitet
von Wolfram Werner, Boppard 1996, S. 183 ff.; vgl. Rudolf Uertz, Adolf Siisterhenn, in: Buch-
stab/Kleinmann (Hrsg.), In Verantwortung vor Gott und den Menschen. Christliche Demo-
kraten im Parlamentarischen Rat (1948/49), Freiburg 2008, S.355ff.; Christoph von Hebl,
Adolf Stisterhenn. Verfassungsvater, Weltanschauungspolitiker, Féderalist, Diisseldorf 2012,
S.1771f.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



50 Rudolf Uertz

Verfassung diejenigen ansprechen miisse, ,die guten Willens sind und die wir
irgendwie seelisch ergreifen wollen®. Daher lehnte Heuss es ab, etwa mit Riick-
sicht auf die ,Hiamischen“ und ,,aus Angst vor ihnen eine zu niichterne oder
funktionale Sprache“ zu wihlen. Aber man solle dabei nicht so weit gehen,
,Gott zu bemithen fir die Unzulanglichkeiten, die Torheiten und die Missver-
stindnisse, die auf Grund eines sehr menschlichen Werkes entstehen“?.

Theologische Begriffe sind nun einmal unscharfe Rechtsbegriffe. Unscharfe
Rechtsbegriffe aber vermogen lediglich die Intension, nicht die Extension anzu-
geben. Da Gesetzestexte notwendigerweise allgemein gehalten sind, kénnen aus
ihnen die Direktiven, das heifit die handlungsleitenden Normen fiir den kon-
kreten Fall, nicht ohne weiteres erschlossen werden. Theologische Begriffe soll-
ten daher nur mit Bedacht in einem Verfassungsdokument verwandt werden.
Denn ihre Verwendung konnte sonst zu theologischen Auslegungsdebatten
fithren, die das weltliche Recht und die weltlichen Gerichte tiberfordern wiir-
den.’ Eine grundsitzliche Frage stellt sich damit im Hinblick auf die theologi-
sche Ethik. Lassen Religion und theologisch begrindete Ethik dem Glaubigen
den notwendigen Spielraum, um im freiheitlich-pluralistischen Gemeinwesen
Selbstverantwortung wahrzunehmen, wie sie im Grundrechtskatalog liberaler
Verfassungen garantiert wird?

II. Theodor Heuss zur Bedeutung von theologischer
und philosophischer Ethik in Verfassung und Recht

Zu diesen grundlegenden Fragestellungen von Verfassung und Recht duflerte
sich Theodor Heuss, der dem Kulturprotestantismus zuzurechnen ist, zu Be-
ginn seiner Amtszeit als Bundesprasident im Rheinischen Merkur in einem Ar-
tikel iiber Politik und Ethik (1951). Heuss gibt zu bedenken: Zum einen solle die
Verfassung sehr wohl eine positive Wiirdigung der tiberpositiven Normen des
Grundgesetzes enthalten; zum anderen aber solle das Verfassungswerk nicht
exklusiv durch theologische Grundsitze legitimiert werden, um nicht die philo-
sophische Ethik und die Humanititsideen zu entwerten. Heuss kritisiert in die-
sem Zusammenhang die Theologen, die ,schon die Ethik fir sikularisierte Re-
ligion halten“ und die philosophische bzw. die Vernunftethik der ,,Uberbewer-
tung des Diesseitigen” verdichtigen.*

Esist ein hochsensibler, kritischer Punkt, den der Bundesprisident anspricht.
Und sein Imperativ ist deutlich: Die Ethik, die sich in betrichtlichem Mafle aus
der Religion speist — Heuss verweist auf die Bedeutung der ,Weltreligionen® —,

2 Protokoll (Fn. 1), S. 196.

* Vgl. Klaus Tanner, Gehort Gott in die Verfassung?, Evangelische Kommentare 5 (1991),
260ff.

* Theodor Heuss, Politik und Ethik, Rheinischer Merkur vom 13.3.1951.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem Verfassungsstaat 51

ist fur das Gemeinwesen eine wichtige Kraft. Aber die Ethik ist eben kein ex-
klusives Gut von Kirchen und religiosen Gemeinschaften. Erst recht gilt dies
fur die Ethik im pluralistischen Gemeinwesen. Darauf kann der Zeitungsbei-
trag des Bundesprisidenten, der die Legitimitit des Grundgesetzes fiir die Bun-
desrepublik Deutschland und die Loyalitit der Biirger zum neuen Verfassungs-
werk zum Inhalt hat, nur kurz eingehen. Damit bleibt zwangslaufig verdeckt,
welche Entwicklungsstufen die moderne Verfassungsgeschichte genommen hat
und wie weit die neuzeitliche Verfassungstheorie sowohl durch religiose, das
heiflt vor allem judische und christliche, als auch durch sikulare philoso-
phisch-ethische, kulturelle und humanistische Normen ihre Prigung erfahren
hat, um vom ganzen Volk angenommen werden zu konnen.

Wenngleich Hewuss im Parlamentarischen Rat iiberzogene theologische Legi-
timierungsideen einzelner Abgeordneter kritisiert, so ist es doch erkennbar,
dass sein pflichtgemifies Plidoyer fiir die Bewahrung des sikularen Charakters
des Grundgesetzes ihm nicht die Augen verschliefit vor der Tatsache, dass die
katholischen und evangelischen Christen keineswegs in Ginze tiberbordender
theologisch-religios konnotierter Sittlichkeitsanspriiche in politisch-staatlichen
Angelegenheiten zu verdichtigen sind. So verweist der Bundesprasident darauf,
dass die Katholiken und Protestanten von ihren christlich motivierten demo-
kratischen und sozialen Grundsitzen her — und gar in christlich-demokrati-
schen und christlich-sozialen Parteien (Heuss nennt als Protagonisten Lamen-
nais und Stécker) — den liberal-demokratischen Rechts- und Verfassungsstaat
zu legitimieren und mitzutragen wissen. Auf wen beziehen sich dann aber die
Anspielungen, tiberzogene theologische Anspriiche an das politische Gemein-
wesen Bundesrepublik Deutschland zu richten?

Heuss hat in seinem Artikel die Frage des Verhiltnisses von Religion und
Politik, Kirche und Staat primir auf die Ebene des einzelnen Biirgers, seines
Gewissens und damit seiner Verantwortlichkeit konzentriert, eine Thematik,
die sowohl dem kulturprotestantischen als auch dem liberalkatholischen und
christlich-demokratischen Verstindnis von Religion und Politik geliufig ist.
Mit den Theologen, die Heuss einer problematischen Verhiltnisbestimmung
von Politik und Ethik bezichtigt, sind offenbar die Vertreter offizieller kirchli-
cher Lehren gemeint, die von diesen her die sikulare Ethik und die von ihr ge-
pragte Staats- und Verfassungstheorie als defizitar ansehen. Ich werde mich im
Folgenden vor allem mit dem Verhiltnis zwischen Katholizismus und moder-
nem Verfassungsstaat sowie dem Verhiltnis von theologischer und philosophi-
scher Ethik auseinandersetzen.?

> Vgl. auch den Beitrag von Christian Waldhoff in diesem Band.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



52 Rudolf Uertz

III. Das Spannungsverhaltnis zwischen Katholizismus
und Liberalismus im 19. Jahrhundert

Der Jurist Carl Schmitt hat in seinem Essay ,,Romischer Katholizismus und
politische Form“ das Spannungsverhiltnis zwischen religioser und sikularer
Moral als die grofle Herausforderung fiir die Kirche in der Neuzeit beschrieben.
Es war ,eine besondere, neue Art des Kampfes, als die katholische Kirche im 19.
Jahrhundert einen Gegner fand, der ihr gerade die Idee der Humanitat entge-
genhielt“. Der Ausgangspunkt dieser konfliktiven politisch-kirchlichen und
moraltheologisch-ethischen Auseinandersetzung zwischen den beiden unglei-
chen Kontrahenten Kirche und Staat ist die Franzosische Revolution 1789, in
deren Gefolge die Sikularisation, die Enteignung der Kirchengtiter 1803 und
damit die Zerschlagung der religiosen, sozialen und kulturellen Einrichtungen
der katholischen Kirche erfolgten. Das hieff: zwangsweise Auflosung von Klos-
tern, katholischen Universititen, Kirchengemeinden und Di6zesen, Verlust von
Krankenhiusern, Pflegestatten, Erziehungs-, Kultur- und Bildungseinrichtun-
gen sowie ferner — vornehmlich in Preuflen — Kirchenkampf, Kulturkampf
u.a.m. Beziiglich der Haltung der katholischen Kirche zu den Menschenrech-
ten sowie zur liberalen Verfassungstheorie ist insofern beachtlich, dass die Reli-
gions- und Gewissensfreiheit als fundamentale Rechtsgiiter der Kirche als Kor-
poration und den Katholiken als Biirgern aus staatspolitischen Interessen vor-
enthalten wurden und dort, wo die Verfassung (wie in Preuflen 1848/50) die
Religionsfreiheit gesetzlich garantierte, die entsprechenden Artikel bzw. Para-
grafen vielfach keine Anwendung fanden. Andererseits aber stellt sich die Frage,
wieweit Kirche und Papst, der ja als Monarch im Kirchenstaat (756-1870) auch
politische Macht austibte und zum Zwecke der Machterhaltung in seinem welt-
lichen und geistlichen Herrschaftsbereich die liberalen Grundrechte verwarf,
von ihrer Verfassung wie von der offiziellen kirchlichen Moral- und Staatslehre
her in der Lage waren, liberale Freiheitsrechte anzuerkennen.

In seiner politischen Theologie zitiert Schmitt den englischen Kardinal Jobn
Henry Newman, der den bedingungslos gefiihrten Kampf im 19. Jahrhundert
zwischen Kirche und Liberalismus auf den Nenner brachte: ,No medium bet-
ween catholicity and atheism®.” Damit kennzeichnet er den Kampf des Papst-
tums im 19. Jahrhundert, das mit dem Pontifikat Pius’ IX. (1846—1878) und der
Verurteilung simtlicher liberaler Grundsitze seinen Hohepunkt fand, wobei
der Liberalismus prinzipiell mit Gottlosigkeit gleichgesetzt wurde, weil er einer

¢ Carl Schmitt, Romischer Katholizismus und politische Form [2. Aufl. 1925], Stuttgart
1984, S.56; vgl. auch Ludger Honnefelder, Grenzziehung durch Ethik. Ethik und Religion
angesichts der Herausforderung durch Wissenschaft und Technik, in: Thierse (Hrsg.), Religi-
on ist keine Privatsache, Diisseldorf 2000, S. 205 ff.

7 Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverinitit [1922],
2. Aufl., Miinchen 1934, S. 69.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem Verfassungsstaat 53

sikularen individualistischen Philosophie folgte. Diese Verurteilung, die 1864
in der Enzyklika Quanta cura und dem Syllabus errorum erfolgte, steht in en-
ger Verbindung mit dem Zusammenbruch des Kirchenstaates und dem Ersten
Vatikanischen Konzil (1869/70). Die antiliberale und antikonstitutionelle Posi-
tion der Kirche unter Pius IX. hatte zur Konsequenz, dass das kirchliche Lehr-
amt sich in der Folgezeit nur mithsam den liberalen Rechts- und Staatsideen
anzunihern vermochte; eine Hypothek, die ein Stiick weit abzutragen vor allem
Papst Leo XII1. (1878-1903) auferlegt war. Zwangsliufig stand damit die Staats-
und Soziallehre des papstlichen Lehramtes in einem betrachtlichen Spannungs-
verhaltnis nicht nur zum modernen Staat, sondern auch zur Bewegung des po-
litischen und des sozialen Katholizismus sowie zu den christlich-demokrati-
schen und christlich-sozialen Parteien in den konstitutionellen europiischen
Staaten.?

Als politischen und sozialen Katholizismus bezeichnet man die Aktivititen
katholischer Politiker, Gewerkschafter, Unternehmer und Sozialwissenschaft-
ler in katholischen Parteien (in Belgien seit 1830) sowie in christlichen interkon-
fessionellen Arbeitervereinen und Gewerkschaften (seit ca. 1895). Der politi-
sche und soziale Katholizismus orientierte seine demokratisch-konstitutionel-
len, rechtsstaatlichen und gewerkschaftlichen Aktivititen auch an sikularen
politischen und gesellschaftlichen Ordnungsideen. Katholiken in Wissenschaft
und Praxis hatten in ihrer politischen und gewerkschaftlichen Arbeit entspre-
chend die naturrechtlich fundierte katholische Soziallehre nur bedingt im Sinne
der lehramtlichen Normierungen interpretiert.

IV. Griinde fiir die antiliberale Haltung des kirchlichen Lehramtes

Die Ablehnung von Menschen- und Freiheitsrechten durch das kirchliche Lehr-
amt ist zunichst eine Reaktion auf die Franzosische Revolution 1789 und den
Erlass der Zivilkonstitution 1790 durch die Franzésische Nationalversammlung
sowie die von dieser verfiigten Gesetze zur Aufhebung der Orden. Papst Gre-
gor XVI. verurteilt in der Enzyklika Mirari vos (1832) die Gewissensfreiheit
(,libertatem conscientiae®) als ,Wahnsinn“ (,deliramentum®).’ Zugleich wird

8 Vgl. Ernst-Wolfgang Bockenforde, Der deutsche Katholizismus im Jahre 1933. Eine kriti-
sche Betrachtung, in: ders., Kirchlicher Auftrag und politische Entscheidung, Freiburg 1973,
S.66ff.; zum Folgenden Oswald von Nell-Breuning, Der deutsche Gewerkschaftsstreit um
die Jahrhundertwende, in: Festschrift fiir Otto Brenner, Frankfurt a.M. 1967, S. 191f.; Hans
Maier, Katholizismus und Demokratie, Freiburg 1983; Rudolf Uertz, Vom Gottesrecht zum
Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Franzgsischen Revo-
lution bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil (1789-1965), Paderborn 2005.

% Enzyklika Mirari vos (1832) Papst Gregors XVI., Nr. 14, in: Utz/von Galen (Hrsg.), Die
katholische Sozialdoktrin in ihrer geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung papstlicher
Dokumente vom 15. Jahrhundert bis in die Gegenwart, 4 Bde., Aachen 1974, Nr. I 1ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



54 Rudolf Uertz

damit auch die Konzeption der Christlichen Demokratie des Abbé Hugues Féli-
cité Robert de Lamennais, also das programmatisch-politische Konzept, aus
christlichen Motiven heraus eine konstitutionelle und demokratische Bewe-
gung zu schaffen, verurteilt.”® In diesem Rundschreiben zeigt sich schon die
Grundhaltung des kirchlichen Lehramtes, die auch die Position der nachfolgen-
den Pipste sein sollte: Es sind nicht mehr nur die antikirchlichen und antireligi-
osen Aktionen, die die Reaktionsweise der Pipste bestimmen. Vielmehr zeigt
sich in Mirari vos schon das Kampfprogramm der Kirche, das den liberalen
theologischen, politischen und gesellschaftlichen Ideen und Mafinahmen galt,
wie dies auch Kardinal Newman in dem oben angefithrten Zitat zum Ausdruck
brachte.

Diese antiliberale Grundhaltung des papstlichen Lehramtes, das die liberalen
Ideen als , torichte Meinung® und als Modeerscheinungen verurteilt, folgt weit-
gehend dem konterrevolutioniren Programm des franzosischen Traditionalis-
mus Joseph de Maistres (1753-1823)." Der primir theologisch gespeiste Traditi-
onalismus sieht in der liberalen Staats- und Gesellschaftsentwicklung nur Zer-
storung und Niedergang der alten, gottgewollten politischen Ordnung. Daher
sieht sich der Traditionalismus berechtigt und genétigt, das theologisch legiti-
mierte monarchische Prinzip als Gegenmafinahme gegen den Liberalismus mit
allen Konsequenzen auch auf die Verfassung und die Staatslehre der Kirche an-
zuwenden, wie es schlieflich das vom Ersten Vatikanischen Konzil verkiindete
Dogma von der papstlichen Unfehlbarkeit des Papstes als entscheidende Aus-
drucksform zum Inhalt hat.

Die Unfehlbarkeit, das heifit die Letztentscheidungen des Papstes als absolu-
ter Monarch und als Haupt der Kirche, dessen kirchliche und politische Ent-
scheidungen inappellabel sind, hat das Konzil aber nicht nur den feierlichen
Erklirungen des Papstes, z.B. im Rahmen eines Konzils (auferordentliches
Lehramt) vorbehalten, sondern ebenso fir die papstlichen Direktiven vorgese-
hen, wie sie in Enzykliken, Briefen, Ansprachen und Dekreten geduflert werden
(ordentliches Lehramt).!? Das bedeutet, dass auch die in Ansprachen und pipst-
lichen Dekreten geduflerten Vorstellungen und Mahnungen des Papstes, sofern
diese mehrfach und nachdriicklich vertreten werden, Gesetzeskraft erlangen.
Da aber auch diese Form pipstlicher Dekrete als ,authentische® Auflerungen
des papstlichen Lehramtes gelten und ,letztverbindlich“ sind, unterliegen sie
ebenfalls dem Unfehlbarkeitsanspruch der Kirche." Kirchenrechtlich verbind-

1° Vgl. Hans Maier, Kirche und Revolution. Zur Friithgeschichte der Christlichen Demo-
kratie, 5. Aufl., Freiburg 1988, S. 157 {f., 167 ff.

" Vgl. Joseph de Maistre, Vom Papst. Ausgewihlte Texte, Berlin 2007; Rudolf Uertz, Got-
tesrecht (Fn. 8), S. 69-91.

12 Vgl. Roger Aubert/Rudolf Lill, Die Kirche in der Gegenwart. Die Kirche zwischen Re-
volution und Restauration, in: Jedin (Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, Bd. 6/1, Frei-
burg 1985, S. 696 ff., 761 ff.

3 Vgl. Peter Hiinermann, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Leh-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem Verfassungsstaat 55

liche Urteile und Dekrete des Lehramtes sind ebenso wie auch die Auflerungen
des auflerordentlichen Lehramtes von den Katholiken daher ,mit religios ge-
grindetem Gehorsam“ bzw. mit ,religiosem Gehorsam des Willens und Ver-
standes“ anzunehmen, eine Entscheidung, die auch das II. Vatikanum in leicht
modifizierter Form erneuerte.'*

V. Das neuscholastische Naturrechtssystem

Das wichtigste Instrument, mit dem das I. Vatikanum das pipstliche Lehramt
in der Sittenlehre ausgestattet hat, ist das Naturrecht. Das kirchlich angeleitete
christliche Naturrecht steht dem individualistischen Naturrecht der Neuzeit
entgegen, wobei das erstere auf thomistische und barockscholastische Interpre-
tationen zurtckgreift. Entsprechend steht der Autonomie im rationalistischen
Naturrecht, das die vom einzelnen gemifl Vernunftkriterien getroffenen sittli-
chen Entscheidungen intendiert, im christlichen Naturrecht die Heteronomie
(die Fremdgesetzlichkeit) gegentiber. Allerdings konnen sich die neuscholasti-
schen Annahmen in dieser Hinsicht nur sehr bedingt auf die Ethik des Thomas
von Aquin stiitzen, der nimlich, an der aristotelischen Tugendlehre orientiert,
das subjektive Gewissen als pflichtgemifle handlungsleitende Norm versteht.”®
Da die Gesetzesformulierungen nur allgemein sind, bleibt dem Gesetzesunter-
worfenen zwangslaufig ein Interpretationsspielraum, den auszufiillen der Tu-
gend der Epikie obliegt, die Aristoteles eine Form hoherer Gerechtigkeit nennt.
Es geht hierbei also um das sittliche Verhalten des Menschen in konkreten Ent-

rentscheidungen, 37. Aufl., Freiburg 1991, Nr.3008-3014, 3884 ff. Die Konstitution De: Filius
des I. Vatikanums, Nr. 3011, dekretiert: , Mit gottlichem und katholischen Glauben ist ferner
all das zu glauben, was im geschriebenen oder iiberlieferten Wort Gottes enthalten ist und von
der Kirche — sei es in feierlicher Entscheidung oder kraft ihres gewohnlichen und allgemeinen
Lehramtes — als von Gott geoffenbart zu glauben vorgelegt wird.“ Vgl. Wolfgang Beinert/
Ilona Riedel-Spangenberger, Lehramt, in: Kasper u.a. (Hrsg.), Lexikon fiir Theologie und
Kirche, Bd. 6, 3. Aufl., Freiburg 2006, Sp. 751-754.

" Vgl. Lumen gentinm (Nr.25), in: Rahner/Vorgrimler (Hrsg.), Kleines Konzilskompen-
dium, 8. Aufl., Freiburg 1972, S.262; Rudolf Uertz, Dem Wunder- und Unfehlbarkeitsglau-
ben auf der Spur. Joseph Kleutgen, die Nonnen von Sant’Ambrogio und die Langzeitwirkun-
gen der Neuscholastik, in: Imprimatur 6 (2013), 234{f., abrufbar unter: http://www.impri-
matur-trier.de/2013/imp130605.html (abgerufenam 1.6.2014); Hubert Wolf, Joseph Kleutgen,
das Breve ,,Tuas libenter” von 1863 und die Folgen fiir die katholische Theologie, zur debatte
1(2014), 20ff.

5 Vgl. zum neuscholastischen Naturrecht Franz Bockle/Ernst-Wolfgang Bockenforde
(Hrsg.), Naturrecht in der Kritik, Mainz 1973; Hans Welzel, Naturrecht und materiale Ge-
rechtigkeit, 4. Aufl., Gottingen 1962; Gerbard Hammerstein, Die Entwicklung des Natur-
rechtsgedankens in der katholischen Rechtsphilosophie des 19. Jahrhunderts, Freiburg 1950;
zur deontologischen und teleologischen Normbegriindung in der Ethik vgl. Franz Bdickle,
Fundamentalmoral, Miinchen 1981, S. 245 ff., 306 ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



56 Rudolf Uertz

scheidungssituationen, die der Gesetzgeber nicht vorhersehen konnte, oder in
den Fillen, in denen tiberhaupt keine Gesetze verpflichten.'®

Demgegeniiber besteht die Intention des kirchlich modifizierten Naturrechts
in der kontrollierten moralischen Leitung der Glaubigen mit dem Ziel, diese
gegen die liberalen Prinzipien und deren Eindringen in die kirchliche Sittenleh-
re und Dogmatik zu immunisieren. Ein Naturrecht aber, das — der vom IV. La-
terankonzil 1215 verpflichtend eingefithrten Beichtmoral dhnlich? - die Glau-
bigen an kasuistische Rechtsformen bindet, ist ein Widerspruch in sich. Denn
durch die Deduktion des Besonderen aus dem Allgemeinen konnen gemafl dem
Prinzip der Widerspruchsfreiheit keine grundsitzlich neuen Erkenntnisse im
Sinne praziserer handlungsleitender Normen gewonnen, sondern lediglich ,,die
Ausfaltung schon bestehender Erkenntnisse erhellt werden.'®

Angesichts der konfliktiven Situation im Kirchenstaat wurde die monarchi-
sche Ordnung als unabdingbare Voraussetzung zur Erfillung der politischen
wie auch der geistlichen Aufgaben des Papstes als Oberhaupt der Kirche dekla-
riert,"” so dass die absolutistische Funktion des Papstamtes zum einen politisch,
zum anderen theologisch und kanonistisch gerechtfertigt wurde.

Papst Leo XII1. (1878-1903) oblag es, die Hypothek des Zusammenbruchs
des Kirchenstaates und der unversohnlichen katholischen Staatsdoktrin seines
Vorgangers ein Stlick weit abzubauen und die katholische Staats- und Rechts-
lehre behutsam an die konstitutionelle republikanische Verfassungsordnung
heranzufiihren. Wohl blieben die neuscholastische Naturrechtslehre und mit
ihr die Idealnorm des ,katholischen Glaubensstaates in seinen Staatsenzykli-
ken erhalten, doch milderte Leo XIII. die lehramtliche Position insofern, als er
die republikanisch-konstitutionelle Ordnung dort billigte, wo sie sich histo-
risch durchgesetzt hatte.”® Gemifl der aristotelisch-thomistischen Lehre, wo-
nach Monarchie, Aristokratie und Demokratie allesamt legitime Ordnungen
sein konnen, sofern sie mit dem allgemeinen Wohl des Staates vereinbar sind

16 Vgl. Wilbelm Korff, Wie kann der Mensch gliicken? Perspektiven der Ethik, Miinchen
1985, S.84-91.

17 Vgl. Wilhelm Korff, Work in progress, in: Vogt (Hrsg.), Christliche Sozialethik — Archi-
tektur einer jungen Disziplin, Miinchen 2012, S.79 (81). Das IV. Laterankonzil (1215) hat
neben wirkmichtigen Verordnungen (u.a. Einfiihrung der Beichte) auch die Magna Charta,
eine der wichtigsten mittelalterlichen Freiheitsgarantien, verurteilt; Hubert Jedin, Kleine
Konziliengeschichte, Freiburg 1969, S. 481.

8 Vgl. Max Miiller/Alois Halder, Deduktion, in: Kleines Philosophisches Worterbuch,
11. Aufl., Freiburg 1984, S.58; W. Korff, Work (Fn.17), S. 81{.

1 Vgl. Konrad Repgen, Die Lateranvertrige von 1929, in: Jedin, Handbuch der Kirchenge-
schichte, Bd. 7, Freiburg 1979, S. 51 ff.

2 Vgl. die Staatsenzykliken Dinturnum illud: Der gottliche Ursprung der Staatsgewalt
(1881); Immortale Dei: Die christliche Staatslebre in der Auseinandersetzung mit der neuzeit-
lichen Auffassung vom Staat (1885); Sapientiae christianae: Der Christ in der politischen Ge-
meinschaft (1890), in: Utz/van Galen, Sozialdoktrin (Fn.9), Nr. XXI 1ff., XXI 24ff. und
XXIII 50ff.; zur Staatslehre Papst Leos XIII. vgl. Rudolf Uertz, Gottesrecht (Fn. 8), S.236ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem Verfassungsstaat 57

(sog. Staatsneutralitatsthese), konnten die alten Monarchien ebenso wie die jiin-
geren republikanisch-konstitutionellen Staatsformen vom Lehramt gerechtfer-
tigt werden. Moglich wurde diese bedingte Anerkennung bestehender republi-
kanischer Staaten dadurch, dass Papst Leo XIII. in seine Staatslehre das Tole-
ranzprinzip einfithrte, wonach die Katholiken zur Verhinderung gréferer Ubel
die demokratisch-rechtsstaatliche Ordnung tolerieren sollen; doch blieb dieser
Staatsform ebenso wie der liberalen Menschenrechtstheorie die volle sozial-
und rechtsethische Legitimierung versagt.

VI. Der politik- und sozialethische Paradigmenwechsel
des kirchlichen Lehramtes (1961/62-1965)

Als Befreiung von einer schweren Last erlebte das Gros der Katholiken das Pon-
tifikat Johannes X XII1. (1958-1963), der schon mit seiner ersten Sozialenzykli-
ka Mater et magistra (1961) eine neue sozialethische Begriindungsfigur in die
katholische Soziallehre einfithrte. Dabei wurde statt der bis dahin vorherr-
schenden neuscholastisch-naturrechtlichen Begriindung die personalethische
Argumentation herangezogen, die die Eigenverantwortung der Christen als
Staatsbiirger und als Gesellschaftsmitglieder ins Zentrum rtickt. Diese Neue-
rungen betrafen vor allem auch das Verhiltnis von katholischer Kirche und si-
kularer Gesellschaft und damit eine wohlwollende Haltung zu den nicht dezi-
diert christlich-demokratischen Parteien. In Deutschland begriifiten in den
1960er und 1970er Jahren auch SPD und FDP den sozialethischen Paradigmen-
wechsel der katholischen Soziallehre.?! Denn mit der lehramtlichen Neuorien-
tierung und der Betonung der personalen Verantwortungsethik — statt der hete-
ronomen neuscholastischen Naturrechtslehre — endete das besondere Verhiltnis
der katholischen Kirche zu den christlich-demokratischen Parteien. In der Fol-
gezeit wurde es mehr und mehr selbstverstandlich, dass sich Katholiken auch in
sozialdemokratischen, liberalen und anderen demokratischen Parteien betiti-
gen konnten, was noch in den 1950er und frithen 1960er Jahren eher die Aus-
nahme war.?

In seiner zweiten Sozialenzyklika Pacem in terris (1963) hatte Johannes X XII1.
die Menschenrechte inkorporiert, und zwar gemifl der Allgemeinen Erklirung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen von 1948. Damit erwies das papst-
liche Lehramt zugleich dem philosophischen Humanismus und der sikularen

2 Vgl. Benno Haunborst, Katholizismus und Sozialdemokratie, in: Thierse, Religion
(Fn.6), S.20ff.

22 Vgl. Rudolf Uertz, Anniherungen: Christliche Sozialethik und SPD, Historisch-Politi-
sche Mitteilungen 13 (2006), S. 93 ff.; Jiirgen Werbick, Religion ist keine Privatsache! Theolo-
gische Einwinde gegen eine politisch allzu bequeme Floskel, in: Thierse, Religion (Fn.5),
S.90ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



58 Rudolf Uertz

Ethik seine Referenz — eine Haltung, die der neuscholastischen Lehre zuwider

war.??

So betont denn der fithrende katholische Sozialethiker Oswald von Nell-
Breuning in seinem Kommentar zur neuen pépstlichen Sozialenzyklika deren
Anniherung an die philosophische Ethik und Anthropologie:

»Der Umstand, dass der Papst die Personalitit des Menschen damit begriindet, dass er
seiner Natur nach mit Vernunft und freier Selbstbestimmung ausgestattet ist, ohne bei
dieser Gelegenheit daran zu erinnern, dass ihm dies von seinem Schopfer geschenkt ist
und dass darin seine natiirliche Gottebenbildlichkeit besteht, spricht dafir, dass er die
Erkenntnis der transzendenten Dimension nicht als unerlissliches Erfordernis fiir die
Erkenntnis des natiirlichen Sittengesetzes bezeichnet, die Frage also zum mindesten of-
fenlassen will.“%*

Damit konzediert Nell- Breuning, dass Ethik, Moral und Sitte keine exklusiven
Guter von Theologie und Kirche sind, wie es das christliche Naturrecht mit
dem Verweis auf den offenbarungstheologischen Charakter der christlichen
Lehre intendiert und entsprechend die sikular begriindeten Menschenrechte
und Ordnungsideen als religios und ethisch defizitir eingestuft hatte.” Kirche
und Theologie kennen aber sehr wohl — und zwar von der biblischen Theologie
des Alten und des Neuen Testaments wie auch von der Tradition und Geschich-
te der Moraltheologie und Ethik her — das Phinomen einer natisirlichen Sittlich-
keit, die dem Menschen aufgrund seiner Geschopflichkeir und Vernunftbe-
gabtheit eigen ist und die seine Personwiirde ausmachen. So gesehen wird man
sagen konnen, dass der christlichen Moral mit ihrer Lehre von der Gewissens-
freiheit der Person und ihrer Wiirde ein sowohl philosophisch als auch theolo-
gisch begrindeter freiheitlicher Impuls eigen ist, der aber gemaf§ der neuscho-
lastischen Lehre lediglich dem Menschen als sittlichem Wesen ,,an sich®, nicht
aber als konkretem moralischen Subjekt zugemessen wurde, da dessen Miin-
digkeit und Verantwortungsfihigkeit in individual- und sozialethischen Belan-

2 Vgl. Texte zur Katholischen Soziallehre. Die sozialen Rundschreiben der Pipste und
andere kirchliche Dokumente, hrsg. vom Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmerbe-
wegung Deutschlands. Mit einer Einfithrung von Oswald von Nell-Breuning, 9. Aufl., Kéln
2007; zum Dekalog und seiner theologischen und ethischen Wirkungsgeschichte vgl. Matthi-
as Kéckert, Die Zehn Gebote, Miinchen 2007.

# Oswald von Nell-Breuning, Soziallehre der Kirche. Erlauterungen der lehramtlichen
Dokumente, 3. Aufl., Wien 1983, S. 103.

% Vgl. Theodor Meyer, Die Grundsitze der Sittlichkeit und des Rechts. Nach Mafigabe der
im Syllabus § VII verzeichneten Irrthiimer, Freiburg 1868, S. 91 ff.; kritisch zur neuscholasti-
schen Naturrechtslehre: Josef Isensee, Keine Freiheit fiir den Irrtum. Die Kritik der Katholi-
schen Kirche des 19. Jahrhunderts an den Menschenrechten als staatsphilosophisches Paradig-
ma, Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte/Kanonistische Abteilung LXXIII,
103 (1987), 296 (30911.).

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem Verfassungsstaat 59

gen gemify dem Leitungs- und Kontrollanspruch der Kirche und dem Postulat
der Unterordnung der Laien unter den Klerus nur bedingt maffigebend waren.?

Mit dem neuen sozialethischen Argumentationsstil von Mater et magistra
und der Inkorporierung der Menschenrechte in die katholische Soziallehre in
Pacem in terris waren zugleich auch wichtige sozialethische Vorbereitungen
und Wegweiser fiir das Zweite Vatikanische Konzil und das von ihm besonders
reflektierte, gegentiber dem 19. Jahrhundert wesentlich verinderte Verhiltnis
der Kirche zur Welt geschaffen worden. Das Konzil konstatierte folglich den
mit den modernen gesellschaftlichen Entwicklungen gewachsenen Verantwor-
tungsbereich der Christen als Staatsbirger und Gesellschaftsmitglieder. Mit
seiner Differenzierungsthese, d.h. der systematischen Unterscheidung zwischen
kirchlich-theologischen Vorrechten des Klerus und dem Verantwortungsbe-
reich der Laien (,,Autonomie der Kultursachgebiete“) nahm das Konzil die bis
dahin beanspruchten autoritativen Weisungsbefugnisse gemifl der Lehre von
der potestas indirecta ein gutes Stick weit zuriick und erkannte schliefflich in
Dignitatis humanae die Religionsfreiheit als staatsbiirgerliches Grundrecht
an.” Mit dieser Entscheidung war das letzte und wichtigste Hindernis auf dem
Weg der Kirche zur Anerkennung des pluralistischen, weltanschaulich neutra-
len Staates beiseite geraumt.

VII. Der kirchliche und gesellschaftliche Aufbruch der 1960er
und 1970er Jahre und die neue politische Theologie

Was das Zweite Vatikanische Konzil mit seinen sozialethischen Neuerungen
zwar nicht vordergriindig bezweckt hatte, jedoch zwangslaufig in Kauf nehmen
musste, war der Umstand, dass mit der kirchenoffiziellen Abwendung von der
neuscholastischen Naturrechtsinterpretation und der Hinwendung zu einer so-
ziologisch analysierenden und theologisch motivierenden gesellschaftlich-politi-
schen Anschauungsweise der katholischen Kirche eine Pluralisierung des Katho-
lizismus sowie die Auflosung der katholischen Milieus begtinstigt wurde, wo-
bei anzumerken ist, dass solche Tendenzen schon geraume Zeit vorher zu
beobachten waren.?®

26 Aufschlussreich die Schrift des ,Zentrumsprilaten Carl Ulitzka, Soll der Klerus die
Fithrung in der Offentlichkeit iibernehmen?, Die Seelsorge 6 (1928/29), 321 ff.

¥ Marie-Dominique Chenu, La fin de I’¢re constantinienne, in: Dubois-Dumée u.a.
(Hrsg.), Un Concile pour notre temps, Paris 1961, S. 591f., sieht im II. Vatikanum zugleich das
Ende der , Konstantinischen Epoche®. Vgl. zur Gewaltenlehre Ernst-Wolfgang Bockenforde,
Staat-Gesellschaft-Kirche, in: Bockle/Kaufmann u.a. (Hrsg.), Christlicher Glaube in moder-
ner Gesellschaft, Bd. 15, Freiburg 1982, S.5ff.; Paul Mikat, Kirche und Staat in nachkonzilia-
rer Sicht, in: ders., Religionsrechtliche Schriften, Bd. 1, Berlin 1974, S. 217 ff.

2 Vgl. Thomas M. Gaunly, Katholiken. Machtanspruch und Machtverlust, Bonn 1991; Os-
wald von Nell-Breuning, Soziallehre (Fn.24), S.74f.; zum wechselseitigen Kontakt von Kir-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



60 Rudolf Uertz

In das Vakuum der abgelsten neuscholastischen Soziallehre trat Mitte der
1960er Jahre die neue politische Theologie von Johann Baptist Metz. Im Zent-
rum seiner Konzeption stand gesellschaftspolitisch nunmehr die Idee der Kir-
che als Kontrastgesellschaft. Mit einem einzigen Federstrich eliminierte Metz die
neuscholastische theologisch-naturrechtliche Sichtweise: Dieser habe es in poli-
tisch-gesellschaftlicher Hinsicht an ,theologischer Verantwortung® gefehlt.”’
Die Theologie habe in der Vergangenheit weitgehend klassisch-metaphysisch
argumentiert und eine Gestalt verkorpert, die noch dem Mittelalter nachhinge.
An der Frage der theologischen Verantwortung und der existentiellen Haltung
des Christen in der modernen Gesellschaft, niherhin der grundsitzlichen Pro-
blemlosigkeit, mit der die neuscholastische Theologie das ,,Verhiltnis von Reli-
gion und Gesellschaft, von Glaube und gesellschaftlicher Praxis“ wahrgenom-
men habe, sei sie gescheitert. Das wohl wirkungsmaichtigste Element in der po-
litischen Theologie von Metz war der Umstand, dass er mit seiner von der
Existenzphilosophie geprigten Theorie die von der Aufklirung geschaffene
transzendentale, existentiale und personalistische Orientierung wahrgenom-
men hat — ein Fundus, der der klassisch-metaphysischen Theologie und Natur-
rechtslehre fehlte.

Zweifellos hatte Metz mit seiner personalistisch-subjektorientierten Sicht-
weise die neuscholastische Philosophie und Theologie ausgehebelt und gleich-
zeitig den Sozialethikern das Wasser abgegraben. In einem entscheidenden
Punkt aber blieb seine politische Theologie defizitir, was ihr auch Oswald von
Nell-Breuning vorhielt. Aufgrund ihrer einseitig fundamentaltheologischen
Orientierung klammerte die Politische Theologie die sozialethische Analyse
von Gesellschaft, Politik, Wirtschaft und Kultur weitgehend aus. Wenn nim-
lich, so Nell-Breuning, die politische oder Befreiungstheologie zum Beispiel zur
Frage Stellung nehmen solle, ob die vorherrschenden 6konomischen oder poli-
tischen Strukturen geidndert werden sollten, so sei dies primir eine Frage von
sozialethischer, nicht von theologischer Relevanz.*° Dieses Dilemma, zwischen
Theologie und Philosophie zu oszillieren, ohne systematisch eine klare Positi-
onsbestimmung fiir das Verhiltnis von Vernunftgriinden und Glaubenssitzen
vorzunehmen, haftet einzelnen Vertretern der katholischen Sozialethik noch
heute an.* Problematisch ist, dass das kirchliche Lehramt die mit dem II. Vati-

che und Staat sowie zum politischen Einfluss der Kirchen in den ersten Nachkriegsjahren vgl.
Kristian Buchna, Ein klerikales Jahrzehnt? Kirche, Konfession und Politik in der Bundesre-
publik wihrend der 1950er Jahre, Baden-Baden 1014.

2 Vgl. Hans Maier, Kritik der politischen Theologie, Einsiedeln 1970; Helmut Peunkert
(Hrsg.), Diskussion zur ,politischen Theologie“, Mainz 1969.

3% Vgl. Oswald von Nell-Breuning, ,Politische Theologie“ — einst und jetzt, Stimmen der
Zeit 186 (1970), 2341f.

' Vgl. Arno Anzenbacher, Christliche Sozialethik. Einfithrung und Prinzipien, Paderborn
1998; Norbert Liidicke, Einmal Kénigstein und zuriick? Die Enzyklika Humanae Vitae als
ekklesiologisches Lehrstiick, in: Festschrift fiir Klaus Lidicke (Beihefte Nr. 55 zum Miinste-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem Verfassungsstaat 61

kanum eingerdumte personale Verantwortungsethik drei Jahre nach dem Kon-
zil in der Enzyklika Humanae vitae Papst Pauls VI. (1968) fiir den Bereich der
Sexual- und Ehemoral suspendiert hat und in diesem Ethikbereich wieder in
modifizierter Weise an das Argumentationsmuster der neuscholastischen Na-
turrechtslehre ankntipfte.

VIII. Anregungen aus Philosophie und Sozialwissenschaften

Mit seiner personalethischen Argumentationsweise und den neuen Leitsitzen
zum Verhiltnis von Kirche und Gesellschaft hat die konziliare Lehre auch in
den Sozialwissenschaften Interesse gefunden und die interdisziplinire Zusam-
menarbeit von Wissenschaftlern verschiedenster geisteswissenschaftlicher Dis-
ziplinen angeregt. Denn im Bereich der Politik, Wissenschaft, Kultur, des
Rechts sowie in den entsprechenden ethischen Bereichen sind die Laien als
Fachleute zustindig, so dass das Lehramt sich nicht mehr auf Weisungsrechte
stiitzen kann, was selbstredend ernsthafte Mahnungen, Kritiken und Verurtei-
lungen im Falle der Verletzung von fundamentalen ethischen und Rechtsgiitern
nicht ausschliefit.

Rechtswissenschaftler wie Ernst-Wolfgang Bockenforde, Josef Isensee, Al-
exander Hollerbach, Paul Mikat und Otto Kimminich, Politikwissenschaftler
wie Hans Maier, Alexander Schwan und Bernhard Sutor, Soziologen wie
Franz-Xaver Kanfmann und Gerbard Schmidtchen sowie Vertreter von Philo-
sophie und Geschichtswissenschaft wie Max Miiller, Wolfgang Kluxen, Ludger
Oceing-Hanhboff und nicht zuletzt Theologen wie Karl Rahner, Franz Bickle,
Joseph Ratzinger, Walter Kasper und Karl Lehmann befassten sich nunmehr
verstarkt mit Grenzfragen von Theologie, Philosophie und Religionswissen-
schaft einerseits sowie von Politik-, Sozial- und Rechtswissenschaft anderer-
seits und trugen damit im Sinne von Gaudium et spes bei zu einem verbesserten
Verhiltnis von Theologie und Kirche zur sikularen Kultur und Wissenschaft.

Die Spuren der Neuscholastik, die in ihrer letzten Phase wegen ihrer abstrak-
ten dogmatischen Thesenbildung auch innerkirchlich und theologisch mehr
und mehr Kritik erfuhr,® sind bis heute noch nicht getilgt. Denn mit ihrem
Kampf gegen das rationalistische Naturrecht sowie die sikulare Humanitit und
Ethik hat die neuscholastische Naturrechtslehre den personalen Verantwor-

rischen Kommentar zum Codex Juris Canonici unter besonderer Beriicksichtigung der
Rechtslage in Deutschland, Osterreich und der Schweiz), Essen 2008, 357 ff.

2 Vgl. Albert Auer, Theologisches Denken als Deutung der Zeit, Salzburg 1946, S.36,
124£., der angesichts des Zweiten Weltkriegs und der physischen und geistigen Kriegsfolgen
einen religios-sittlichen Aufbruch erhoffend das ,Ende der theologischen Hungerperiode®
und der neuscholastischen Ara herbeisehnt: ,Gott ist kein Es, d. h. unser Leben ist keine An-
gelegenheit theoretisch-diirrer Formeln, sondern will personlich zu Gott stehen®.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



62 Rudolf Uertz

tungsgedanken - ,das Spezifikum der europiischen Kultur®, nimlich ,die
Wiirde der Person und ihres kritischen Denkens“ — gegen den papstlichen Ab-
solutismus und Wahrheitsanspruch ausgespielt.” Es sind damit die Spatfolgen
des 19. Jahrhunderts und des Kampfes zwischen dem intransigenten romischen
Katholizismus und dem sikularisierten Gemeinwesen, die das II. Vatikanum
mit seinem theologisch-ethischen Aufbruch und der neuen Verhiltnisbestim-
mung von Kirche und pluralistischem Gemeinwesen iiberwinden wollte.

Die Sikularitit des weltanschaulich neutralen Rechts- und Verfassungsstaa-
tes und die ihn prigenden Ideen des Humanismus, des Rationalismus, der Auf-
klirung und der Menschenrechte ist nicht erwachsen durch ,Beiseitestellen,
sondern in lebendiger Auseinandersetzung mit dem fortwirkenden Christen-
tum und in der Umsetzung gerade auch christlicher Gedanken“.** Aber die
Amtskirche folgte erst mit erheblicher Verzogerung den Aktivititen der Prota-
gonisten des Laienkatholizismus.

Die Kultur Europas ist geprigt durch epochale Vorginge wie dem Freiheits-
kampf zwischen Kirche und politischer Ordnung und den Kontroversen zwi-
schen theologisch-religiosen und philosophisch-sikularen Wertvorstellungen
und Ordnungsideen. Dies hat tiefe Spuren in den Gesellschaften und Lindern
unseres Kontinents hinterlassen.”® Diese Spezifika europiischer Kultur, das
heifit die Konvergenzen und Divergenzen zwischen Kirche und Staat, zwischen
religioser und sikularer Ethik und Wertbegriindung, hat das II. Vatikanum in
seinen Dekreten weitgehend konstatiert. Das Konzil hat in seiner konstrukti-
ven Auseinandersetzung der ,, Kirche mit der Welt von heute* (Pastoralkonsti-
tution Gaudium et spes) keineswegs einseitig der Verweltlichung von Gesell-
schaft, Kultur und Gemeinwesen das Wort geredet, wie Kritiker aus Theologie,
Kirche, aber auch Sozialwissenschaften dem Konzil vorwarfen. Vielmehr hat
die Romische Bischofssynode den existenziellen Bedingungen und dem Werte-

3 Vgl. Karl-Heinz Oblig, Die Wiirde der Person und ihres kritischen Denkens. Das Spezi-
fikum der europdischen Kulturgeschichte, in: Gauger/Kiisters/Uertz (Hrsg.), Das Christli-
che Menschenbild. Zur Geschichte, Theorie und Programmatik der CDU, Freiburg 2013,
S.11ff.

* Ernst-Wolfgang Biockenforde, Nein zum Beitritt der Tirkei, Frankfurter Allgemeine
Zeitung vom 10.12.2004, 35, abrufbar unter: http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/euro-
paeische-union-nein-zum-beitritt-der-tuerkei-1193219.html (abgerufen am 1.6.2014).

5 Vgl. Ernst-Wolfgang Bockenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, in: ders.,
Auftrag (Fn.7), S.191ff.; Konrad Hilpert, Die Anerkennung der Religionsfreiheit, Stimmen
der Zeit 12 (2005), 509 ff. Zum Spannungsverhiltnis der abendlindisch-europiischen Kultur-,
Rechts- und Sozialtheorien zwischen Theologie und Philosophie sowie zwischen geisteswis-
senschaftlichen Theorien und naturwissenschaftlich-technologisch bedingtem Pragmatis-
mus und Progress vgl. die Beitrige von Raymondo Panikkar, Franz Herre und Max Miiller,
in: Pannikar u.a (Hrsg.), Das europiische Erbe in der heutigen Welt, Niirnberg 1963, S.9ff.,
53 ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem Verfassungsstaat 63

bewusstsein der Christen in der sikularen Gesellschaft in beachtlicher Weise
Rechnung getragen.’

IX. Zusammenfassung und Schluss

Die katholische Kirche hat ihren Frieden mit den Menschenrechten und den li-
beralen Ordnungsideen gemacht. Mit der Anerkennung der Religions- und Ge-
wissensfreiheit durch das Zweite Vatikanische Konzil hat das katholische Lehr-
amt den Verantwortungsbereich des Christen als Staatsbiirger endgtiltig aner-
kannt, dabei iltere hinderliche Wertmuster beiseite gerdumt und zugleich
wesentliche Anspriiche des kirchlichen Lehramtes in Fragen der Lenkung der
Laien im politischen und rechtlichen Bereich zuriickgenommen. Dies erfolgte
durch den schon von Papst Johannes XXIII. in seinen Sozialenzykliken vorge-
nommenen Paradigmenwechsel, die Ersetzung des neuscholastischen Natur-
rechts durch die personale Verantwortungsethik.?”

Worin bestand dieser Paradigmenwechsel im Einzelnen? Seit Mitte des 19.
Jahrhunderts hatte sich unter dem Pontifikat Papst Pius’ IX. die Abwehr des
Lehramtes gegeniiber liberalen Gesellschaftsprinzipien dermaflen gesteigert,
dass selbst gemifigte liberal-biirgerliche Grundsitze als Widerspruch zur ka-
tholischen Lehre verurteilt wurden (Syllabus errorum, 1864). Hohepunkt die-
ser Entwicklung war das Erste Vatikanische Konzil (1869/70) mit der Verkiin-
dung des Unfehlbarkeitsdogmas und des Jurisdiktionsprimats des Papstes. Be-
gleitet war diese Entscheidung des Konzils von einer Kompetenzverlagerung
des katholischen Bischofskollegiums, das die ihm bis dahin noch verbliebenen
Rechte auf den Papst tibertrug.®®

Das wichtigste Instrument der Erweiterung der Lehrgewalt des Papstes war
die im Gewande neuscholastischer Theologie und Ethik gestaltete Naturrechts-
interpretation. Diese riumte dem Lehramt das Recht ein, in Fragen der Moral
gemafl deontologischer Naturrechtsbegriindung aus allgemeinen sittlichen
Normen konkrete Handlungsoptionen fiir die Gliubigen im individuellen, ge-
sellschaftlich-kulturellen und politisch-rechtlichen Bereich autoritativ vorzuge-
ben, ihre Einhaltung zu kontrollieren und Abweichungen bzw. Missachtungen
der lehramtlichen Vorgaben zu sanktionieren (Beichtsystem, Index u.a.). Die
Gewissensverantwortung des Christen, die sehr wohl klassischer Kernbestand
katholischer Theologie und Morallehre ist, wurde in der neuscholastischen

%% Vgl. Franz-Xaver Kaufmann, Kirche in der ambivalenten Moderne, Freiburg 2012; vgl.
auch den Beitrag von Franz-Xaver Kaunfmann in diesem Band.

7 Vgl. Rudolf Uertz, Menschenrechte im Spannungsfeld zwischen Gottesrede und sikula-
rer Politik, in: Vogt (Hrsg.), Theologie der Sozialethik, Freiburg 2013, S.2791f.

% Vgl. August Bernhard Hasler, Wie der Papst unfehlbar wurde. Macht und Ohnmacht
eines Dogmas. Mit einem Geleitwort von Hans Kiing, 2. Aufl., Miinchen 1980.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



64 Rudolf Uertz

Phase der Kirche insofern entmachtet, als das Gewissen als passiv rezeptives
Organ aufgefasst und an die ,,objektiven” Gesetze und Vorgaben des ordentli-
chen und des auflerordentlichen Lehramtes gebunden wurde. Engfithrungen
des Konzils von 1869/70 und der Lehrverkiindigungen von Papst Pius IX. wur-
den von dessen Nachfolger, Papst Leo XII1., insofern iberwunden, als dieser in
seinen Staatsenzykliken behutsam Anniherungen des kirchlichen Lehramtes
an die demokratisch-republikanische Ordnung vornahm. Aber erst das II. Va-
tikanum hat mit seinen Dekreten (Gandium et spes, Dignitatis humanae u.a.)
die volle Akzeptanz des liberal-demokratischen Rechtsstaates und der Men-
schenrechte durch das katholische Lehramt ermoglicht.

Die Stigmatisierungen der liberal-rechtsstaatlichen Ordnung als ,Notbe-
helf und ,,als nationale Apostasie®,” die den katholischen Staatsbiirgern, Poli-
tikern sowie Richtern und Staatsanwilten ihre Loyalititspflichten gegeniiber
dem politischen Gemeinwesen erschwert hatten, waren damit hinfillig. Die
rechts- und politikethischen Neuerungen des Konzils wird man daher nicht
blof} als Erweiterung traditioneller Lehre oder als Anwendung ilterer, von
Theologie und Kirche vertretener Prinzipien wie zum Beispiel der sog. scholas-
tischen These vom ,Volk als dem urspriinglichen Trager der Gewalt“ interpre-
tieren konnen. Denn erst mit der Anerkennung der Gewissens- und Religions-
freiheit als staatsbiirgerlichen Grundrechten durch das Konzil sind die entschei-
denden moraltheologischen und kirchenrechtlichen Hindernisse bei Seite
geraumt worden, die von der Kirche bis in die 1960er Jahre autoritativ als , ka-
tholische Wahrheiten“ deklariert und dem liberalen Politik-, Rechts- und Ge-
sellschaftsdenken als widerchristlichen Ideen entgegengesetzt wurden.*

Dem Juristen Ernst-Wolfgang Bockenforde kommt das Verdienst zu, die be-
sagten Aporien der kirchlich-lehramtlichen Staats- und Rechtstheorie, insbe-
sondere deren Inkompatibilitait mit der liberalen rechtsstaatlichen Ordnung
eingehend analysiert zu haben.* Rechtsdogmatisch betrachtet ist der Paradig-

3 Vgl. Theodor Meyer, Grundsitze (Fn.25), S.124; Klauns Mérsdorf, Lehrbuch des Kir-
chenrechts auf Grund des Codex Iuris Canonici, Bd. 1, 10. Aufl., Paderborn 1959, S. 63.

* Vgl. Martin Rhonheimer, Christentum und sikularer Staat. Geschichte — Gegenwart —
Zukunft. Mit einem Vorwort von Ernst-Wolfgang Bockenforde, 2. Aufl., Freiburg 2012.

4 Ernst-Wolfgang Bickenforde, Einleitung, in: Zweites Vatikanisches Okumenisches
Konzil. Erklirung tiber die Religionsfreiheit. Lateinisch und Deutsch. Mit einer Einleitung
von Ernst-Wolfgang Bockenforde, Miinster 1968, S. 5ff. — Es ist widersinnig, wenn der protes-
tantische Theologe und Sozialethiker Hartmur Krefs, Das Bockenforde-Diktum — im moder-
nen Pluralismus noch tragfihig?, Humanismus aktuell 22 (2008), 17 {f., Bickenférde, der eine
Vielzahl kritischer Untersuchungen zu den Aporien der neuscholastischen Naturrechtslehre
und ihrer Inkompatibilitit mit dem liberalen Rechtsstaat durchgefiihrt hat, des ,Neo-Integ-
ralismus® bezichtigt. Kref§ unterstellt dem katholischen Juristen, mit seinem bekannten Dik-
tum (,, Der freiheitlich-sikularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garan-
tieren kann.“) ,einer quasi-religidsen Staatslegitimierung® das Wort zu reden. Vgl. die Ent-
gegnung von Ernst-Wolfgang Bickenforde, Stellungnahme zum Beitrag von H. Kref}, Ethica,
16 (2008), 369ff. Zur Erhellung von Kref8’ Katholizismusbild aufschlussreich: Kardinal John
Henry Newman, Ist die katholische Kirche staatsgefihrlich? Offener Brief an Seine Gnaden

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilitit mit dem Verfassungsstaat 65

menwechsel in der lehramtlichen Position durch eine relativ einfache Mafinah-
me bewerkstelligt worden: durch die Differenzierung (nicht Trennung) von
Ethik und Recht.** Das II. Vatikanum hat damit nachvollzogen, was schon ge-
raume Zeit vorher in Kreisen des politischen und sozialen Katholizismus als
verantwortbare Politik- und Rechtsethik vertreten wurde.

den Herzog von Norfolk, aus Veranlassung von Gladstone’s Anklageschrift: , Die Vatikani-
schen Dekrete in ihrer Bedeutung fiir die Unterthanentreue” (engl.: London 1875), Freiburg
1875.

#2 In der neuscholastischen Lehre wurde das Recht lediglich als ,, Ausschnitt der sittlichen
Ordnung, ohne Eigenstandigkeit nach Inhalt und Ziel“ (Ernst-Wolfgang Bockenforde, Religi-
onsfreiheit [Fn.35], S. 196) aufgefasst; vgl. ders., Einleitung (Fn. 41).

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Diskussionsbericht zum Vortrag von Rudolf Uertz

Franca Poll-Wolbeck

Uertz skizzierte in seinem Vortrag den politik- und rechtsethischen Wandel der
katholischen Staatslehre am Beispiel des Verhiltnisses von Katholizismus und
modernem Verfassungsstaat. Dabei kam vor allem das Spannungsverhiltnis
zwischen religios-theologischer Ethik und philosophisch-sikularer Ethik zum
Tragen. Die anschlieflende Diskussion konzentrierte sich vornehmlich auf die
letztlich erst durch das Zweite Vatikanische Konzil (1962-1965) erfolgte Aner-
kennung des liberalen Rechts- und Verfassungsstaates sowie der Menschen-
rechte durch das katholische Lehramt, wobei auch die Frage der Aktualitit der
Sozialethik des Katholizismus im sikularen pluralistischen Gemeinwesen erdr-
tert wurde.

I. Die Haltung der katholischen Kirche in der vorkonziliaren Zeit

Zunichst wurde die Frage aufgeworfen, ob die Schwierigkeiten der katholi-
schen Kirche im 19. Jahrhundert, Reformen des demokratischen Staates sowie
gesellschaftspolitische pluralistische Entwicklungen anzuerkennen, auf ihre
theologische und rechtliche Verfassung zuriickzufithren seien oder in der Angst
vor einem moglichen Machtverlust begriindet ligen. Uertz betonte, dass das
Zweite Vatikanische Konzil nicht Ursache fiir den Wechsel der Auffassung der
katholischen Kirche gewesen sei, sondern nur ein Element der schon mit dem
Pontifikat Leo X111 (1878-1903) beginnenden Offnung hin zur Anerkennung
liberaler Rechts- und Staatsideen, die mit der Aufnahme der Menschenrechte in
die Soziallehre durch Papst Johannes XXIII. und der Anerkennung der Reli-
gions- und Gewissensfreiheit des II. Vatikanums weitergeftihrt wurde. Die Kir-
che als Organismus sei zwar hierarchisch aufgebaut, die Ablehnung des Libera-
lismus sei jedoch nicht in ihrer Lehre verankert, sondern vielmehr als Reaktion
auf eine liberale Staats- und Gesellschaftsentwicklung zu sehen, der die theolo-
gischen Berater des Ersten Vatikanischen Konzils (1869/70) das Unfehlbar-
keitsdogma des Papstes als Gegenmafinahme entgegenzusetzen versucht hitten.
Dieses Dogma sowie das ebenfalls durch das I. Vatikanum etablierte christliche
Naturrecht, welches die kirchlich kontrollierte moralische Leitung der Glaubi-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Diskussionsbericht zum Vortrag von Rudolf Uertz 67

gen beinhalte, seien die Instrumente gewesen, mit denen die katholische Kirche
ihre monarchische Ordnung und ihren besonderen Autorititsanspruch im bin-
nen- wie im auflerkirchlichen Bereich zu festigen versucht habe.

II. Das Zweite Vatikanische Konzil als Wendepunkt

An diesen Beitrag ankniipfend wurde gefragt, ob das Unfehlbarkeitsdogma
durch das Zweite Vatikanische Konzil tatsichlich aufthoben worden sei. Uerrz
stellte klar, dass der Wahrheitsanspruch der Kirche hinsichtlich theologischer
Kernfragen weiterhin bestehe. Thre Moglichkeit, letztverbindliche, also nicht
mehr anfechtbare Entscheidungen zu treffen und beziiglich religios-ethischer
Normen dann im Einzelfall Dispens zu erteilen, sei eine typisch monarchische
Theorie. Das II. Vatikanum habe beziiglich politischer, gesellschaftlicher und
kultureller Fragen (Autonomie der Kultursachgebiete, Gaudium et spes) seine
moraltheologisch-kanonistischen Anspriiche zurtickgenommen, nicht jedoch
in Ginze aufgegeben. So gesehen sei also der Raum fiir die Eigenverantwort-
lichkeit der Katholiken eroffnet worden, die eine direkte kirchliche Einfluss-
nahme auf das politische Verhalten der Katholiken vor Ort, wie dies vor allem
noch in der Zwischenkriegszeit, z.T. aber auch noch nach 1945 ausgeprigt ge-
wesen sei, nicht mehr vorsehe. Allerdings sei in der Beziehungsethik (Ehe und
Sexualmoral) die individuelle Verantwortung der Katholiken, die das Konzil
noch positiv gesehen habe, durch die Enzyklika Humanae vitae Papst Pauls V1.
(1968) zuriickgenommen worden. Als Beispiel fiir die iiberzogenen theolo-
gisch-ethischen Anspriche der katholischen Kirche nannte Uerzz das Jahr 1933,
in dem der Abschluss des Reichskonkordats und die (spater von Hitler gebro-
chene) Zusicherung des staatlichen Schutzes der katholischen Jugendverbande
— von der katholischen Naturrechtsposition her gesehen — wichtiger gewesen
seien, als die Sicherung der Grundrechte der Weimarer Reichsverfassung (so
auch Ernst-Wolfgang Biockenforde).

Einige Teilnehmer kritisierten die ihrer Meinung nach tiberpointierte Kritik
des Referenten an den Positionen der Kirche und ihrer staatsethischen Haltung
(Unfehlbarkeitsdogma, Ablehnung der Menschenrechte, indirekte politische
Anspriiche der Kirche u.a.) in der Zeit vor dem II. Vatikanum. So habe sich die
katholische Kirche im 19. Jahrhundert auch fiir die Anerkennung demokrati-
scher Strukturen eingesetzt (Toleranzprinzip seit 1888), wahrend der Staat die
verfassungsrechtlich eingeraumte Religionsfreiheit (z. B. Preuflische Verfassung
1848/50) ignoriert habe, um den staatlichen Machtanspruch zu sichern (Kultur-
kampf u.a.). Des Weiteren sei die strikte kirchlich-politische Haltung ange-
sichts des Umstands, dass religiose Strukturen vom Staat im Zuge der Sikulari-
sierung bekimpft worden seien, auch historisch nachvollziehbar. Daher habe
die katholische Kirche Maximalforderungen gestellt, um groffitmoglichen Ein-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



68 Franca Poll-Wolbeck

fluss auf das katholische Milieu und dartber hinaus auf bereits kirchenferne
Gesellschaftsteile zu gewinnen. Schliefllich bestehe eine der wesentlichen Auf-
gaben der Kirche trotz Irrtiimern in der Vergangenheit heute darin, christliche
Grundwerte immer wieder neu zu formulieren und in die pluralistische Gesell-
schaft einzubringen. Dies sei, so Uertz, selbstverstindlich zu konzedieren.
Doch konne andererseits die lange Gewohnung der katholischen Kirche an ihre
theologisch-naturrechtliche und dogmatische Entscheidungsbefugnis (papstli-
cher Absolutismus), die noch durch die weltliche Herrschaft des Papstes tiber
den Kirchenstaat mitbedingt sei, kein legitimer Rechtfertigungsgrund sein fiir
die tiberdehnten kirchlichen Befugnisse in weltlich-politischen Angelegenhei-
ten. Diese seien, zumal in demokratisch-pluralistischen Gemeinwesen, primir
Aufgabe der miindigen Laien als Staatsbiirger und Politiker. Hier hitten kirch-
liches Lehramt und Kirchenrecht den politischen und kulturellen Gegebenhei-
ten und den Befindlichkeiten der Katholiken, insbesondere deren politischem

und kulturellem Aufgabenfeld, zu lange hinterher gehinkt.

III. Bedeutung und Einfluss der katholischen Kirche
nach dem Konzil

Mit Blick auf das demokratische Mehrheitsprinzip und den gesellschaftlichen
Pluralismus wurde die These vorgebracht, dass die Attraktivitit von Religionen
ohne den absoluten Wahrheitsanspruch der Kirche gegentiber denjenigen Reli-
gionen abnehme, die radikale Wahrheitspostulate vertreten. Denn eine Religion
mit ,weicheren“ normativen Profilen und ohne konkrete Handlungsvorgaben
konne keinen ,Mehrwert“ gegentiber dem in der Demokratie praktizierten Re-
lativismus einbringen. Uertz riumte ein, dass ein Problem des modernen Staates
darin bestehe, dass in ihm gemifl Mehrheitsprinzip entschieden werde, was
dem Gemeinwohlprinzip u.U. widersprechen konne. Die dafiir angemessene
Ethik sei aber nicht ein kirchlich angeleitetes und kontrolliertes ,,Naturrecht®,
sondern eine von der christlichen Gewissenslehre her legitimierbare Verant-
wortungsethik. Anders als in der katholischen Kirche mit ihrer monarchischen
Verfassung, die keine Gewaltenteilung kenne, gebe es in staatlich-politischer
Hinsicht Instrumente und Rechtsinstitute wie eben die Verfassungsgerichtsbar-
keit. Hiermit kénnten Entscheidungen und Handlungsweisen von Exekutive,
Judikative und Legislative auf ihre Grundgesetzkonformitit hin tiberpriift und
damit gegebenenfalls Gesetze und staatliches Handeln vom Normgehalt der
Menschen- bzw. Grundrechte her fir Unrecht erklirt werden.

Abschlieflend wurde nach dem gegenwirtigen politischen Einfluss der katho-
lischen Kirche in der Gesellschaft gefragt. Beztiglich der voranschreitenden
Modernisierung, Okonomisierung und Individualisierung und dem damit ein-
hergehenden Bedeutungsverlust der Institutionen (Mitgliederschwund der Par-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Diskussionsbericht zum Vortrag von Rudolf Uertz 69

teien, Gewerkschaften, Kirchen, Religionsgemeinschaften, kulturellen Einrich-
tungen u.a.) wies Uertz auf den nach dem Konzil zu verzeichnenden Autori-
tatsverlust der katholischen Kirche hin. Der hinge zwar mit dem Riickzug
kirchlich-autoritativer Weisungen und Anspriiche im binnenkirchlichen sowie
im politisch-kulturellen Bereich zusammen, sei aber fiir den schwicher werden-
den gesellschaftlichen Einfluss der Kirche, ihren Mitgliederschwund und ihre
Pluralisierung keineswegs allein ursichlich. Das Konzil habe den gesellschaftli-
chen und kulturellen Progress wie auch den Freiheitszuwachs wohl konstatiert
und positiv — fiir manche zu positiv — bewertet (Pastoralkonstitution: ,, Gaudi-
um et spes“ — Uber die Kirche in der Welt von heute). Wohl wiinschten sich
viele ein klares Orientierungsangebot, doch wiirde jede Mafigabe auch von die-
sen auf Relevanz fiir das eigene Leben kritisch iberpriift. Es sei auch vor diesem
Hintergrund zu konstatieren, dass die theologischen, binnenkirchlichen Ent-
wicklungen und nicht zuletzt die abnehmende Bedeutung von Christentum
und Kirche in der Gesellschaft durch eine Vielzahl von Faktoren globaler, poli-
tischer, wirtschaftlicher, technischer, wissenschaftlicher und kultureller Art
bedingt seien, die jedoch nur in geringem Mafle kirchlich und theologisch be-
einflussbar seien.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages





