
Mohr Siebeck

Staat und Religion
Neue Anfragen an eine vermeintlich  

eingespielte Beziehung

Herausgegeben von

Katharina Ebner, Tosan Kraneis, Martin Minkner,  
Yvonne Neuefeind und Daniel Wolff

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



ISBN  978-3-16-153404-1

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen National
bibliographie; detaillierte bibliographische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de 
abrufbar.

© 2014  Mohr Siebeck Tübingen. www.mohr.de

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung 
außerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlags 
unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mi
kroverfilmungen und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Das Buch wurde von Gulde-Druck in Tübingen aus der Garamond gesetzt, auf alterungs
beständiges Werkdruckpapier gedruckt und von der Buchbinderei Spinner in Ottersweier 
gebunden.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Inhaltsverzeichnis

Vorwort   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 V
Autorenverzeichnis   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                               	 IX

Daniel Wolff
Einleitung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                     	 1

Teil  1:  Religion im modernen Verfassungsstaat

Franz-Xaver Kaufmann
Kirchen, Religion und sozialer Wandel in Deutschland   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 7

Martin Thelen
Diskussionsbericht zum Vortrag von Franz-Xaver Kaufmann   .  .  .  .      	 21

Tine Stein
Vorpolitische Grundlagen des liberalen Rechtsstaats oder:  
Braucht der Staat Religion?   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 25

Katharina Ebner
Diskussionsbericht zum Vortrag von Tine Stein   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 44

Rudolf Uertz
Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem  
Verfassungsstaat   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 49

Franca Poll-Wolbeck
Diskussionsbericht zum Vortrag von Rudolf Uertz   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 66

Teil  2:  Religionsfreiheit unter dem Grundgesetz

Fabian Wittreck
Perspektiven der Religionsfreiheit in Deutschland.   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .              	 73

Yvonne Neuefeind
Diskussionsbericht zum Vortrag von Fabian Wittreck   .  .  .  .  .  .  .  .  .          	 104

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



VIII Inhaltsverzeichnis

Teil  3:  Aktuelle Konfliktfelder im Verhältnis von Staat und Religion

Hermann Reichold
Verfassungsrechtliche und europarechtliche Fragen  
der Kirchenautonomie im Arbeitsrecht   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                    	 111

Hyeon-Su Kim
Diskussionsbericht zum Vortrag von Hermann Reichold   .  .  .  .  .  .  .        	 127

Stefan Muckel
Islam und Religionsverfassungsrecht   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                     	 133

Laura Bartels
Diskussionsbericht zum Vortrag von Stefan Muckel   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	 149

Kyrill-Alexander Schwarz
Verfassungsrechtliche Fragen der aus religiösen Gründen  
gebotenen Beschneidung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                            	 155

Raphael Rauch
Diskussionsbericht zum Vortrag von Kyrill-Alexander Schwarz   .  .  .    	 169

Barbara Rox
Religionsdelikte in der säkularisierten Rechtsordnung   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .           	 177

Daniel Wolff
Diskussionsbericht zum Vortrag von Barbara Rox   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .            	 200

Hartmut Zapp
Römisch-katholisch „im Geltungsbereich des Kirchensteuergesetzes“   .  	 209

Martin Minkner
Diskussionsbericht zum Vortrag von Hartmut Zapp   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 223

Teil  4:  Recht als Religion

Christian Waldhoff
Heilserwartungen an Recht und Verfassung – Bemerkungen  
zum Verhältnis Recht – Religion   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   	 229

Tosan Kraneis
Diskussionsbericht zum Vortrag von Christian Waldhoff   .  .  .  .  .  .  .        	 245

Sachregister   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .                                    	 249

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität  
mit dem Verfassungsstaat

Rudolf Uertz

In der Plenumssitzung des Parlamentarischen Rates am 20. Oktober 1948 in 
Bonn kam es zu einer lebhaften Debatte über die Präambel der neuen Verfas-
sung. Der Vertreter der CDU-Fraktion, Adolf Süsterhenn, wollte den Artikel 1 
des Grundgesetzes theologisch tiefer fundieren als es bis dahin vorgesehen war 
und schlug die Formulierung vor: „Die Würde des Menschen ist begründet in 
ewigen, von Gott gegebenen Rechten.“ In der Präambel der Verfassung von 
Rheinland-Pfalz (1947), an der Süsterhenn maßgeblich beteiligt war, wird Gott 
als „Urgrund des Rechts und Schöpfer aller menschlichen Gemeinschaft“ de-
klariert. Diese schöpfungstheologische Begründung hatte Süsterhenn im Parla-
mentarischen Rat erst gar nicht vorgeschlagen. Sicher hätte der Vorsitzende des 
Hauptausschusses, Carlo Schmid (SPD-Fraktion), wie zuvor schon in anderem 
Zusammenhang dem Kollegen Süsterhenn geantwortet: „So heilig sind wir 
nicht.“1

I.  Gott in der Präambel am Beispiel der Grundgesetzdiskussion 
(1948/49)

Man einigte sich schließlich auf die Formel: „Im Bewusstsein seiner Verantwor-
tung vor Gott und den Menschen.“ Diese Formulierung hielt Theodor Heuss, 
der Vorsitzende der FDP-Fraktion, für klarer und sauberer als die weitergehen-
de Formulierung. Heuss wollte keineswegs eine theologisch-metaphysische 
Formulierung für die Präambel der neuen Verfassung ausschließen. Das Grund-
gesetz sollte ihm zufolge auch einen „Akzent des Feierlichen“ haben, zumal die 

1  Protokoll der 6. Sitzung des Plenums, 20.10.1948, in: Parlamentarischer Rat: Akten und 
Protokolle, hrsg. vom Deutschen Bundestag und vom Bundesarchiv, Bd.  9: Plenum, bearbeitet 
von Wolfram Werner, Boppard 1996, S.  183 ff.; vgl. Rudolf Uertz, Adolf Süsterhenn, in: Buch-
stab/Kleinmann (Hrsg.), In Verantwortung vor Gott und den Menschen. Christliche Demo-
kraten im Parlamentarischen Rat (1948/49), Freiburg 2008, S.  355 ff.; Christoph von Hehl, 
Adolf Süsterhenn. Verfassungsvater, Weltanschauungspolitiker, Föderalist, Düsseldorf 2012, 
S.  177 ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



50 Rudolf Uertz

Verfassung diejenigen ansprechen müsse, „die guten Willens sind und die wir 
irgendwie seelisch ergreifen wollen“. Daher lehnte Heuss es ab, etwa mit Rück-
sicht auf die „Hämischen“ und „aus Angst vor ihnen eine zu nüchterne oder 
funktionale Sprache“ zu wählen. Aber man solle dabei nicht so weit gehen, 
„Gott zu bemühen für die Unzulänglichkeiten, die Torheiten und die Missver-
ständnisse, die auf Grund eines sehr menschlichen Werkes entstehen“2.

Theologische Begriffe sind nun einmal unscharfe Rechtsbegriffe. Unscharfe 
Rechtsbegriffe aber vermögen lediglich die Intension, nicht die Extension anzu-
geben. Da Gesetzestexte notwendigerweise allgemein gehalten sind, können aus 
ihnen die Direktiven, das heißt die handlungsleitenden Normen für den kon-
kreten Fall, nicht ohne weiteres erschlossen werden. Theologische Begriffe soll-
ten daher nur mit Bedacht in einem Verfassungsdokument verwandt werden. 
Denn ihre Verwendung könnte sonst zu theologischen Auslegungsdebatten 
führen, die das weltliche Recht und die weltlichen Gerichte überfordern wür-
den.3 Eine grundsätzliche Frage stellt sich damit im Hinblick auf die theologi-
sche Ethik. Lassen Religion und theologisch begründete Ethik dem Gläubigen 
den notwendigen Spielraum, um im freiheitlich-pluralistischen Gemeinwesen 
Selbstverantwortung wahrzunehmen, wie sie im Grundrechtskatalog liberaler 
Verfassungen garantiert wird?

II.  Theodor Heuss zur Bedeutung von theologischer  
und philosophischer Ethik in Verfassung und Recht

Zu diesen grundlegenden Fragestellungen von Verfassung und Recht äußerte 
sich Theodor Heuss, der dem Kulturprotestantismus zuzurechnen ist, zu Be-
ginn seiner Amtszeit als Bundespräsident im Rheinischen Merkur in einem Ar-
tikel über Politik und Ethik (1951). Heuss gibt zu bedenken: Zum einen solle die 
Verfassung sehr wohl eine positive Würdigung der überpositiven Normen des 
Grundgesetzes enthalten; zum anderen aber solle das Verfassungswerk nicht 
exklusiv durch theologische Grundsätze legitimiert werden, um nicht die philo-
sophische Ethik und die Humanitätsideen zu entwerten. Heuss kritisiert in die-
sem Zusammenhang die Theologen, die „schon die Ethik für säkularisierte Re-
ligion halten“ und die philosophische bzw. die Vernunftethik der „Überbewer-
tung des Diesseitigen“ verdächtigen.4

Es ist ein hochsensibler, kritischer Punkt, den der Bundespräsident anspricht. 
Und sein Imperativ ist deutlich: Die Ethik, die sich in beträchtlichem Maße aus 
der Religion speist – Heuss verweist auf die Bedeutung der „Weltreligionen“ –, 

2  Protokoll (Fn. 1), S. 196.
3  Vgl. Klaus Tanner, Gehört Gott in die Verfassung?, Evangelische Kommentare 5 (1991), 

260 ff.
4  Theodor Heuss, Politik und Ethik, Rheinischer Merkur vom 13.3.1951.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



51Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem Verfassungsstaat

ist für das Gemeinwesen eine wichtige Kraft. Aber die Ethik ist eben kein ex-
klusives Gut von Kirchen und religiösen Gemeinschaften. Erst recht gilt dies 
für die Ethik im pluralistischen Gemeinwesen. Darauf kann der Zeitungsbei-
trag des Bundespräsidenten, der die Legitimität des Grundgesetzes für die Bun-
desrepublik Deutschland und die Loyalität der Bürger zum neuen Verfassungs-
werk zum Inhalt hat, nur kurz eingehen. Damit bleibt zwangsläufig verdeckt, 
welche Entwicklungsstufen die moderne Verfassungsgeschichte genommen hat 
und wie weit die neuzeitliche Verfassungstheorie sowohl durch religiöse, das 
heißt vor allem jüdische und christliche, als auch durch säkulare philoso-
phisch-ethische, kulturelle und humanistische Normen ihre Prägung erfahren 
hat, um vom ganzen Volk angenommen werden zu können.

Wenngleich Heuss im Parlamentarischen Rat überzogene theologische Legi-
timierungsideen einzelner Abgeordneter kritisiert, so ist es doch erkennbar, 
dass sein pflichtgemäßes Plädoyer für die Bewahrung des säkularen Charakters 
des Grundgesetzes ihm nicht die Augen verschließt vor der Tatsache, dass die 
katholischen und evangelischen Christen keineswegs in Gänze überbordender 
theologisch-religiös konnotierter Sittlichkeitsansprüche in politisch-staatlichen 
Angelegenheiten zu verdächtigen sind. So verweist der Bundespräsident darauf, 
dass die Katholiken und Protestanten von ihren christlich motivierten demo-
kratischen und sozialen Grundsätzen her – und gar in christlich-demokrati-
schen und christlich-sozialen Parteien (Heuss nennt als Protagonisten Lamen-
nais und Stöcker) – den liberal-demokratischen Rechts- und Verfassungsstaat 
zu legitimieren und mitzutragen wissen. Auf wen beziehen sich dann aber die 
Anspielungen, überzogene theologische Ansprüche an das politische Gemein-
wesen Bundesrepublik Deutschland zu richten?

Heuss hat in seinem Artikel die Frage des Verhältnisses von Religion und 
Politik, Kirche und Staat primär auf die Ebene des einzelnen Bürgers, seines 
Gewissens und damit seiner Verantwortlichkeit konzentriert, eine Thematik, 
die sowohl dem kulturprotestantischen als auch dem liberalkatholischen und 
christlich-demokratischen Verständnis von Religion und Politik geläufig ist. 
Mit den Theologen, die Heuss einer problematischen Verhältnisbestimmung 
von Politik und Ethik bezichtigt, sind offenbar die Vertreter offizieller kirchli-
cher Lehren gemeint, die von diesen her die säkulare Ethik und die von ihr ge-
prägte Staats- und Verfassungstheorie als defizitär ansehen. Ich werde mich im 
Folgenden vor allem mit dem Verhältnis zwischen Katholizismus und moder-
nem Verfassungsstaat sowie dem Verhältnis von theologischer und philosophi-
scher Ethik auseinandersetzen.5

5  Vgl. auch den Beitrag von Christian Waldhoff in diesem Band.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



52 Rudolf Uertz

III.  Das Spannungsverhältnis zwischen Katholizismus  
und Liberalismus im 19. Jahrhundert

Der Jurist Carl Schmitt hat in seinem Essay „Römischer Katholizismus und 
politische Form“ das Spannungsverhältnis zwischen religiöser und säkularer 
Moral als die große Herausforderung für die Kirche in der Neuzeit beschrieben. 
Es war „eine besondere, neue Art des Kampfes, als die katholische Kirche im 19. 
Jahrhundert einen Gegner fand, der ihr gerade die Idee der Humanität entge-
genhielt“.6 Der Ausgangspunkt dieser konfliktiven politisch-kirchlichen und 
moraltheologisch-ethischen Auseinandersetzung zwischen den beiden unglei-
chen Kontrahenten Kirche und Staat ist die Französische Revolution 1789, in 
deren Gefolge die Säkularisation, die Enteignung der Kirchengüter 1803 und 
damit die Zerschlagung der religiösen, sozialen und kulturellen Einrichtungen 
der katholischen Kirche erfolgten. Das hieß: zwangsweise Auflösung von Klös-
tern, katholischen Universitäten, Kirchengemeinden und Diözesen, Verlust von 
Krankenhäusern, Pflegestätten, Erziehungs-, Kultur- und Bildungseinrichtun-
gen sowie ferner – vornehmlich in Preußen – Kirchenkampf, Kulturkampf 
u. a. m. Bezüglich der Haltung der katholischen Kirche zu den Menschenrech-
ten sowie zur liberalen Verfassungstheorie ist insofern beachtlich, dass die Reli-
gions- und Gewissensfreiheit als fundamentale Rechtsgüter der Kirche als Kor-
poration und den Katholiken als Bürgern aus staatspolitischen Interessen vor-
enthalten wurden und dort, wo die Verfassung (wie in Preußen 1848/50) die 
Religionsfreiheit gesetzlich garantierte, die entsprechenden Artikel bzw. Para-
grafen vielfach keine Anwendung fanden. Andererseits aber stellt sich die Frage, 
wieweit Kirche und Papst, der ja als Monarch im Kirchenstaat (756–1870) auch 
politische Macht ausübte und zum Zwecke der Machterhaltung in seinem welt-
lichen und geistlichen Herrschaftsbereich die liberalen Grundrechte verwarf, 
von ihrer Verfassung wie von der offiziellen kirchlichen Moral- und Staatslehre 
her in der Lage waren, liberale Freiheitsrechte anzuerkennen.

In seiner politischen Theologie zitiert Schmitt den englischen Kardinal John 
Henry Newman, der den bedingungslos geführten Kampf im 19. Jahrhundert 
zwischen Kirche und Liberalismus auf den Nenner brachte: „No medium bet-
ween catholicity and atheism“.7 Damit kennzeichnet er den Kampf des Papst-
tums im 19. Jahrhundert, das mit dem Pontifikat Pius’ IX. (1846–1878) und der 
Verurteilung sämtlicher liberaler Grundsätze seinen Höhepunkt fand, wobei 
der Liberalismus prinzipiell mit Gottlosigkeit gleichgesetzt wurde, weil er einer 

6  Carl Schmitt, Römischer Katholizismus und politische Form [2.  Aufl. 1925], Stuttgart 
1984, S.  56; vgl. auch Ludger Honnefelder, Grenzziehung durch Ethik. Ethik und Religion 
angesichts der Herausforderung durch Wissenschaft und Technik, in: Thierse (Hrsg.), Religi-
on ist keine Privatsache, Düsseldorf 2000, S.  205 ff.

7  Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität [1922], 
2.  Aufl., München 1934, S.  69.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



53Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem Verfassungsstaat

säkularen individualistischen Philosophie folgte. Diese Verurteilung, die 1864 
in der Enzyklika Quanta cura und dem Syllabus errorum erfolgte, steht in en-
ger Verbindung mit dem Zusammenbruch des Kirchenstaates und dem Ersten 
Vatikanischen Konzil (1869/70). Die antiliberale und antikonstitutionelle Posi-
tion der Kirche unter Pius IX. hatte zur Konsequenz, dass das kirchliche Lehr-
amt sich in der Folgezeit nur mühsam den liberalen Rechts- und Staatsideen 
anzunähern vermochte; eine Hypothek, die ein Stück weit abzutragen vor allem 
Papst Leo XIII. (1878–1903) auferlegt war. Zwangsläufig stand damit die Staats- 
und Soziallehre des päpstlichen Lehramtes in einem beträchtlichen Spannungs-
verhältnis nicht nur zum modernen Staat, sondern auch zur Bewegung des po-
litischen und des sozialen Katholizismus sowie zu den christlich-demokrati-
schen und christlich-sozialen Parteien in den konstitutionellen europäischen 
Staaten.8

Als politischen und sozialen Katholizismus bezeichnet man die Aktivitäten 
katholischer Politiker, Gewerkschafter, Unternehmer und Sozialwissenschaft-
ler in katholischen Parteien (in Belgien seit 1830) sowie in christlichen interkon-
fessionellen Arbeitervereinen und Gewerkschaften (seit ca. 1895). Der politi-
sche und soziale Katholizismus orientierte seine demokratisch-konstitutionel-
len, rechtsstaatlichen und gewerkschaftlichen Aktivitäten auch an säkularen 
politischen und gesellschaftlichen Ordnungsideen. Katholiken in Wissenschaft 
und Praxis hatten in ihrer politischen und gewerkschaftlichen Arbeit entspre-
chend die naturrechtlich fundierte katholische Soziallehre nur bedingt im Sinne 
der lehramtlichen Normierungen interpretiert.

IV.  Gründe für die antiliberale Haltung des kirchlichen Lehramtes

Die Ablehnung von Menschen- und Freiheitsrechten durch das kirchliche Lehr-
amt ist zunächst eine Reaktion auf die Französische Revolution 1789 und den 
Erlass der Zivilkonstitution 1790 durch die Französische Nationalversammlung 
sowie die von dieser verfügten Gesetze zur Aufhebung der Orden. Papst Gre-
gor XVI. verurteilt in der Enzyklika Mirari vos (1832) die Gewissensfreiheit 
(„libertatem conscientiae“) als „Wahnsinn“ („deliramentum“).9 Zugleich wird 

8  Vgl. Ernst-Wolfgang Böckenförde, Der deutsche Katholizismus im Jahre 1933. Eine kriti-
sche Betrachtung, in: ders., Kirchlicher Auftrag und politische Entscheidung, Freiburg 1973, 
S.  66 ff.; zum Folgenden Oswald von Nell-Breuning, Der deutsche Gewerkschaftsstreit um 
die Jahrhundertwende, in: Festschrift für Otto Brenner, Frankfurt a. M. 1967, S.  19 ff.; Hans 
Maier, Katholizismus und Demokratie, Freiburg 1983; Rudolf Uertz, Vom Gottesrecht zum 
Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Französischen Revo-
lution bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil (1789–1965), Paderborn 2005.

9  Enzyklika Mirari vos (1832) Papst Gregors XVI., Nr.  14, in: Utz/von Galen (Hrsg.), Die 
katholische Sozialdoktrin in ihrer geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung päpstlicher 
Dokumente vom 15. Jahrhundert bis in die Gegenwart, 4 Bde., Aachen 1974, Nr. II 1 ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



54 Rudolf Uertz

damit auch die Konzeption der Christlichen Demokratie des Abbé Hugues Féli-
cité Robert de Lamennais, also das programmatisch-politische Konzept, aus 
christlichen Motiven heraus eine konstitutionelle und demokratische Bewe-
gung zu schaffen, verurteilt.10 In diesem Rundschreiben zeigt sich schon die 
Grundhaltung des kirchlichen Lehramtes, die auch die Position der nachfolgen-
den Päpste sein sollte: Es sind nicht mehr nur die antikirchlichen und antireligi-
ösen Aktionen, die die Reaktionsweise der Päpste bestimmen. Vielmehr zeigt 
sich in Mirari vos schon das Kampfprogramm der Kirche, das den liberalen 
theologischen, politischen und gesellschaftlichen Ideen und Maßnahmen galt, 
wie dies auch Kardinal Newman in dem oben angeführten Zitat zum Ausdruck 
brachte.

Diese antiliberale Grundhaltung des päpstlichen Lehramtes, das die liberalen 
Ideen als „törichte Meinung“ und als Modeerscheinungen verurteilt, folgt weit-
gehend dem konterrevolutionären Programm des französischen Traditionalis-
mus Joseph de Maistres (1753–1823).11 Der primär theologisch gespeiste Traditi-
onalismus sieht in der liberalen Staats- und Gesellschaftsentwicklung nur Zer-
störung und Niedergang der alten, gottgewollten politischen Ordnung. Daher 
sieht sich der Traditionalismus berechtigt und genötigt, das theologisch legiti-
mierte monarchische Prinzip als Gegenmaßnahme gegen den Liberalismus mit 
allen Konsequenzen auch auf die Verfassung und die Staatslehre der Kirche an-
zuwenden, wie es schließlich das vom Ersten Vatikanischen Konzil verkündete 
Dogma von der päpstlichen Unfehlbarkeit des Papstes als entscheidende Aus-
drucksform zum Inhalt hat.

Die Unfehlbarkeit, das heißt die Letztentscheidungen des Papstes als absolu-
ter Monarch und als Haupt der Kirche, dessen kirchliche und politische Ent-
scheidungen inappellabel sind, hat das Konzil aber nicht nur den feierlichen 
Erklärungen des Papstes, z. B. im Rahmen eines Konzils (außerordentliches 
Lehramt) vorbehalten, sondern ebenso für die päpstlichen Direktiven vorgese-
hen, wie sie in Enzykliken, Briefen, Ansprachen und Dekreten geäußert werden 
(ordentliches Lehramt).12 Das bedeutet, dass auch die in Ansprachen und päpst-
lichen Dekreten geäußerten Vorstellungen und Mahnungen des Papstes, sofern 
diese mehrfach und nachdrücklich vertreten werden, Gesetzeskraft erlangen. 
Da aber auch diese Form päpstlicher Dekrete als „authentische“ Äußerungen 
des päpstlichen Lehramtes gelten und „letztverbindlich“ sind, unterliegen sie 
ebenfalls dem Unfehlbarkeitsanspruch der Kirche.13 Kirchenrechtlich verbind-

10  Vgl. Hans Maier, Kirche und Revolution. Zur Frühgeschichte der Christlichen Demo-
kratie, 5.  Aufl., Freiburg 1988, S.  157 ff., 167 ff.

11  Vgl. Joseph de Maistre, Vom Papst. Ausgewählte Texte, Berlin 2007; Rudolf Uertz, Got-
tesrecht (Fn.  8), S.  69–91.

12  Vgl. Roger Aubert/Rudolf Lill, Die Kirche in der Gegenwart. Die Kirche zwischen Re-
volution und Restauration, in: Jedin (Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte, Bd.  6/1, Frei-
burg 1985, S.  696 ff., 761 ff.

13  Vgl. Peter Hünermann, Kompendium der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Leh-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



55Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem Verfassungsstaat

liche Urteile und Dekrete des Lehramtes sind ebenso wie auch die Äußerungen 
des außerordentlichen Lehramtes von den Katholiken daher „mit religiös ge-
gründetem Gehorsam“ bzw. mit „religiösem Gehorsam des Willens und Ver-
standes“ anzunehmen, eine Entscheidung, die auch das II. Vatikanum in leicht 
modifizierter Form erneuerte.14

V.  Das neuscholastische Naturrechtssystem

Das wichtigste Instrument, mit dem das I. Vatikanum das päpstliche Lehramt 
in der Sittenlehre ausgestattet hat, ist das Naturrecht. Das kirchlich angeleitete 
christliche Naturrecht steht dem individualistischen Naturrecht der Neuzeit 
entgegen, wobei das erstere auf thomistische und barockscholastische Interpre-
tationen zurückgreift. Entsprechend steht der Autonomie im rationalistischen 
Naturrecht, das die vom einzelnen gemäß Vernunftkriterien getroffenen sittli-
chen Entscheidungen intendiert, im christlichen Naturrecht die Heteronomie 
(die Fremdgesetzlichkeit) gegenüber. Allerdings können sich die neuscholasti-
schen Annahmen in dieser Hinsicht nur sehr bedingt auf die Ethik des Thomas 
von Aquin stützen, der nämlich, an der aristotelischen Tugendlehre orientiert, 
das subjektive Gewissen als pflichtgemäße handlungsleitende Norm versteht.15 
Da die Gesetzesformulierungen nur allgemein sind, bleibt dem Gesetzesunter-
worfenen zwangsläufig ein Interpretationsspielraum, den auszufüllen der Tu-
gend der Epikie obliegt, die Aristoteles eine Form höherer Gerechtigkeit nennt. 
Es geht hierbei also um das sittliche Verhalten des Menschen in konkreten Ent-

rentscheidungen, 37.  Aufl., Freiburg 1991, Nr.  3008–3014, 3884 ff. Die Konstitution Dei Filius 
des I. Vatikanums, Nr.  3011, dekretiert: „Mit göttlichem und katholischen Glauben ist ferner 
all das zu glauben, was im geschriebenen oder überlieferten Wort Gottes enthalten ist und von 
der Kirche – sei es in feierlicher Entscheidung oder kraft ihres gewöhnlichen und allgemeinen 
Lehramtes – als von Gott geoffenbart zu glauben vorgelegt wird.“ Vgl. Wolfgang Beinert/
Ilona Riedel-Spangenberger, Lehramt, in: Kasper u. a. (Hrsg.), Lexikon für Theologie und 
Kirche, Bd.  6, 3.  Aufl., Freiburg 2006, Sp.  751–754.

14  Vgl. Lumen gentium (Nr.  25), in: Rahner/Vorgrimler (Hrsg.), Kleines Konzilskompen-
dium, 8.  Aufl., Freiburg 1972, S.  262; Rudolf Uertz, Dem Wunder- und Unfehlbarkeitsglau-
ben auf der Spur. Joseph Kleutgen, die Nonnen von Sant’Ambrogio und die Langzeitwirkun-
gen der Neuscholastik, in: Imprimatur 6 (2013), 234 ff., abrufbar unter: http://www.impri-
matur-trier.de/2013/imp130605.html (abgerufen am 1.6.2014); Hubert Wolf, Joseph Kleutgen, 
das Breve „Tuas libenter“ von 1863 und die Folgen für die katholische Theologie, zur debatte 
1 (2014), 20 ff.

15  Vgl. zum neuscholastischen Naturrecht Franz Böckle/Ernst-Wolfgang Böckenförde 
(Hrsg.), Naturrecht in der Kritik, Mainz 1973; Hans Welzel, Naturrecht und materiale Ge-
rechtigkeit, 4.  Aufl., Göttingen 1962; Gerhard Hammerstein, Die Entwicklung des Natur-
rechtsgedankens in der katholischen Rechtsphilosophie des 19. Jahrhunderts, Freiburg 1950; 
zur deontologischen und teleologischen Normbegründung in der Ethik vgl. Franz Böckle, 
Fundamentalmoral, München 1981, S.  245 ff., 306 ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



56 Rudolf Uertz

scheidungssituationen, die der Gesetzgeber nicht vorhersehen konnte, oder in 
den Fällen, in denen überhaupt keine Gesetze verpflichten.16

Demgegenüber besteht die Intention des kirchlich modifizierten Naturrechts 
in der kontrollierten moralischen Leitung der Gläubigen mit dem Ziel, diese 
gegen die liberalen Prinzipien und deren Eindringen in die kirchliche Sittenleh-
re und Dogmatik zu immunisieren. Ein Naturrecht aber, das – der vom IV. La-
terankonzil 1215 verpflichtend eingeführten Beichtmoral ähnlich17 – die Gläu-
bigen an kasuistische Rechtsformen bindet, ist ein Widerspruch in sich. Denn 
durch die Deduktion des Besonderen aus dem Allgemeinen können gemäß dem 
Prinzip der Widerspruchsfreiheit keine grundsätzlich neuen Erkenntnisse im 
Sinne präziserer handlungsleitender Normen gewonnen, sondern lediglich „die 
Ausfaltung schon bestehender Erkenntnisse“ erhellt werden.18

Angesichts der konfliktiven Situation im Kirchenstaat wurde die monarchi-
sche Ordnung als unabdingbare Voraussetzung zur Erfüllung der politischen 
wie auch der geistlichen Aufgaben des Papstes als Oberhaupt der Kirche dekla-
riert,19 so dass die absolutistische Funktion des Papstamtes zum einen politisch, 
zum anderen theologisch und kanonistisch gerechtfertigt wurde.

Papst Leo XIII. (1878–1903) oblag es, die Hypothek des Zusammenbruchs 
des Kirchenstaates und der unversöhnlichen katholischen Staatsdoktrin seines 
Vorgängers ein Stück weit abzubauen und die katholische Staats- und Rechts-
lehre behutsam an die konstitutionelle republikanische Verfassungsordnung 
heranzuführen. Wohl blieben die neuscholastische Naturrechtslehre und mit 
ihr die Idealnorm des „katholischen Glaubensstaates“ in seinen Staatsenzykli-
ken erhalten, doch milderte Leo XIII. die lehramtliche Position insofern, als er 
die republikanisch-konstitutionelle Ordnung dort billigte, wo sie sich histo-
risch durchgesetzt hatte.20 Gemäß der aristotelisch-thomistischen Lehre, wo-
nach Monarchie, Aristokratie und Demokratie allesamt legitime Ordnungen 
sein können, sofern sie mit dem allgemeinen Wohl des Staates vereinbar sind 

16  Vgl. Wilhelm Korff, Wie kann der Mensch glücken? Perspektiven der Ethik, München 
1985, S.  84–91.

17  Vgl. Wilhelm Korff, Work in progress, in: Vogt (Hrsg.), Christliche Sozialethik – Archi-
tektur einer jungen Disziplin, München 2012, S.  79 (81). Das IV. Laterankonzil (1215) hat 
neben wirkmächtigen Verordnungen (u. a. Einführung der Beichte) auch die Magna Charta, 
eine der wichtigsten mittelalterlichen Freiheitsgarantien, verurteilt; Hubert Jedin, Kleine 
Konziliengeschichte, Freiburg 1969, S.  48 f.

18  Vgl. Max Müller/Alois Halder, Deduktion, in: Kleines Philosophisches Wörterbuch, 
11.  Aufl., Freiburg 1984, S.  58; W. Korff, Work (Fn.  17), S.  81 f.

19  Vgl. Konrad Repgen, Die Lateranverträge von 1929, in: Jedin, Handbuch der Kirchenge-
schichte, Bd. 7, Freiburg 1979, S.  51 ff.

20  Vgl. die Staatsenzykliken Diuturnum illud: Der göttliche Ursprung der Staatsgewalt 
(1881); Immortale Dei: Die christliche Staatslehre in der Auseinandersetzung mit der neuzeit-
lichen Auffassung vom Staat (1885); Sapientiae christianae: Der Christ in der politischen Ge-
meinschaft (1890), in: Utz/van Galen, Sozialdoktrin (Fn.  9), Nr. XXI 1 ff., XXI 24 ff. und 
XXIII 50 ff.; zur Staatslehre Papst Leos XIII. vgl. Rudolf Uertz, Gottesrecht (Fn.  8), S.  236 ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



57Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem Verfassungsstaat

(sog. Staatsneutralitätsthese), konnten die alten Monarchien ebenso wie die jün-
geren republikanisch-konstitutionellen Staatsformen vom Lehramt gerechtfer-
tigt werden. Möglich wurde diese bedingte Anerkennung bestehender republi-
kanischer Staaten dadurch, dass Papst Leo XIII. in seine Staatslehre das Tole-
ranzprinzip einführte, wonach die Katholiken zur Verhinderung größerer Übel 
die demokratisch-rechtsstaatliche Ordnung tolerieren sollen; doch blieb dieser 
Staatsform ebenso wie der liberalen Menschenrechtstheorie die volle sozial- 
und rechtsethische Legitimierung versagt.

VI.  Der politik- und sozialethische Paradigmenwechsel  
des kirchlichen Lehramtes (1961/62–1965)

Als Befreiung von einer schweren Last erlebte das Gros der Katholiken das Pon-
tifikat Johannes XXIII. (1958–1963), der schon mit seiner ersten Sozialenzykli-
ka Mater et magistra (1961) eine neue sozialethische Begründungsfigur in die 
katholische Soziallehre einführte. Dabei wurde statt der bis dahin vorherr-
schenden neuscholastisch-naturrechtlichen Begründung die personalethische 
Argumentation herangezogen, die die Eigenverantwortung der Christen als 
Staatsbürger und als Gesellschaftsmitglieder ins Zentrum rückt. Diese Neue-
rungen betrafen vor allem auch das Verhältnis von katholischer Kirche und sä-
kularer Gesellschaft und damit eine wohlwollende Haltung zu den nicht dezi-
diert christlich-demokratischen Parteien. In Deutschland begrüßten in den 
1960er und 1970er Jahren auch SPD und FDP den sozialethischen Paradigmen-
wechsel der katholischen Soziallehre.21 Denn mit der lehramtlichen Neuorien-
tierung und der Betonung der personalen Verantwortungsethik – statt der hete-
ronomen neuscholastischen Naturrechtslehre – endete das besondere Verhältnis 
der katholischen Kirche zu den christlich-demokratischen Parteien. In der Fol-
gezeit wurde es mehr und mehr selbstverständlich, dass sich Katholiken auch in 
sozialdemokratischen, liberalen und anderen demokratischen Parteien betäti-
gen konnten, was noch in den 1950er und frühen 1960er Jahren eher die Aus-
nahme war.22

In seiner zweiten Sozialenzyklika Pacem in terris (1963) hatte Johannes XXIII. 
die Menschenrechte inkorporiert, und zwar gemäß der Allgemeinen Erklärung 
der Menschenrechte der Vereinten Nationen von 1948. Damit erwies das päpst-
liche Lehramt zugleich dem philosophischen Humanismus und der säkularen 

21  Vgl. Benno Haunhorst, Katholizismus und Sozialdemokratie, in: Thierse, Religion 
(Fn.  6), S.  20 ff.

22  Vgl. Rudolf Uertz, Annäherungen: Christliche Sozialethik und SPD, Historisch-Politi-
sche Mitteilungen 13 (2006), S.  93 ff.; Jürgen Werbick, Religion ist keine Privatsache! Theolo-
gische Einwände gegen eine politisch allzu bequeme Floskel, in: Thierse, Religion (Fn.  5), 
S.  90 ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



58 Rudolf Uertz

Ethik seine Referenz – eine Haltung, die der neuscholastischen Lehre zuwider 
war.23

So betont denn der führende katholische Sozialethiker Oswald von Nell- 
Breuning in seinem Kommentar zur neuen päpstlichen Sozialenzyklika deren 
Annäherung an die philosophische Ethik und Anthropologie: 

„Der Umstand, dass der Papst die Personalität des Menschen damit begründet, dass er 
seiner Natur nach mit Vernunft und freier Selbstbestimmung ausgestattet ist, ohne bei 
dieser Gelegenheit daran zu erinnern, dass ihm dies von seinem Schöpfer geschenkt ist 
und dass darin seine natürliche Gottebenbildlichkeit besteht, spricht dafür, dass er die 
Erkenntnis der transzendenten Dimension nicht als unerlässliches Erfordernis für die 
Erkenntnis des natürlichen Sittengesetzes bezeichnet, die Frage also zum mindesten of-
fenlassen will.“24

Damit konzediert Nell-Breuning, dass Ethik, Moral und Sitte keine exklusiven 
Güter von Theologie und Kirche sind, wie es das christliche Naturrecht mit 
dem Verweis auf den offenbarungstheologischen Charakter der christlichen 
Lehre intendiert und entsprechend die säkular begründeten Menschenrechte 
und Ordnungsideen als religiös und ethisch defizitär eingestuft hatte.25 Kirche 
und Theologie kennen aber sehr wohl – und zwar von der biblischen Theologie 
des Alten und des Neuen Testaments wie auch von der Tradition und Geschich-
te der Moraltheologie und Ethik her – das Phänomen einer natürlichen Sittlich-
keit, die dem Menschen aufgrund seiner Geschöpflichkeit und Vernunftbe
gabtheit eigen ist und die seine Personwürde ausmachen. So gesehen wird man 
sagen können, dass der christlichen Moral mit ihrer Lehre von der Gewissens-
freiheit der Person und ihrer Würde ein sowohl philosophisch als auch theolo-
gisch begründeter freiheitlicher Impuls eigen ist, der aber gemäß der neuscho-
lastischen Lehre lediglich dem Menschen als sittlichem Wesen „an sich“, nicht 
aber als konkretem moralischen Subjekt zugemessen wurde, da dessen Mün-
digkeit und Verantwortungsfähigkeit in individual- und sozialethischen Belan- 
 

23  Vgl. Texte zur Katholischen Soziallehre. Die sozialen Rundschreiben der Päpste und 
andere kirchliche Dokumente, hrsg. vom Bundesverband der Katholischen Arbeitnehmerbe-
wegung Deutschlands. Mit einer Einführung von Oswald von Nell-Breuning, 9.  Aufl., Köln 
2007; zum Dekalog und seiner theologischen und ethischen Wirkungsgeschichte vgl. Matthi-
as Köckert, Die Zehn Gebote, München 2007.

24  Oswald von Nell-Breuning, Soziallehre der Kirche. Erläuterungen der lehramtlichen 
Dokumente, 3.  Aufl., Wien 1983, S.  103.

25  Vgl. Theodor Meyer, Die Grundsätze der Sittlichkeit und des Rechts. Nach Maßgabe der 
im Syllabus §  VII verzeichneten Irrthümer, Freiburg 1868, S.  91 ff.; kritisch zur neuscholasti-
schen Naturrechtslehre: Josef Isensee, Keine Freiheit für den Irrtum. Die Kritik der Katholi-
schen Kirche des 19. Jahrhunderts an den Menschenrechten als staatsphilosophisches Paradig-
ma, Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte/Kanonistische Abteilung LXXIII, 
103 (1987), 296 (309 ff.).

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



59Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem Verfassungsstaat

gen gemäß dem Leitungs- und Kontrollanspruch der Kirche und dem Postulat 
der Unterordnung der Laien unter den Klerus nur bedingt maßgebend waren.26

Mit dem neuen sozialethischen Argumentationsstil von Mater et magistra 
und der Inkorporierung der Menschenrechte in die katholische Soziallehre in 
Pacem in terris waren zugleich auch wichtige sozialethische Vorbereitungen 
und Wegweiser für das Zweite Vatikanische Konzil und das von ihm besonders 
reflektierte, gegenüber dem 19. Jahrhundert wesentlich veränderte Verhältnis 
der Kirche zur Welt geschaffen worden. Das Konzil konstatierte folglich den 
mit den modernen gesellschaftlichen Entwicklungen gewachsenen Verantwor-
tungsbereich der Christen als Staatsbürger und Gesellschaftsmitglieder. Mit 
seiner Differenzierungsthese, d. h. der systematischen Unterscheidung zwischen 
kirchlich-theologischen Vorrechten des Klerus und dem Verantwortungsbe-
reich der Laien („Autonomie der Kultursachgebiete“) nahm das Konzil die bis 
dahin beanspruchten autoritativen Weisungsbefugnisse gemäß der Lehre von 
der potestas indirecta ein gutes Stück weit zurück und erkannte schließlich in 
Dignitatis humanae die Religionsfreiheit als staatsbürgerliches Grundrecht 
an.27 Mit dieser Entscheidung war das letzte und wichtigste Hindernis auf dem 
Weg der Kirche zur Anerkennung des pluralistischen, weltanschaulich neutra-
len Staates beiseite geräumt.

VII.  Der kirchliche und gesellschaftliche Aufbruch der 1960er  
und 1970er Jahre und die neue politische Theologie

Was das Zweite Vatikanische Konzil mit seinen sozialethischen Neuerungen 
zwar nicht vordergründig bezweckt hatte, jedoch zwangsläufig in Kauf nehmen 
musste, war der Umstand, dass mit der kirchenoffiziellen Abwendung von der 
neuscholastischen Naturrechtsinterpretation und der Hinwendung zu einer so-
ziologisch analysierenden und theologisch motivierenden gesellschaftlich-politi-
schen Anschauungsweise der katholischen Kirche eine Pluralisierung des Katho-
lizismus sowie die Auflösung der katholischen Milieus begünstigt wurde, wo-
bei anzumerken ist, dass solche Tendenzen schon geraume Zeit vorher zu 
beobachten waren.28

26  Aufschlussreich die Schrift des „Zentrumsprälaten“ Carl Ulitzka, Soll der Klerus die 
Führung in der Öffentlichkeit übernehmen?, Die Seelsorge 6 (1928/29), 321 ff.

27  Marie-Dominique Chenu, La fin de l’ère constantinienne, in: Dubois-Dumée u. a. 
(Hrsg.), Un Concile pour notre temps, Paris 1961, S.  59 ff., sieht im II. Vatikanum zugleich das 
Ende der „Konstantinischen Epoche“. Vgl. zur Gewaltenlehre Ernst-Wolfgang Böckenförde, 
Staat-Gesellschaft-Kirche, in: Böckle/Kaufmann u. a. (Hrsg.), Christlicher Glaube in moder-
ner Gesellschaft, Bd.  15, Freiburg 1982, S.  5 ff.; Paul Mikat, Kirche und Staat in nachkonzilia-
rer Sicht, in: ders., Religionsrechtliche Schriften, Bd.  1, Berlin 1974, S.  217 ff.

28  Vgl. Thomas M. Gauly, Katholiken. Machtanspruch und Machtverlust, Bonn 1991; Os-
wald von Nell-Breuning, Soziallehre (Fn.  24), S.  74 f.; zum wechselseitigen Kontakt von Kir-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



60 Rudolf Uertz

In das Vakuum der abgelösten neuscholastischen Soziallehre trat Mitte der 
1960er Jahre die neue politische Theologie von Johann Baptist Metz. Im Zent-
rum seiner Konzeption stand gesellschaftspolitisch nunmehr die Idee der Kir-
che als Kontrastgesellschaft. Mit einem einzigen Federstrich eliminierte Metz die 
neuscholastische theologisch-naturrechtliche Sichtweise: Dieser habe es in poli-
tisch-gesellschaftlicher Hinsicht an „theologischer Verantwortung“ gefehlt.29 
Die Theologie habe in der Vergangenheit weitgehend klassisch-metaphysisch 
argumentiert und eine Gestalt verkörpert, die noch dem Mittelalter nachhänge. 
An der Frage der theologischen Verantwortung und der existentiellen Haltung 
des Christen in der modernen Gesellschaft, näherhin der grundsätzlichen Pro-
blemlosigkeit, mit der die neuscholastische Theologie das „Verhältnis von Reli-
gion und Gesellschaft, von Glaube und gesellschaftlicher Praxis“ wahrgenom-
men habe, sei sie gescheitert. Das wohl wirkungsmächtigste Element in der po-
litischen Theologie von Metz war der Umstand, dass er mit seiner von der 
Existenzphilosophie geprägten Theorie die von der Aufklärung geschaffene 
transzendentale, existentiale und personalistische Orientierung wahrgenom-
men hat – ein Fundus, der der klassisch-metaphysischen Theologie und Natur-
rechtslehre fehlte.

Zweifellos hatte Metz mit seiner personalistisch-subjektorientierten Sicht-
weise die neuscholastische Philosophie und Theologie ausgehebelt und gleich-
zeitig den Sozialethikern das Wasser abgegraben. In einem entscheidenden 
Punkt aber blieb seine politische Theologie defizitär, was ihr auch Oswald von 
Nell-Breuning vorhielt. Aufgrund ihrer einseitig fundamentaltheologischen 
Orientierung klammerte die Politische Theologie die sozialethische Analyse 
von Gesellschaft, Politik, Wirtschaft und Kultur weitgehend aus. Wenn näm-
lich, so Nell-Breuning, die politische oder Befreiungstheologie zum Beispiel zur 
Frage Stellung nehmen solle, ob die vorherrschenden ökonomischen oder poli-
tischen Strukturen geändert werden sollten, so sei dies primär eine Frage von 
sozialethischer, nicht von theologischer Relevanz.30 Dieses Dilemma, zwischen 
Theologie und Philosophie zu oszillieren, ohne systematisch eine klare Positi-
onsbestimmung für das Verhältnis von Vernunftgründen und Glaubenssätzen 
vorzunehmen, haftet einzelnen Vertretern der katholischen Sozialethik noch 
heute an.31 Problematisch ist, dass das kirchliche Lehramt die mit dem II. Vati-

che und Staat sowie zum politischen Einfluss der Kirchen in den ersten Nachkriegsjahren vgl. 
Kristian Buchna, Ein klerikales Jahrzehnt? Kirche, Konfession und Politik in der Bundesre-
publik während der 1950er Jahre, Baden-Baden 1014.

29  Vgl. Hans Maier, Kritik der politischen Theologie, Einsiedeln 1970; Helmut Peukert 
(Hrsg.), Diskussion zur „politischen Theologie“, Mainz 1969.

30  Vgl. Oswald von Nell-Breuning, „Politische Theologie“ – einst und jetzt, Stimmen der 
Zeit 186 (1970), 234 ff.

31  Vgl. Arno Anzenbacher, Christliche Sozialethik. Einführung und Prinzipien, Paderborn 
1998; Norbert Lüdicke, Einmal Königstein und zurück? Die Enzyklika Humanae Vitae als 
ekklesiologisches Lehrstück, in: Festschrift für Klaus Lüdicke (Beihefte Nr. 55 zum Münste-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



61Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem Verfassungsstaat

kanum eingeräumte personale Verantwortungsethik drei Jahre nach dem Kon-
zil in der Enzyklika Humanae vitae Papst Pauls VI. (1968) für den Bereich der 
Sexual- und Ehemoral suspendiert hat und in diesem Ethikbereich wieder in 
modifizierter Weise an das Argumentationsmuster der neuscholastischen Na-
turrechtslehre anknüpfte.

VIII.  Anregungen aus Philosophie und Sozialwissenschaften

Mit seiner personalethischen Argumentationsweise und den neuen Leitsätzen 
zum Verhältnis von Kirche und Gesellschaft hat die konziliare Lehre auch in 
den Sozialwissenschaften Interesse gefunden und die interdisziplinäre Zusam-
menarbeit von Wissenschaftlern verschiedenster geisteswissenschaftlicher Dis-
ziplinen angeregt. Denn im Bereich der Politik, Wissenschaft, Kultur, des 
Rechts sowie in den entsprechenden ethischen Bereichen sind die Laien als 
Fachleute zuständig, so dass das Lehramt sich nicht mehr auf Weisungsrechte 
stützen kann, was selbstredend ernsthafte Mahnungen, Kritiken und Verurtei-
lungen im Falle der Verletzung von fundamentalen ethischen und Rechtsgütern 
nicht ausschließt.

Rechtswissenschaftler wie Ernst-Wolfgang Böckenförde, Josef Isensee, Al-
exander Hollerbach, Paul Mikat und Otto Kimminich, Politikwissenschaftler 
wie Hans Maier, Alexander Schwan und Bernhard Sutor, Soziologen wie 
Franz-Xaver Kaufmann und Gerhard Schmidtchen sowie Vertreter von Philo-
sophie und Geschichtswissenschaft wie Max Müller, Wolfgang Kluxen, Ludger 
Oeing-Hanhoff und nicht zuletzt Theologen wie Karl Rahner, Franz Böckle, 
Joseph Ratzinger, Walter Kasper und Karl Lehmann befassten sich nunmehr 
verstärkt mit Grenzfragen von Theologie, Philosophie und Religionswissen-
schaft einerseits sowie von Politik-, Sozial- und Rechtswissenschaft anderer-
seits und trugen damit im Sinne von Gaudium et spes bei zu einem verbesserten 
Verhältnis von Theologie und Kirche zur säkularen Kultur und Wissenschaft.

Die Spuren der Neuscholastik, die in ihrer letzten Phase wegen ihrer abstrak-
ten dogmatischen Thesenbildung auch innerkirchlich und theologisch mehr 
und mehr Kritik erfuhr,32 sind bis heute noch nicht getilgt. Denn mit ihrem 
Kampf gegen das rationalistische Naturrecht sowie die säkulare Humanität und 
Ethik hat die neuscholastische Naturrechtslehre den personalen Verantwor-

rischen Kommentar zum Codex Juris Canonici unter besonderer Berücksichtigung der 
Rechtslage in Deutschland, Österreich und der Schweiz), Essen 2008, 357 ff.

32  Vgl. Albert Auer, Theologisches Denken als Deutung der Zeit, Salzburg 1946, S.  36, 
124 f., der angesichts des Zweiten Weltkriegs und der physischen und geistigen Kriegsfolgen 
einen religiös-sittlichen Aufbruch erhoffend das „Ende der theologischen Hungerperiode“ 
und der neuscholastischen Ära herbeisehnt: „Gott ist kein Es, d. h. unser Leben ist keine An-
gelegenheit theoretisch-dürrer Formeln, sondern will persönlich zu Gott stehen“.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



62 Rudolf Uertz

tungsgedanken – „das Spezifikum der europäischen Kultur“, nämlich „die 
Würde der Person und ihres kritischen Denkens“ – gegen den päpstlichen Ab-
solutismus und Wahrheitsanspruch ausgespielt.33 Es sind damit die Spätfolgen 
des 19. Jahrhunderts und des Kampfes zwischen dem intransigenten römischen 
Katholizismus und dem säkularisierten Gemeinwesen, die das II. Vatikanum 
mit seinem theologisch-ethischen Aufbruch und der neuen Verhältnisbestim-
mung von Kirche und pluralistischem Gemeinwesen überwinden wollte.

Die Säkularität des weltanschaulich neutralen Rechts- und Verfassungsstaa-
tes und die ihn prägenden Ideen des Humanismus, des Rationalismus, der Auf-
klärung und der Menschenrechte ist nicht erwachsen durch „Beiseitestellen, 
sondern in lebendiger Auseinandersetzung mit dem fortwirkenden Christen-
tum und in der Umsetzung gerade auch christlicher Gedanken“.34 Aber die 
Amtskirche folgte erst mit erheblicher Verzögerung den Aktivitäten der Prota-
gonisten des Laienkatholizismus.

Die Kultur Europas ist geprägt durch epochale Vorgänge wie dem Freiheits-
kampf zwischen Kirche und politischer Ordnung und den Kontroversen zwi-
schen theologisch-religiösen und philosophisch-säkularen Wertvorstellungen 
und Ordnungsideen. Dies hat tiefe Spuren in den Gesellschaften und Ländern 
unseres Kontinents hinterlassen.35 Diese Spezifika europäischer Kultur, das 
heißt die Konvergenzen und Divergenzen zwischen Kirche und Staat, zwischen 
religiöser und säkularer Ethik und Wertbegründung, hat das II. Vatikanum in 
seinen Dekreten weitgehend konstatiert. Das Konzil hat in seiner konstrukti-
ven Auseinandersetzung der „Kirche mit der Welt von heute“ (Pastoralkonsti-
tution Gaudium et spes) keineswegs einseitig der Verweltlichung von Gesell-
schaft, Kultur und Gemeinwesen das Wort geredet, wie Kritiker aus Theologie, 
Kirche, aber auch Sozialwissenschaften dem Konzil vorwarfen. Vielmehr hat 
die Römische Bischofssynode den existenziellen Bedingungen und dem Werte-

33  Vgl. Karl-Heinz Ohlig, Die Würde der Person und ihres kritischen Denkens. Das Spezi-
fikum der europäischen Kulturgeschichte, in: Gauger/Küsters/Uertz (Hrsg.), Das Christli-
che Menschenbild. Zur Geschichte, Theorie und Programmatik der CDU, Freiburg 2013, 
S.  11 ff.

34  Ernst-Wolfgang Böckenförde, Nein zum Beitritt der Türkei, Frankfurter Allgemeine 
Zeitung vom 10.12.2004, 35, abrufbar unter: http://www.faz.net/aktuell/feuilleton/euro-
paeische-union-nein-zum-beitritt-der-tuerkei-1193219.html (abgerufen am 1.6.2014).

35  Vgl. Ernst-Wolfgang Böckenförde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, in: ders., 
Auftrag (Fn.  7), S.  191 ff.; Konrad Hilpert, Die Anerkennung der Religionsfreiheit, Stimmen 
der Zeit 12 (2005), 509 ff. Zum Spannungsverhältnis der abendländisch-europäischen Kultur-, 
Rechts- und Sozialtheorien zwischen Theologie und Philosophie sowie zwischen geisteswis-
senschaftlichen Theorien und naturwissenschaftlich-technologisch bedingtem Pragmatis-
mus und Progress vgl. die Beiträge von Raymondo Panikkar, Franz Herre und Max Müller,  
in: Pannikar u.a (Hrsg.), Das europäische Erbe in der heutigen Welt, Nürnberg 1963, S.  9 ff., 
53 ff.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



63Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem Verfassungsstaat

bewusstsein der Christen in der säkularen Gesellschaft in beachtlicher Weise 
Rechnung getragen.36

IX.  Zusammenfassung und Schluss

Die katholische Kirche hat ihren Frieden mit den Menschenrechten und den li-
beralen Ordnungsideen gemacht. Mit der Anerkennung der Religions- und Ge-
wissensfreiheit durch das Zweite Vatikanische Konzil hat das katholische Lehr-
amt den Verantwortungsbereich des Christen als Staatsbürger endgültig aner-
kannt, dabei ältere hinderliche Wertmuster beiseite geräumt und zugleich 
wesentliche Ansprüche des kirchlichen Lehramtes in Fragen der Lenkung der 
Laien im politischen und rechtlichen Bereich zurückgenommen. Dies erfolgte 
durch den schon von Papst Johannes XXIII. in seinen Sozialenzykliken vorge-
nommenen Paradigmenwechsel, die Ersetzung des neuscholastischen Natur-
rechts durch die personale Verantwortungsethik.37

Worin bestand dieser Paradigmenwechsel im Einzelnen? Seit Mitte des 19. 
Jahrhunderts hatte sich unter dem Pontifikat Papst Pius’ IX. die Abwehr des 
Lehramtes gegenüber liberalen Gesellschaftsprinzipien dermaßen gesteigert, 
dass selbst gemäßigte liberal-bürgerliche Grundsätze als Widerspruch zur ka-
tholischen Lehre verurteilt wurden (Syllabus errorum, 1864). Höhepunkt die-
ser Entwicklung war das Erste Vatikanische Konzil (1869/70) mit der Verkün-
dung des Unfehlbarkeitsdogmas und des Jurisdiktionsprimats des Papstes. Be-
gleitet war diese Entscheidung des Konzils von einer Kompetenzverlagerung 
des katholischen Bischofskollegiums, das die ihm bis dahin noch verbliebenen 
Rechte auf den Papst übertrug.38

Das wichtigste Instrument der Erweiterung der Lehrgewalt des Papstes war 
die im Gewande neuscholastischer Theologie und Ethik gestaltete Naturrechts- 
interpretation. Diese räumte dem Lehramt das Recht ein, in Fragen der Moral 
gemäß deontologischer Naturrechtsbegründung aus allgemeinen sittlichen 
Normen konkrete Handlungsoptionen für die Gläubigen im individuellen, ge-
sellschaftlich-kulturellen und politisch-rechtlichen Bereich autoritativ vorzuge-
ben, ihre Einhaltung zu kontrollieren und Abweichungen bzw. Missachtungen 
der lehramtlichen Vorgaben zu sanktionieren (Beichtsystem, Index u. a.). Die 
Gewissensverantwortung des Christen, die sehr wohl klassischer Kernbestand 
katholischer Theologie und Morallehre ist, wurde in der neuscholastischen 

36  Vgl. Franz-Xaver Kaufmann, Kirche in der ambivalenten Moderne, Freiburg 2012; vgl. 
auch den Beitrag von Franz-Xaver Kaufmann in diesem Band.

37  Vgl. Rudolf Uertz, Menschenrechte im Spannungsfeld zwischen Gottesrede und säkula-
rer Politik, in: Vogt (Hrsg.), Theologie der Sozialethik, Freiburg 2013, S.  279 ff.

38  Vgl. August Bernhard Hasler, Wie der Papst unfehlbar wurde. Macht und Ohnmacht 
eines Dogmas. Mit einem Geleitwort von Hans Küng, 2.  Aufl., München 1980.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



64 Rudolf Uertz

Phase der Kirche insofern entmachtet, als das Gewissen als passiv rezeptives 
Organ aufgefasst und an die „objektiven“ Gesetze und Vorgaben des ordentli-
chen und des außerordentlichen Lehramtes gebunden wurde. Engführungen 
des Konzils von 1869/70 und der Lehrverkündigungen von Papst Pius IX. wur-
den von dessen Nachfolger, Papst Leo XIII., insofern überwunden, als dieser in 
seinen Staatsenzykliken behutsam Annäherungen des kirchlichen Lehramtes 
an die demokratisch-republikanische Ordnung vornahm. Aber erst das II. Va-
tikanum hat mit seinen Dekreten (Gaudium et spes, Dignitatis humanae u. a.) 
die volle Akzeptanz des liberal-demokratischen Rechtsstaates und der Men-
schenrechte durch das katholische Lehramt ermöglicht.

Die Stigmatisierungen der liberal-rechtsstaatlichen Ordnung als „Notbe-
helf“ und „als nationale Apostasie“,39 die den katholischen Staatsbürgern, Poli-
tikern sowie Richtern und Staatsanwälten ihre Loyalitätspflichten gegenüber 
dem politischen Gemeinwesen erschwert hatten, waren damit hinfällig. Die 
rechts- und politikethischen Neuerungen des Konzils wird man daher nicht 
bloß als Erweiterung traditioneller Lehre oder als Anwendung älterer, von 
Theologie und Kirche vertretener Prinzipien wie zum Beispiel der sog. scholas-
tischen These vom „Volk als dem ursprünglichen Träger der Gewalt“ interpre-
tieren können. Denn erst mit der Anerkennung der Gewissens- und Religions-
freiheit als staatsbürgerlichen Grundrechten durch das Konzil sind die entschei-
denden moraltheologischen und kirchenrechtlichen Hindernisse bei Seite 
geräumt worden, die von der Kirche bis in die 1960er Jahre autoritativ als „ka-
tholische Wahrheiten“ deklariert und dem liberalen Politik-, Rechts- und Ge-
sellschaftsdenken als widerchristlichen Ideen entgegengesetzt wurden.40

Dem Juristen Ernst-Wolfgang Böckenförde kommt das Verdienst zu, die be-
sagten Aporien der kirchlich-lehramtlichen Staats- und Rechtstheorie, insbe-
sondere deren Inkompatibilität mit der liberalen rechtsstaatlichen Ordnung 
eingehend analysiert zu haben.41 Rechtsdogmatisch betrachtet ist der Paradig-

39  Vgl. Theodor Meyer, Grundsätze (Fn.  25), S.  124; Klaus Mörsdorf, Lehrbuch des Kir-
chenrechts auf Grund des Codex Iuris Canonici, Bd.  1, 10.  Aufl., Paderborn 1959, S.  63.

40  Vgl. Martin Rhonheimer, Christentum und säkularer Staat. Geschichte – Gegenwart – 
Zukunft. Mit einem Vorwort von Ernst-Wolfgang Böckenförde, 2.  Aufl., Freiburg 2012.

41  Ernst-Wolfgang Böckenförde, Einleitung, in: Zweites Vatikanisches Ökumenisches 
Konzil. Erklärung über die Religionsfreiheit. Lateinisch und Deutsch. Mit einer Einleitung 
von Ernst-Wolfgang Böckenförde, Münster 1968, S.  5 ff. – Es ist widersinnig, wenn der protes-
tantische Theologe und Sozialethiker Hartmut Kreß, Das Böckenförde-Diktum – im moder-
nen Pluralismus noch tragfähig?, Humanismus aktuell 22 (2008), 17 ff., Böckenförde, der eine 
Vielzahl kritischer Untersuchungen zu den Aporien der neuscholastischen Naturrechtslehre 
und ihrer Inkompatibilität mit dem liberalen Rechtsstaat durchgeführt hat, des „Neo-Integ-
ralismus“ bezichtigt. Kreß unterstellt dem katholischen Juristen, mit seinem bekannten Dik-
tum („Der freiheitlich-säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garan-
tieren kann.“) „einer quasi-religiösen Staatslegitimierung“ das Wort zu reden. Vgl. die Ent-
gegnung von Ernst-Wolfgang Böckenförde, Stellungnahme zum Beitrag von H. Kreß, Ethica, 
16 (2008), 369 ff. Zur Erhellung von Kreß’ Katholizismusbild aufschlussreich: Kardinal John 
Henry Newman, Ist die katholische Kirche staatsgefährlich? Offener Brief an Seine Gnaden 

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



65Die Katholische Kirche und ihre Kompatibilität mit dem Verfassungsstaat

menwechsel in der lehramtlichen Position durch eine relativ einfache Maßnah-
me bewerkstelligt worden: durch die Differenzierung (nicht Trennung) von 
Ethik und Recht.42 Das II. Vatikanum hat damit nachvollzogen, was schon ge-
raume Zeit vorher in Kreisen des politischen und sozialen Katholizismus als 
verantwortbare Politik- und Rechtsethik vertreten wurde.

den Herzog von Norfolk, aus Veranlassung von Gladstone’s Anklageschrift: „Die Vatikani-
schen Dekrete in ihrer Bedeutung für die Unterthanentreue“ (engl.: London 1875), Freiburg 
1875.

42  In der neuscholastischen Lehre wurde das Recht lediglich als „Ausschnitt der sittlichen 
Ordnung, ohne Eigenständigkeit nach Inhalt und Ziel“ (Ernst-Wolfgang Böckenförde, Religi-
onsfreiheit [Fn.  35], S.  196) aufgefasst; vgl. ders., Einleitung (Fn.  41).

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



Diskussionsbericht zum Vortrag von Rudolf Uertz

Franca Poll-Wolbeck

Uertz skizzierte in seinem Vortrag den politik- und rechtsethischen Wandel der 
katholischen Staatslehre am Beispiel des Verhältnisses von Katholizismus und 
modernem Verfassungsstaat. Dabei kam vor allem das Spannungsverhältnis 
zwischen religiös-theologischer Ethik und philosophisch-säkularer Ethik zum 
Tragen. Die anschließende Diskussion konzentrierte sich vornehmlich auf die 
letztlich erst durch das Zweite Vatikanische Konzil (1962–1965) erfolgte Aner-
kennung des liberalen Rechts- und Verfassungsstaates sowie der Menschen-
rechte durch das katholische Lehramt, wobei auch die Frage der Aktualität der 
Sozialethik des Katholizismus im säkularen pluralistischen Gemeinwesen erör-
tert wurde.

I.  Die Haltung der katholischen Kirche in der vorkonziliaren Zeit

Zunächst wurde die Frage aufgeworfen, ob die Schwierigkeiten der katholi-
schen Kirche im 19. Jahrhundert, Reformen des demokratischen Staates sowie 
gesellschaftspolitische pluralistische Entwicklungen anzuerkennen, auf ihre 
theologische und rechtliche Verfassung zurückzuführen seien oder in der Angst 
vor einem möglichen Machtverlust begründet lägen. Uertz betonte, dass das 
Zweite Vatikanische Konzil nicht Ursache für den Wechsel der Auffassung der 
katholischen Kirche gewesen sei, sondern nur ein Element der schon mit dem 
Pontifikat Leo XIII. (1878–1903) beginnenden Öffnung hin zur Anerkennung 
liberaler Rechts- und Staatsideen, die mit der Aufnahme der Menschenrechte in 
die Soziallehre durch Papst Johannes XXIII. und der Anerkennung der Reli-
gions- und Gewissensfreiheit des II. Vatikanums weitergeführt wurde. Die Kir-
che als Organismus sei zwar hierarchisch aufgebaut, die Ablehnung des Libera-
lismus sei jedoch nicht in ihrer Lehre verankert, sondern vielmehr als Reaktion 
auf eine liberale Staats- und Gesellschaftsentwicklung zu sehen, der die theolo-
gischen Berater des Ersten Vatikanischen Konzils (1869/70) das Unfehlbar-
keitsdogma des Papstes als Gegenmaßnahme entgegenzusetzen versucht hätten. 
Dieses Dogma sowie das ebenfalls durch das I. Vatikanum etablierte christliche 
Naturrecht, welches die kirchlich kontrollierte moralische Leitung der Gläubi-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



67Diskussionsbericht zum Vortrag von Rudolf Uertz

gen beinhalte, seien die Instrumente gewesen, mit denen die katholische Kirche 
ihre monarchische Ordnung und ihren besonderen Autoritätsanspruch im bin-
nen- wie im außerkirchlichen Bereich zu festigen versucht habe.

II.  Das Zweite Vatikanische Konzil als Wendepunkt

An diesen Beitrag anknüpfend wurde gefragt, ob das Unfehlbarkeitsdogma 
durch das Zweite Vatikanische Konzil tatsächlich aufhoben worden sei. Uertz 
stellte klar, dass der Wahrheitsanspruch der Kirche hinsichtlich theologischer 
Kernfragen weiterhin bestehe. Ihre Möglichkeit, letztverbindliche, also nicht 
mehr anfechtbare Entscheidungen zu treffen und bezüglich religiös-ethischer 
Normen dann im Einzelfall Dispens zu erteilen, sei eine typisch monarchische 
Theorie. Das II. Vatikanum habe bezüglich politischer, gesellschaftlicher und 
kultureller Fragen (Autonomie der Kultursachgebiete, Gaudium et spes) seine 
moraltheologisch-kanonistischen Ansprüche zurückgenommen, nicht jedoch 
in Gänze aufgegeben. So gesehen sei also der Raum für die Eigenverantwort-
lichkeit der Katholiken eröffnet worden, die eine direkte kirchliche Einfluss-
nahme auf das politische Verhalten der Katholiken vor Ort, wie dies vor allem 
noch in der Zwischenkriegszeit, z. T. aber auch noch nach 1945 ausgeprägt ge-
wesen sei, nicht mehr vorsehe. Allerdings sei in der Beziehungsethik (Ehe und 
Sexualmoral) die individuelle Verantwortung der Katholiken, die das Konzil 
noch positiv gesehen habe, durch die Enzyklika Humanae vitae Papst Pauls VI. 
(1968) zurückgenommen worden. Als Beispiel für die überzogenen theolo-
gisch-ethischen Ansprüche der katholischen Kirche nannte Uertz das Jahr 1933, 
in dem der Abschluss des Reichskonkordats und die (später von Hitler gebro-
chene) Zusicherung des staatlichen Schutzes der katholischen Jugendverbände 
– von der katholischen Naturrechtsposition her gesehen – wichtiger gewesen 
seien, als die Sicherung der Grundrechte der Weimarer Reichsverfassung (so 
auch Ernst-Wolfgang Böckenförde).

Einige Teilnehmer kritisierten die ihrer Meinung nach überpointierte Kritik 
des Referenten an den Positionen der Kirche und ihrer staatsethischen Haltung 
(Unfehlbarkeitsdogma, Ablehnung der Menschenrechte, indirekte politische 
Ansprüche der Kirche u. a.) in der Zeit vor dem II. Vatikanum. So habe sich die 
katholische Kirche im 19. Jahrhundert auch für die Anerkennung demokrati-
scher Strukturen eingesetzt (Toleranzprinzip seit 1888), während der Staat die 
verfassungsrechtlich eingeräumte Religionsfreiheit (z. B. Preußische Verfassung 
1848/50) ignoriert habe, um den staatlichen Machtanspruch zu sichern (Kultur-
kampf u. a.). Des Weiteren sei die strikte kirchlich-politische Haltung ange-
sichts des Umstands, dass religiöse Strukturen vom Staat im Zuge der Säkulari-
sierung bekämpft worden seien, auch historisch nachvollziehbar. Daher habe 
die katholische Kirche Maximalforderungen gestellt, um größtmöglichen Ein-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



68 Franca Poll-Wolbeck

fluss auf das katholische Milieu und darüber hinaus auf bereits kirchenferne 
Gesellschaftsteile zu gewinnen. Schließlich bestehe eine der wesentlichen Auf-
gaben der Kirche trotz Irrtümern in der Vergangenheit heute darin, christliche 
Grundwerte immer wieder neu zu formulieren und in die pluralistische Gesell-
schaft einzubringen. Dies sei, so Uertz, selbstverständlich zu konzedieren. 
Doch könne andererseits die lange Gewöhnung der katholischen Kirche an ihre 
theologisch-naturrechtliche und dogmatische Entscheidungsbefugnis (päpstli-
cher Absolutismus), die noch durch die weltliche Herrschaft des Papstes über 
den Kirchenstaat mitbedingt sei, kein legitimer Rechtfertigungsgrund sein für 
die überdehnten kirchlichen Befugnisse in weltlich-politischen Angelegenhei-
ten. Diese seien, zumal in demokratisch-pluralistischen Gemeinwesen, primär 
Aufgabe der mündigen Laien als Staatsbürger und Politiker. Hier hätten kirch-
liches Lehramt und Kirchenrecht den politischen und kulturellen Gegebenhei-
ten und den Befindlichkeiten der Katholiken, insbesondere deren politischem 
und kulturellem Aufgabenfeld, zu lange hinterher gehinkt.

III.  Bedeutung und Einfluss der katholischen Kirche  
nach dem Konzil

Mit Blick auf das demokratische Mehrheitsprinzip und den gesellschaftlichen 
Pluralismus wurde die These vorgebracht, dass die Attraktivität von Religionen 
ohne den absoluten Wahrheitsanspruch der Kirche gegenüber denjenigen Reli-
gionen abnehme, die radikale Wahrheitspostulate vertreten. Denn eine Religion 
mit „weicheren“ normativen Profilen und ohne konkrete Handlungsvorgaben 
könne keinen „Mehrwert“ gegenüber dem in der Demokratie praktizierten Re-
lativismus einbringen. Uertz räumte ein, dass ein Problem des modernen Staates 
darin bestehe, dass in ihm gemäß Mehrheitsprinzip entschieden werde, was 
dem Gemeinwohlprinzip u. U. widersprechen könne. Die dafür angemessene 
Ethik sei aber nicht ein kirchlich angeleitetes und kontrolliertes „Naturrecht“, 
sondern eine von der christlichen Gewissenslehre her legitimierbare Verant-
wortungsethik. Anders als in der katholischen Kirche mit ihrer monarchischen 
Verfassung, die keine Gewaltenteilung kenne, gebe es in staatlich-politischer 
Hinsicht Instrumente und Rechtsinstitute wie eben die Verfassungsgerichtsbar-
keit. Hiermit könnten Entscheidungen und Handlungsweisen von Exekutive, 
Judikative und Legislative auf ihre Grundgesetzkonformität hin überprüft und 
damit gegebenenfalls Gesetze und staatliches Handeln vom Normgehalt der 
Menschen- bzw. Grundrechte her für Unrecht erklärt werden.

Abschließend wurde nach dem gegenwärtigen politischen Einfluss der katho-
lischen Kirche in der Gesellschaft gefragt. Bezüglich der voranschreitenden 
Modernisierung, Ökonomisierung und Individualisierung und dem damit ein-
hergehenden Bedeutungsverlust der Institutionen (Mitgliederschwund der Par-

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages



69Diskussionsbericht zum Vortrag von Rudolf Uertz

teien, Gewerkschaften, Kirchen, Religionsgemeinschaften, kulturellen Einrich-
tungen u. a.) wies Uertz auf den nach dem Konzil zu verzeichnenden Autori-
tätsverlust der katholischen Kirche hin. Der hänge zwar mit dem Rückzug 
kirchlich-autoritativer Weisungen und Ansprüche im binnenkirchlichen sowie 
im politisch-kulturellen Bereich zusammen, sei aber für den schwächer werden-
den gesellschaftlichen Einfluss der Kirche, ihren Mitgliederschwund und ihre 
Pluralisierung keineswegs allein ursächlich. Das Konzil habe den gesellschaftli-
chen und kulturellen Progress wie auch den Freiheitszuwachs wohl konstatiert 
und positiv – für manche zu positiv – bewertet (Pastoralkonstitution: „Gaudi-
um et spes“ – Über die Kirche in der Welt von heute). Wohl wünschten sich 
viele ein klares Orientierungsangebot, doch würde jede Maßgabe auch von die-
sen auf Relevanz für das eigene Leben kritisch überprüft. Es sei auch vor diesem 
Hintergrund zu konstatieren, dass die theologischen, binnenkirchlichen Ent-
wicklungen und nicht zuletzt die abnehmende Bedeutung von Christentum 
und Kirche in der Gesellschaft durch eine Vielzahl von Faktoren globaler, poli-
tischer, wirtschaftlicher, technischer, wissenschaftlicher und kultureller Art 
bedingt seien, die jedoch nur in geringem Maße kirchlich und theologisch be-
einflussbar seien.

Digitaler Sonderdruck des Autors mit Genehmigung des Verlages




