Aus: Kirche und Gesellschaft im Wandel der Zeiten.
Festschrift fiir Gabriel Adrianyi,
hrsg. von Hermann-Josef Scheidgen/Sabine Prorok/Helmut Rénz,
Nordhausen: Traugott Bautz 2012, S. 671-692

Die Sozialethik der orthodoxen Kirche

VVon Rudolf Uertz

Orthodoxe Theologie und Kirche haben in den beiden letzten Jahrzehnten
auch in Westeuropa verstarkt Aufmerksamkeit gefunden. Nach dem
Zusammenbruch des Kommunismus hat der christliche Glaube wieder
einen Teil des Vakuums geflllt, das der staatlich verordnete Atheismus in
den Gesellschaften des Ostblocks hinterlassen hat. Neben Russland, den
meisten Landern der GUS-Staaten und Griechenland sind auch die neuen
EU-Lander Bulgarien und Rumanien orthodox gepragt. Kirchliche
Akademien, politische Stiftungen und Universitatsinstitute bemihen sich,
die orthodoxe Sozialethik auch im Westen bekannt zu machen und den
sozialethischen Dialog mit ihren Vertretern zu pflegen.! Es mag dabei
Uberraschen, dass bisher nur relativ wenige westliche Sozialethiker und
Theologen als Partner am Ost- und Westdialog teilnehmen.? Dabei béte
die Auseinandersetzung mit der orthodoxen Sozialdoktrin eine gute
Gelegenheit, nicht nur [672] das Denken einer anderen christlichen
Religion und Kultur kennenzulernen, sondern auch die eigenen
sozialethischen und theologischen  Voraussetzungen tiefer zu
durchdringen.?

1 vgl. meinen in Niederldndisch erschienenen Artikel: De sociale ethiek / doctrine van de
orthodoxe Kerk, in: Communio. Internationaal Katholiek Tijdschrift 30 (2005), S. 367-
380, auf den sich der vorliegende Beitrag zur Festschrift meines Kollegen Gabriel Adridnyi
stitzt; Rudolf Uertz / Lars-Peter Schmidt (Hg.): Beginn einer neuen Ara? Die
Sozialdoktrin der Russisch-Orthodoxen Kirche vom August 2000 im interkulturellen
Dialog, Sankt Augustin 2004; ferner in:
http://www.kas.de/publikationen/2004/4288_dokument.html.

2 Vgl. Reinhard Théle: Orthodoxe Kirche und Sozialethik, in: Martin Honecker u.a. (Hg.):
Evangelisches Soziallexikon, Stuttgart 2001, Sp. 1196-1200; Ingeborg Gabriel /
Alexandros K. Papaderos / Ulrich H. Kértner: Perspektiven 6kumenischer Sozialethik. Der
Auftrag der Kirchen im gréBeren Europa, Ostfildern 22006; Ingeborg Gabriel (Hg.): Politik
und Theologie in Europa. Perspektiven 6kumenischer Sozialethik, Ostfildern 2008; Kirche
- Staat - Gesellschaft. Die christliche Soziallehre als Thema des Ost-West-Dialogs, hg.
von der Konrad-Adenauer-Stiftung, Sankt Augustin 1996.

* vgl. Reinhard Théle (Hg.): Zugénge zur Orthodoxie, Géttingen >1998; Vladislav V.
Arzanuchin: Orthodoxie, in: Lexikon der russischen Kultur, hg. von Norbert P. Franz,
Darmstadt 2002, S. 333-336.


http://www.kas.de/publikationen/2004/4288_dokument.html

Seit einigen Monaten ist nun ein Dialog in Gang gekommen, bei dem sich
bemerkenswerter Weise die Haltungen evangelischer, vor allem jedoch
katholischer Theologen zur orthodoxen Sozialethik starker zu
differenzieren beginnen.* Stein des AnstoBes ist die im Jahre 2008 vom
Moskauer Bischofskonzil verabschiedete Dokumentation ,Die Grundlagen
der Lehre der Russischen Orthodoxen Kirche Uber die Wirde, die Freiheit
und die Menschenrechte".® In diesem Papier nimmt die Russische
Orthodoxe Kirche (ROK) in Anlehnung an die Sozialdoktrin der ROK vom
August 2000° eine kritische Haltung gegeniiber den Menschenrechten ein.
Zwangslaufig steht sie damit in einer betrachtlichen Spannung zur Position
der Katholischen Kirche, die in der Erklarung Uber die Religionsfreiheit,
,Dignitatis humanae", des II. Vatikanischen Konzils (1962-1965) die
Religionsfreiheit als staatsblrgerliches Grundrecht anerkannt hat, das
selbstredend auch die [673] reformatorischen Kirchen anerkennen, wenn
sie die Verpflichtung des Staates zum Schutz der Religionsfreiheit aus der
Freiheit des Gewissens und der Gewissheit des christlichen Glaubens
ableiten.

Diese Haltung wird vom Moskauer Bischofskonzil einer scharfen Kritik
unterzogen. Fir die ROK vermag die ,Sundhaftigkeit® des Menschen die
Wirde des Menschen in Frage zu stellen, so dass gemaB russisch-
orthodoxer Sicht die auf der Menschenwlrde basierenden Menschen- bzw.
Grundrechte in zentralen Fragen kontrovers zur christlichen Moral und zu
goéttlichen Geboten stehen. Die Menschenrechte werden damit aber als
Schutz- und Partizipationsrechte, die den Handlungs- und Lebensraum der
Menschen unter das Recht stellen und Rahmenbedingungen flr das

* Gut erkennbar wurden die verschiedenen sozialethischen Positionen von Ost- und
Westkirchen bei dem von der Konrad-Adenauer-Stiftung, der Evangelischen Kirche in
Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz 2005 in Berlin veranstalteten
Gesprach zwischen dem Leiter des AuBenamtes der ROK, Moskau, Metropolit Kyrill (seit
2009 Patriarch der ROK), dem Ratsvorsitzenden der Evangelischen Kirche in
Deutschland, Bischof Wolfgang Huber, und dem Vorsitzenden der Okumenekommission
der Deutschen Bischofskonferenz, Bischof Ludwig Mdller, in: Liebe gibt Macht. Christen
und das Verhdltnis zu Staat, Pluralismus und Freiheit, Rheinischer Merkur vom 3. Marz
2005; Die Sozialkonzeption der Russischen Orthodoxen Kirche. Ein Dokument der
sozialen Verantwortung. Wissenschaftliche Enquéte der Stiftung Pro Oriente, Wien 2003.
> Deutsche Ubersetzung in: Rudolf Uertz / Lars Peter Schmidt (Hg.): Die Grundlagen der
Lehre der Russischen Orthodoxen Kirche Gber die Wirde, die Freiheit und die
Menschenrechte. Aus dem Russischen von Nadja Simon, Moskau 2008.

6 Josef Thesing / Rudolf Uertz (Hg.): Die Grundlagen der Sozialdoktrin der Russisch-
Orthodoxen Kirche. Deutsche Ubersetzung mit Einfihrung und Kommentar, Sankt
Augustin 2001; ferner in:
http://www.kas.de/db_files/dokumente/7_dokument_dok_pdf 1369_1.pdf.



Zusammenleben der Menschen gewahrleisten, in ihrer ethischen und
staatlich-verfassungsrechtlichen Fundierung grundsatzlich
missverstanden.” Das bestreiten jedoch die Autoren der gegen die GEKE-
Erklarung gerichteten Stellungnahme, die katholischen Theologen Barbara
Hallensleben, Nikolaus Wyrwoll und Guido Vergauwen. Indem sie die
Menschenrechtsposition der ROK vor allem mit theologischen Grinden
gegen die Kritik der GEKE zu stitzen bemuht sind, verkennen sie die
historische Bedingtheit des orthodox-theologischen Standpunktes und
unterminieren die rechtlichen Schutz- und Partizipationsrechte, die nach
westlichem Versténdnis den Kern der Menschenrechte ausmachen.®

[674] Im Folgenden soll versucht werden, die Grundlagen und Grundzlige
der orthodoxen Sozialethik vorzustellen. Dies soll an Beispielen wie der
Stellung der orthodoxen Kirchen zur sozialen Frage, der prinzipiellen
Haltung der orthodoxen Kirche zur sakularen pluralistischen Gesellschaft,
zur Staatsmacht sowie zur Kultur und zu den Menschenrechten gezeigt
werden. Dabei werde ich besonders auf die Sozialethik bzw. die
Sozialtheologie der ROK eingehen, die als bisher einzige orthodoxe
autokephale Kirche im Jahre 2000 sozialethische Leitlinien zu den
wichtigsten Bereichen des gesellschaftlichen, politischen, wirtschaftlichen
und kulturellen Lebens entwickelt hat.

Die Orthodoxie und die soziale Frage

Bis zum Beginn der Perestroika 1985 waren die orthodoxen autokephalen
Kirchen Mittelosteuropas fast durchweg in den Untergrund gedrangt. Teils
wurden sie toleriert, teils versuchte man - mitunter in Zusammenarbeit
mit staatlichen Stellen - einen Modus vivendi mit dem ,System" zu

7 Vgl. Menschenrechte und christliche Moral. Eine Antwort der Gemeinschaft
Evangelischer Kirchen in Europa (GEKE) - Leuenberger Kirchengemeinschaft - auf die
Grundsatze der russisch-orthodoxen Kirche Gber ,menschliche Wiirde, Freiheit und
Rechte®, Wien 2009, in: http://www.leuenberg.eu/daten/File/Upload/doc-9805-2.pdf.

8 Barbara Hallensleben / Nikolaus Wyrwoll / Guido Vergauwen: Zur Ambivalenz der
Menschenrechte. Missverstandnisse der ,Gemeinschaft evangelischer Kirchen in Europa®,
in: Schweizerische Kirchenzeitung (SKZ), 29/30 (2009), S. 497-502; ferner in:
http://www.unifr.ch/iso/downloads/antwort_an_geke.pdf. Kritisch zur
Menschenrechtserklédrung der ROK von 2008: Ingeborg Gabriel / Stefan Tobler: Der
Glaube und die Menschenrechte. Ein Dokument der Russischen Orthodoxen Kirche sorgt
fur Diskussionsstoff, in: Herderkorrespondenz 64 (2010), S. 29-34; ferner Johannes
Roser: Was bestimmt die Menschenrechte, in: Christ in der Gegenwart 30 (2009), S. 331
f., der der Position von B. Hallensleben / N. Wyrwoll / B. Vergauwen an der GEKE-
Erklarung widerspricht.


http://www.unifr.ch/iso/downloads/antwort_an_geke.pdf

finden.® Nach dem Zusammenbruch des Kommunismus 1989/90 haben
Religion und kirchliches Leben eine Renaissance erfahren.!® Zugleich
stehen die orthodoxen Kirchen vor einer Fllle von Aufgaben, die den
sozialen, kulturellen und politischen Bereich betreffen. Der
Systemwechsel, die Transformation der Wirtschaft, der Aufbau
zivilgesellschaftlicher Strukturen, der Ausbau rechtsstaatlicher
Institutionen, die Eingliederung der mittelosteuropaischen Lander,
insbesondere Bulgariens und Rumaniens in die Europdische Union u.a.
verlangen auch Antworten von der orthodoxen Kirche, flir die diese nicht
oder nur unzureichend vorbereitet ist.

Als Ursache der verhaltenen sozialethischen Aktivitaten wird allgemein auf
die jahrzehntelange Unterdrickung von Religion und Kirche im
kommunistischen Regime, ferner auch auf die lange Abhangigkeit
orthodoxer Kirchen vom islamisch gepragten Osmanischen Reich
verwiesen. Anders [674] als in den Westkirchen, die - aufbauend auf
mittelalterlichen und neuzeitlichen theologisch-philosophischen Lehren -
seit etwa Mitte des 19. Jahrhunderts eine neuzeitliche philosophisch,
theologisch und sozialwissenschaftlich fundierte Sozialethik entwickelt
haben, gab es in der Orthodoxie - von wenigen Besonderheiten
abgesehen'! - keine vergleichbaren Bemiihungen.

Aber die Grinde flUr die sozialethische Zurlckhaltung der orthodoxen
Christen sind nicht nur in den historisch-politischen Konstellationen zu
sehen. Das zeigt ein Blick auf Griechenland, wo die Kirche - vielleicht mit
Ausnahme der Zeit der Militardiktatur 1967 bis 1974 - frei gewesen ware,

9 Vgl. Valerij G. Zarubin: Perestrojka, in: Lexikon der russischen Kultur (wie Anm. 3), S.
343-345.

10°Zum Symbol der Wiederbelebung der orthodoxen Religion ist die Christus-Erléser-
Kathedrale in Moskau geworden. Das 1883 geweihte Gotteshaus, war 1931 unter Stalin
gesprengt worden; zur 850-Jahr-Feier Moskaus im Jahre 1997 wurde der Wiederaufbau
fertiggestellt, im August 2000 wurde es anlaBlich des Jubildumskonzils der ROK
eingeweiht.

1 S0 eine Reihe russischer Philosophen, die schon in den 1930er Jahren eine
personalistische Sozialethik entwarfen, die jedoch von der offiziellen Kirche als
auBerkanonisch bewertet und daher in der orthodoxen Sozialethik und Theologie ignoriert
wurde; zur sozialphilosophischen Konzeption russischer Theologen und Philosophen vgl.
J. Fedotoff: Die Kirche und der Staat. Thesen einer Studiengruppe von russisch-
orthodoxen Theologen, in: Paul Althaus / Emil Brunner (Hg.): Die Kirche und das
Staatsproblem in der Gegenwart (Forschungsabteilung des Okumenischen Rates fir
Praktisches Christentum), Berlin 21935, S. 38 ff.; vgl. Wilhelm Goerdt: Russische
Philosophie, in: Lexikon der russischen Kultur (wie Anm. 3), S. 347-354; vgl. Rudolf
Uertz: Einfihrung in die politische Theorie des russisch-orthodoxen Christentums, in:
Thesing / Uertz, Grundlagen (wie Anm. 6), S. 139 ff.



sich starker den sozialen Problemen zu widmen.'> Wohl wird man
bezlglich der orthodoxen Kirche Griechenlands, Russlands und anderer
Lander gewisse sozial-karitative Aktivitaten konstatieren, und doch ist die
Passivitat in diesen Bereichen nicht zu Ubersehen. So kennt die
Orthodoxie bisher auch keine systematische Disziplin, die sich mit den
Fragen moderner Weltgestaltung des Christen und seiner Verantwortung
fur die kulturelle, wirtschaftliche und politisch-rechtliche Ordnung befasst.
Auch sind soziale und politische Verbande und Laieninitiativen weitgehend
unbekannt. Entsprechend tun sich reformorientierte Theologen und
Sozialethiker [676] schwer, im Rahmen der Universitatstheologie und der
Ausbildungsgdnge in den geistlichen Akademien das Fach Sozialethik oder
Sozialtheologie (der Begriff ist meist konsensfahiger) zu etablieren.

Die These vom Fehlen einer orthodoxen Sozialethik

Das Fehlen einer orthodoxen Sozialethik beklagte der an der Universitat in
Kbéln lehrende griechisch-orthodoxe Religionssoziologe und Theologe,
Demosthenes Savramis, schon in den 1950er Jahren. Als Grinde nennt er
vor allem die Unterdrickung orthodoxer Vdélker durch feindliche und
nichtchristliche Regierungen, die konservative Einstellung der Kirche, ihr
Festhalten am traditionalistischen Bibelverstdandnis und an den
Interpretationen der fruhchristlichen Lehre. Fir einen orthodoxen
Soziologen sei es schwierig, die ostkirchliche Tradition zu Uberwinden, um
Raum zu schaffen fiir eine moderne orthodoxe Soziallehre.!?

Die Grunde flr die sozialethische Enthaltsamkeit liegen demnach nicht nur
in den historisch-kulturellen Lebensumstanden der Orthodoxie, sondern
auch in ihrer kirchlich-theologischen Binnenstruktur. Hinzu kommt ein
gravierendes gesamtorthodoxes Problem: Die orthodoxe Kirche kdnnte
eine sozialethische Erweiterung und Modernisierung ihrer herkdmmlichen
Lehre nur auf einer panorthodoxen Synode beschlieBen, wobei alle
Teilkirchen zustimmen muBten. Bis zu den Wendejahren 1989/90 wurde

12 7u den prinzipiellen wissenschaftlich-empirischen Auseinandersetzung der orthodoxen
Kirche mit der Moderne vgl. Vasilios Makrides: Die religiése Kritik am kopernikanischen
Weltbild in Griechenland zwischen 1794 und 1821. Aspekte griechisch-orthodoxer
Apologetik angesichts naturwissenschaftlicher Fortschritte (zugl. Univ. Diss. Tibingen
1991), Frankfurt a. M. 1995.

13 yvgl. Demosthenes Savramis: Die griechisch-orthodoxe Kirche und die soziale Frage, in:
Ostkirchliche Studien 7 (1958), S. 66 ff.; Ders.: Zwischen Himmel und Erde. Die
orthodoxe Kirche heute, Stuttgart-Degerloch 1982; Georgios I. Mantzaridis: Soziologie
des Christentums, Berlin 1981.



als Hinderungsgrund eines solchen Konzils die Unterdrickung der Kirchen
durch die atheistischen Ostblockstaaten angeflihrt. Nun waren die
orthodoxen Kirchen frei, doch gibt es innerhalb und zwischen ihnen
betrachtliche Spannungen, die ein gemeinsames Konzil in weite Ferne
racken.

Im Folgenden sollen die Grundzlige der Sozialethik der Orthodoxie anhand
der griechischen Tradition vorgestellt, anschlieBend die Sozialethik der
ROK und ihre Sozialdoktrin behandelt werden. Was bedeutet die These
vom Fehlen einer orthodoxen Sozialethik? Wie die anderen christlichen
Kirchen basiert die orthodoxe Ethik auf dem Alten und Neuen Testament
sowie auf einer umfassenden, tief in der Tradition verankerten Lehre Uber
Gott, [677] Mensch, Schépfung, geistliche Herrschaft und ihr Verhaltnis
zum politischen Gemeinwesen. Diese Lehre, die sich vornehmlich auf die
griechischen Kirchenvater und die altkirchlichen Konzilien stitzt, umfasst
selbstredend auch moraltheologische Normen. Aber im Unterschied zu den
Westkirchen hat die Orthodoxie keine der mittelalterlichen Scholastik
vergleichbare systematische theologische und philosophische
Weiterentwicklung erfahren, an der die neuzeitliche Kirche hatte
anknupfen kdnnen. In politik- und sozialethischer Hinsicht haben die
westlichen Kirchen also einen erheblichen Vorsprung, wenngleich nicht zu
Ubersehen ist, dass auch der Katholizismus und der Protestantismus bis
ins  20. Jahrhundert ihre Schwierigkeiten mit Menschenrechten,
Demokratie und liberalen Ordnungsideen hatten.*

Die These vom Fehlen einer Sozialethik in der Orthodoxie besagt
demnach, dass die Orthodoxie keine den westlichen Kirchen
vergleichbaren Adaptionsformen und Madglichkeiten kennt, die biblisch-
theologischen Aussagen und Normen mit der Struktur der modernen
Gesellschaft und der demokratisch-rechtsstaatlichen Ordnung konstruktiv
zu verbinden - Adaptionsformen, die ,zwischen objektiver Wahrheit und
zufalliger Geschichtswahrheit" vermitteln.'®> Anders gesagt bedeutet dies,

14 vgl. Rudolf Uertz: Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken
von der Franzdsischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789-1965),
Paderborn 2005.

15 vgl. Karl-Heinz Ohlig: Christentum - Individuum - Kirche, in: Richard van Diilmen
(Hg.): Entdeckung des Ich. Die Geschichte der Individualisierung vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Kéln 2001, S. 11-40; Ders.: Europaische und auBereuropadische Kultur- und
Ordnungsideen. Die Mittelpunktstellung von Subjekt und kritischer Vernunft als
europdisches Spezifikum, in: Glnter Buchstab: Die kulturelle Eigenart Europas, Freiburg
i. Br. 2010, S. 178-216.



dass die Sichtweise der orthodoxen Theologie auf Gesellschaft, Kultur,
Recht und Politik kaum von der traditionalistischen Politik- und
Gesellschaftstheorie gelést werden kann, so dass es flr die Orthodoxie
insgesamt auBert schwer ist, sich auf Theorien und Erkenntnisse der
modernen Anthropologie und der Sozialwissenschaften einzulassen. [678]

Grundziige orthodoxer Ethik

Der Mensch ist nach orthodoxer Theorie ein Sozialwesen; er lebt in
Gemeinschaft, auf die er ebenso angelegt ist wie auf die Religion. Das
Religidse, das nur im Menschen existiert, hebt diesen von den Tieren ab.
Die Religion als vertikale Dimension des Sozialen steht in ,organischer
Verbindung zum horizontal ausgerichteten Sozialen. Es vermittelt ihm
Sinn und ist in gewisser Weise seine dritte Dimension. Deshalb ist eine
Theorie des sozialen Lebens, die das Religidse nicht einbezieht, in
héchstem MaBe unvollstdndig."'® Der Mensch ist als Geschépf nach dem
Bild und Gleichnis Gottes geschaffen (Gen 1,26); das heiBBt, er ,existiert in
Verbindung und im Hinblick auf Gott, den er abbildet und auf den er sich
bezieht. Ganz besonders existiert er in Verbindung und im Hinblick auf
Christus®, der Grund und Ziel des Kosmos ist.

Das Seiende verdankt als Schdpfung des Wortes Gottes seine Existenz
dem gottlichen Wort und stellt gleichzeitig seine symbolische Offenbarung
dar. Als Person kann der Mensch die Dinge der Schépfung nutzen, ihnen
Bedeutung verleihen und so seine Beziehungen zu anderen Personen und
Dingen selbst bestimmen, er hat als Geschoépf nach dem Bild und der
Ahnlichkeit Gottes ,die umfassende Macht im Kosmos". Diese Sichtweise
(die Bild-Abbild-Theorie) stitzt die orthodoxe Lehre auf die platonische
Philosophie und die griechischen Kirchenvater. Die Achtung des Willens
Gottes beginnt zunachst beim Menschen selbst; er verfehlt diesen, wenn
er sich seinen Leidenschaften unterwirft und so seine umfassende Macht
missbraucht. Die moderne 6kologische Krise wie auch andere gravierende
soziale und politische Probleme interpretiert die Orthodoxie als geistige
und moralische Krise, die durch MiBachtung des Willens Gottes
hervorgerufen wird.

18 Georgios I. Mantzaridis: Grundlinien Christlicher Ethik, Sankt Ottilien 1998, S. 9.



Eine weitere Grundthese beinhaltet der theologische Satz: Gott ist
trinitarisch.!” Die aus dem Trinitdtsverstindnis flieBende Form der
Personalitat [679] ist Symbol flir die Beziehungen der Menschen
untereinander wie der ganzen Menschheit. Allerdings ist das Abbild ein
.mattes® oder ,unvollkommenes" aufgrund des groBen und
grundsatzlichen Unterschieds zwischen Schépfer und Geschopf. Der
Trinitatsgedanke ist Vorbild flr die sozialen Beziehungen und das Leben
der Gemeinschaft; dieses wird aber durch die Zwietracht immer wieder
stark beeintrachtigt, die ihrerseits auf die Entfremdung von Gott
zuriickzufiihren ist.'® Die Entfremdung wird theologisch und zugleich
sozialpsychologisch verstanden und auf die kulturellen Beziehungen
angewandt: Die Trennung von Gott bedeutet Immanenz, Egoismus und
Eigennutz - Eigenschaften, die das ganze Leben des Menschen pragen und
die positiven sozialen Beziehungen der Menschen untereinander storen
und gar zerstdren. In der Begegnung mit dem Nachsten wird dieser ,ein
Mittel zur Befriedigung seiner eigennitzigen Interessen und das
Zusammenwirken mit ihm ist mit eigennitzigen Vorstellungen und Zielen
verbunden®. Der Eigennutz und Egoismus, der in der Perspektive der
Immanenz (der Abwendung von Gott) nicht Gberwunden werden kann,
entstammt der Angst des Menschen vor dem Tode. In ihr erlebt der
Mensch die ,Tragik seiner Natur".

Unverkennbar zeigt sich hier das pessimistische Menschenbild der
orthodoxen Theologie. Die gesellschaftlichen Spaltungsbewegungen haben
ihre Entsprechung in inneren Spaltungen, ,in den Individuen® selbst. Die
volle Entfaltung des sozialen Lebens des Menschen dagegen ist ,nur durch
Uberschreiten der empirischen weltlichen Beziehungen“ méglich und durch
den Bezug auf die ,Idee einer Liebes- und Geistesgemeinschaft mit einer
unendlichen geistigen Person, die zugleich der Ursprung, der Stifter und
der Oberherr aller moéglichen geistigen Gemeinschaften, wie auch aller
irdischen und faktischen ist" (Max Scheler). So bieten flur das orthodoxe
Denken die Christologie und die Trinitatstheologie ,die vollstandigere und
allgemeinere Antwort auf diese soziologische Frage": Der Glaube an den
trinitarischen Gott fiihrt zur ,Uberwindung der Vereinzelung und der

17"Zu den philosophischen und theologischen Problemen der Trinitdt und der Bedeutung
des ,filioque™ im orthodoxen und westkirchlichen Verstandnis vgl. Karl-Heinz Ohlig: Ein
Gott in drei Personen? Vom Vater Jesu zum ,Mysterium" der Trinitat, Mainz und Luzern
1999.

18 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 16), S. 11 ff.



Zerrissenheit der Menschen und in die H6he der uneigennitzigen Liebe
und Gemeinschaft". [680]

Das Gebot der Nachstenliebe (Bruderliebe)

Die Zusammengehdrigkeit von Gottes- und Nachstenliebe ist das
grundlegende Paradigma der orthodoxen Sozialethik. Selbstredend wird
dieses auch von der katholischen und evangelischen Ethik gewdlrdigt;
doch gehen die drei christlichen Kirchen in der Interpretation der
theologisch-anthropologischen Kernfrage, der sog. Erb- oder Urslinde,
unterschiedliche Wege. Der Katholizismus deutet die Erbsinde als
theologisch-ethische Grundpramisse gemaB der Lehre des Thomas von
Aquin. Danach ist durch die Ursiinde die menschliche Natur zwar verletzt,
nicht jedoch beschadigt; die natlrliche Neigung des Menschen zur Tugend
wurde dadurch nur gemindert, nicht aber vollends zerstort. Die
ontologische, d.h. die das goéttliche Zeichen tragende Grundstruktur des
Menschen blieb erhalten. Deshalb ist es auch nach dem Sindenfall noch
madglich, die Ethik aus der Menschennatur heraus zu begrinden. Natur
und Gnade stehen nach Thomas von Aquin in einem spezifischen
Zuordnungsverhaltnis, wonach die Gnade die Natur voraussetzt, sie
jedoch vollendet.®

Die Orthodoxie sieht es ahnlich wie die evangelisch-lutherische Theologie,
wenngleich beide unterschiedliche Schlisse ziehen. Die an Augustinus
orientierte Interpretation halt die ontologische Struktur des Menschen
durch die Urslinde flr vollends zerstdrt. Die harmonische Ordnung des
Seins ist damit zerfallen. Gesetz und Evangelium, weltliche und géttliche
Ordnung stehen in einem starken Gegensatz. Die politisch-
gesellschaftliche Ordnung des natdrlichen, gottfernen Menschen lauft nach
eigenen GesetzmaBigkeiten ab und steht grundsatzlich unter der Sinde.

Dieser theologisch-anthropologischen Grundstruktur der Erbslindenlehre
entsprechen in den christlichen Kirchen jeweils spezifische religids-
ethische Formen des Glaubens- und Lebensvollzugs. Die katholische Lehre
ist gemaB der thomasischen Sichtweise dem Natur-Gnaden-Schema
verhaftet. Als Konsequenz ergibt sich eine philosophisch-naturrechtlich

19 Gratia supponit naturam et perficit eam”; vgl. Wilhelm Korff: Zugdnge zum
Naturbegriff, in: Wie kann der Mensch gliicken? Perspektiven der Ethik, Miinchen 1985,
S. 33-47.



bzw. vernunftrechtlich begrindete Ethik. Selbstredend kann der Christ
keine vollkommene Ordnung auf Erden schaffen, aber das Bemihen um
ein christliches Ethos, das auf der natlrlichen Sittlichkeit und Vernunft
beruht, [681] ist dem Menschen fir das Gemeinschafts- und
Gesellschaftsleben aufgegeben. Die protestantische Lehre, die die
natirliche Sittlichkeit verneint, entfaltet eine theologische Anthropologie,
wonach sich der Christ um Rechtfertigung und ein rechtschaffenes Leben
bemlhen soll, ohne jedoch GewiBheit seiner Rechtfertigung vor Gott zu
erhalten. Als Konsequenz ergibt sich die spezifisch protestantische
Verantwortungsethik,?° die sich trotz unterschiedlicher Herleitung in vielen
Punkten mit der katholischen Gewissenslehre, trifft, wie er vor allem von
Moraltheologen und Philosophen mit dem christlichen Personalismus
entwickelt wurde.?!

Der Weg der Ostkirche

Einen wesentlich anderen Weg geht die Ostkirche. Sie hat zwar in
theologisch-ethischer Hinsicht eine Nahe zum Protestantismus, wenn sie
wie dieser die Diastase zwischen goéttlicher und natlrlicher Ordnung,
zwischen Gnade und Natur, zwischen Heilsordnung und weltlicher Ordnung
stark betont. Selbstredend kennt die Orthodoxie auch die
Gewissensfreiheit; doch wird die Freiheit stets ,an sich™ gedeutet und
nicht mit praktisch-ethischen Konsequenzen verknlUpft. Auch zeigt die
Ostkirche gegenlber Protestantismus und Katholizismus ein wesentlich
anderes Geprage ihrer Frommigkeit und Theologie.

Ernst Benz bemerkt: , Die Schwierigkeit einer Unterscheidung besteht vor
allem darin, dass sie sich nur in Verallgemeinerungen bewegen kann, fur
die es naturlich nach der einen oder anderen Seite hin eine Reihe von
Ausnahmen gibt, die nicht Gbersehen werden durfen. Aufs Ganze gesehen
ist es aber auffallig, dass dem o&stlichen Christentum gerade diejenigen
Zuge fehlen, die mit einer Auffassung der Religion als eines
Rechtsverhaltnisses zusammenhdangen und deren Vorherrschaft die
Eigentimlichkeit des abendlandischen Christentums ausmacht. Daflr tritt
innerhalb der orthodoxen Frommigkeit sehr viel starker die mystische

20 vgl. Martin Honecker: Evangelische Sozialethik, in: Historisch-politische Mitteilungen, 8
(2001), S. 33-44.

21 Das bedeutendste und kulturell produktivste Moralsystem des Katholizismus ist der
Probabilismus, eine ethische Vorzugsregel, die im sittlichen Handlungs- und
EntscheidungsprozeB eine Prasumption flr die Freiheit intendiert.



Seite der neutestamentlichen Verkindigung, und zwar ebenso die
paulinische wie die johannei- [682] sche Mystik hervor. Die Hauptthemen
der orthodoxen Frommigkeit sind nicht die Rechtfertigung, sondern die
Vergottung, die Heiligung, die Wiedergeburt, die Neuschdpfung, die
Auferstehung und die Verklarung des Menschen, und nicht bloB des
Menschen, sondern - darin liegt ihr charakteristischer kosmischer Zug -
der ganzen Welt. Der zentrale Begriff ist nicht die Gerechtigkeit, sondern
die Liebe Gottes. Aus diesem Grunde hat sich im Osten eine andersartige
Gesamtentwicklung des religiosen Lebens sowohl innerhalb der Kirche wie
innerhalb des religidsen BewuBtseins des einzelnen Glaubigen

vollzogen.“??

Eine wesentliche Konsequenz ist die Geringschatzung der
Rechtfertigungslehre des Menschen, die ,voéllig auBerhalb des religidsen
Gesichtskreises lag" (Ernst Benz) und zu deren Entfaltung sich die
Ostkirche erst durch das Eindringen reformatorischer Gedanken im 16.
und 17. Jahrhundert genétigt sah. Wohl ist in der orthodoxen Auffassung
vom kirchlichen Amt eine Rechtsidee lebendig (z. B. im Bischofsamt bei
der apostolischen Sukzession), aber ein Rechtsschema von der Kirche, ein
System des Kirchenrechts oder eine juridische Fassung des Verhaltnisses
der Kirche zum Staat und der Geistlichen oder Glaubigen zur weltlichen
Sphéare hat die Ostkirche nicht entwickelt.?* [683]

Der distanzierten Haltung der Ostkirche zu sozialpolitischen und
juridischen Formen steht auf der anderen Seite die Betonung des

22 Ernst Benz: Geist und Leben der Ostkirche, Hamburg 1947, S. 44 f.

23 Harold J. Berman: Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition
(amerik. '1983), Frankfurt a. M. 1995, S. 332 f., bewertet die Entwicklung des
Rechtsdenkens des lateinischen Westens seit dem spaten 11. und dem 12. Jahrhundert
als Revolution. Als solche bezeichnet er die Periodisierung in altes und neues Recht, die
Integration beider in einer einheitlichen Struktur sowie die Vorstellung von dem
gesamten Rechtskorpus, der fortwahrend in der Zeit voranschreitet. An dieser
Entwicklung habe die Ostkirche jedoch keinen Anteil. ,Das 6stliche Christentum hat trotz
seines allgemein humanisierenden Einflusses auf das Recht vielleicht doch im ganzen
einen negativen EinfluB auf die byzantinische Rechtswissenschaft gehabt, da es dem
romischen Recht seine eigentliche Bedeutung nahm, aber kein anderes System der
Gerechtigkeit in dieser Welt anzubieten hatte.® Dominant war vielmehr ,das Jingste
Gericht nur als die Aufrichtung des (apokalyptisch, und nicht prophetisch verstandenen
R. U.) Gottesreiches in der unmittelbar bevorstehenden oder schon gegenwartigen Welt
(...)." Es regte nicht zur Entwicklung entsprechender Rechtsinstitutionen fur die
Zwischenzeit auf Erden an (S. 277). Zur Ideengeschichte des byzantinisch-orthodoxen
Denkens vgl. Marie Theres Fdgen: Das politische Denken der Byzantiner, in: Iring
Fetscher / Herfried Minkler (Hg.): Pipers Handbuch der politischen Ideen, Bd. 2,
Mlinchen 1993, S. 41-85; vgl. auch Hans-Dieter Spengler: Rdmisches Recht und
europaische Rechtskultur, in: Buchstab (wie Anm. 15), S. 43-68.



Liebesgebots und der Bruderliebe sowie die Verschiebung des
Gleichgewichts zwischen Verkindigung, Sakrament und sozialer
Verwirklichung der Kirche zugunsten des Sakraments und der
.Verselbstandigung der Liturgie® gegenuber. In dieser
Charaktereigenschaft liegen zugleich GréBe und Schwache der Orthodoxie
begrindet. Ihre GroBe besteht darin, , dass sie die Fllle der altkirchlichen
Katholizitat getreulich bewahrt hat. Dies gilt flr alle Lebensgebiete. Vor
allem in ihrer Liturgie leben das altkirchliche Verstandnis und die
altkirchliche Praxis des Gottesdienstes unmittelbar weiter.“%*

Prinzipien orthodoxer Sozialethik: Die Katholizitat

Aus der Einheit von ,irdischer® und ,oberer Kirche™, von irdischer
Gemeinde und Gegenwart Gottes in Liturgie und Sakrament schopft die
orthodoxe Christenheit ihre Kraft und Zuversicht. Die Essenz dieser Ideen
spiegelt sich wider im Prinzip der Katholizitat, dem wichtigsten Baustein
orthodoxer Sozialethik. Es beruht auf der ,Verbindung eines echten
Personalismus, einer Hochschatzung der Einzigartigkeit und Einmaligkeit
der menschlichen Einzelpersdnlichkeit mit dem urchristlichen
GemeinschaftsbewuBtsein™. Doch |aBt dieses allgemeine Prinzip durchaus
Platz fur die national-kulturelle, sprachliche und religids-liturgische
Eigenart der orthodoxen Vélker, das Evangelium zu verkinden, so dass
sich die Orthodoxie an die verschiedenen ethnisch-kulturellen
Differenzierungen gut anzupassen vermochte. Die Synthese von religids-
sittlichen Grundideen und den kulturellen Entwicklungen der Vélker hat
der orthodoxen Kirche in den Phasen geschichtlicher Katastrophen und
Verfolgungen verschiedener Art, nicht zuletzt gegeniber islamischen und
anderen Bedrohungen, groBe Starke verliehen. Man wird daher der
Orthodoxie Unrecht tun, wiirde man ihr Uberkommenes Erbe, wie oft
behauptet, als historisches museales Requisit ohne Entwicklungsfahigkeit
betrachten. Die Orthodoxie hat das Ver- [684] dienst, die kulturelle und
ethnische Identitat der Volker ihres Bereichs gestutzt und bewahrt zu
haben.

Das Katholizitatsprinzip — ihm entspricht in der russischen Orthodoxie das
Sobornostprinzip®®> - im Sinne von Einheit, Ganzheit (Allgemeinheit) und

4 Benz, Ostkirche (wie Anm. 22), S. 170 f.
25 Vgl. Vadim V. Sapov: Sobornost, in: Lexikon der russischen Kultur (wie Anm. 3), S.
417 ff.



Vollkommenheit im Hinblick auf das jeweilige Volk und - in ganzer Fllle -
auf die Kirche fuhrt konsequent zur Idee der Volkskirche als einer
nationalen Kirche. Was oben als besondere Leistung gekennzeichnet
wurde, d. h. der Umstand, dass die orthodoxe Kirche durch ihre
Verbindung mit der ethnischen und nationalen Kultur positiven EinfluB auf
die Kulturen und Voélker nehmen konnte und diese gegenlber Angriffen
von auBen und Zersetzungen von innen zu starken vermochte, bringt als
Kehrseite zugleich die Gefahr mit sich, dass die orthodoxe Idee zu eng mit
der Nationalkultur verschmilzt.

Die Symphonie von Kirche und Staat

Das Gleichgewicht zwischen Staat und Kirche ist im orthodoxen
Kulturraum zugunsten des Staates verschoben. Anders als in der
lateinischen Kirche, wo sich - seit dem Investiturstreit und der
Reformbewegung im 11. Jahrhundert - ein auBerst produktiver ProzeB der
Differenzierung zwischen Kirche und Staat, zwischen geistlicher und
weltlicher Macht bis hin zur Idee der christlichen Existenz in der sakularen
Welt und im weltanschaulich neutralen Staat vollzogen hat (u. a. II.
Vatikanisches Konzil 1962-1965: Anerkennung der Religionsfreiheit), hat
in der orthodoxen Kultur eine solche Entwicklung nicht stattgefunden. Im
Gegenteil hat das Symphonieprinzip als konsequenter Ausdruck des
Katholizitatsprinzips zu einer starken Harmonie zwischen Staat und Kirche
gefuhrt, sowohl in theoretischer wie in historischer Hinsicht. Mit ziemlicher
RegelmaBigkeit fiihrte das zugunsten eines Ubergewichts des Staates (iber
die Kirche, mit der Gefahr, dass die Kirche ganz oder teilweise ihre innere
Freiheit an den Staat einbuBte. Das Symphonieprinzip, der zweite wichtige
Baustein der orthodoxen Sozialethik, intendiert eine spezifische Form von
orthodoxem Staatskirchentum, indem es den Staat als Schutzer der
Orthodoxie, d. h. des kirchlich und national-kulturell im Glauben des im
Ostchristentum geein- [685] ten Volkes sieht. Anders als im Westen mit
seinen vielfaltigen und differenzierten religionspolitischen Formen
(Kooperation von Kirche und Staat auf bestimmten Feldern bei
grundsatzlicher [freundlicher] Trennung bis hin zu radikaler Trennung und
Laizismus) orientiert sich das Symphonieprinzip traditionell am Bild idealer
Zusammenarbeit, ein Bild, das aber dem Pluralismus der modernen



Gemeinwesen nicht mehr entspricht. da der moderne Staat die Heimstatt
der Blirger verschiedenster Bekenntnisse und Ethnien sein soll.?®

Das Symphonieprinzip intendiert aber nicht nur die Kooperation von
weltlicher und geistlicher Gewalt; zugleich beinhaltet es auch die
spezifischen orthodoxen religiés-kirchlichen und sozial-kulturellen
Anschauungsformen und Zustandigkeiten.?’ So findet das
Organismusmodell im Sinne der Leib-Glieder-Analogie (ein Haupt und
viele Glieder), das aus der antiken Philosophie stammt und auch im
biblischen Denken beheimatet ist, weiterhin Anwendung. Auch kennt das
orthodoxe Sozialdenken keinen vom individuellen Handeln her gepragten
Gesellschafts- und Politikbegriff, so dass die fur den Aufbau und die
Weiterentwicklung zivilgesellschaftlicher Strukturen der
Transformationslander so  bedeutsame  Unterscheidung zwischen
personlicher, gesellschaftlicher und staatlicher Zustandigkeit nicht in den
Blick gerat. Vielmehr verbleibt das orthodoxe Sozialdenken weithin der
traditionalistisch-organologischen Theorie verbunden; es steht damit in
einer Spannung zur Sozialethik der katholischen und evangelischen
Kirche. In den ,Grundlinien Christlicher Ethik" von Georgios I. Mantzaridis
(1998) heiBt es: ,Die moralische Herausforderung der kommenden Welt
interessiert vor allem die orthodoxe Ethik, deren Zentrum des Interesses
die Person des Menschen ist. Die gegenwartige Zivilisation mit ihrer
egozentrischen und eudamonistischen Ausrichtung kommt in direkten
Gegensatz zu der orthodoxen christlichen Tradition, mit ihrem [686]
koinobitischen und asketischen Geist.?® Aber auf der anderen Seite kann
die gegenwartige Zivilisation auch nicht ohne die christliche Tradition
gedeutet werden, wie sie in der westlichen christlichen Welt entwickelt
und weitergegeben wurde."

%6 vgl. Ernst-Wolfgang Bdckenférde: Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sakularisation (!1967), in: Ders.: Kirche und christlicher Glaube in den
Herausforderungen der Zeit. Beitrage zur politisch-theologischen Verfassungsgeschichte
1957-2002, Minster 2004, S. 213-230.

27 Vgl. Erzbischof Mark (Michail Arndt), Symphonie, in: Lexikon der russischen Kultur (wie
Anm. 3), S. 435-437.

28 Das Koinobitentum ist die gemeinsame Lebensform des Ménchtums, die asketische
und raumliche Gemeinschaft unter einheitlicher Leitung. Das Ideal der orthodox-sozialen
Lebensform ist weitgehend Moénchtum gepragt. Vgl. zum asketischen Geist der
Orthodoxie Demosthenes Savramis: Max Webers Beitrag zum besseren Verstandnis der
ostkirchlichen ,auBerweltlichen" Askese, in: René Konig / Johannes Winckelmann (Hg).:
Max Weber zum Gedachtnis, Koéln 1963, S. 334 ff.; Ders.: Zur Soziologie des
byzantinischen Ménchtums, Leiden 1962.



Die Orthodoxie und die Menschenrechte

Doch |aBt die christliche Tradition nach orthodox-kirchlicher Auffassung
nicht die Anerkennung von Menschenrechten zu. In dem Lehrtext heiBt es
weiter: , Charakteristisch ist die Verkiindigung von Freiheit, Gleichheit und
Wirde aller Menschen und die Anerkennung ihrer unverauBerlichen Rechte
(vgl. Verklindigung der Menschenrechte in den USA; 10. Dezember 1948).
Diese haben, vorgebracht als héchste Errungenschaften der sogenannten
entwickelten Welt, ihren Ursprung in der uralten christlichen Tradition. Der
nicht wiederholbare Wert Mensch des Menschen, welcher auch seine
unverauBerlichen Rechte begriindet, leitet sich ab aus der Eigenschaft als
Geschépf ,nach dem Bild und der Ahnlichkeit’” Gottes. Weil der Mensch in
der Beziehung mit Gott betrachtet wird, ist er nichts anderem unterworfen
und hat unverauBerliche Rechte. Ohne diese theologische Grundlage bleibt
die Verkindigung der Menschenrechte ein LuftschloB. Gleichzeitig
allerdings zeigt die Art, mit der die Menschenrechte vorgebracht werden,
den direkten EinfluB des auf das Individuum zentrierten Humanismus der
Aufklarung. In der Tat untergrabt dieser Humanismus den christlichen, der
den Wert Mensch des Menschen auf Gott zurlckfihrt. Den Menschen von
Gott abzuspalten und ihn als Wert Mensch an sich darzustellen, ohne
jegliche transzendente Verbindung oder Bezug heiBBt, ihn dem Gesetz der
Verganglichkeit und des Todes zu unterwerfen. Mit dieser Art verfalscht er
das [687] persdnliche und soziale Leben des Menschen und relativiert

seine Rechte.“?°

Die Begrindung der kritischen Haltung der orthodoxen Ethik gegentber
dem Recht im Allgemeinen (Recht als notwendiges Ubel) und den
Menschenrechten im Besonderen ist von der orthodoxen Tradition her
gesehen konsequent, flir den ,Westler® jedoch wenig Uberzeugend. So
fragt sich: Warum soll denjenigen, die Gott nicht erkennen, nicht
anerkennen oder ihn leugnen, nicht dieselbe Wirde zukommen wie
denjenigen, die an ihn glauben? Wenn aber allen Menschen, auch denen,
die nicht religids sind und die transzendentes Gedankengut ablehnen,
aufgrund ihrer Geschopflichkeit und Gottebenbildlichkeit die gleiche
Menschenwirde zukommt, so ist nicht einzusehen, warum dann aus
dieser Wirde nicht auch Grundrechte der Glaubens-, Gewissens-,

29 Mantzaridis, Grundlinien (wie Anm. 16), S. 98; gemeint ist die Allgemeine Erklarung
der Menschenrechte der Vereinten Nationen.



Religions-, Kult-, Meinungs-, Versammlungsfreiheit usw. flieBen sollen,
zumal doch die Grundrechte primar das Verhaltnis des Menschen zu Recht
und Staat betreffen. Es ist nicht ersichtlich, welches theologische oder
ethische Hindernis sich aus der Schrift oder der biblischen Theologie
anfihrten 1aBt, das stringent zur Negierung von Menschenrechten als
Schutz- und Partizipationsrechten fihren muBte. Es ist offenbar die durch
die Tradition beglaubigte organologische Anschauungsform3® der
orthodoxen Sozialethik und ihrer Prinzipien, der Katholizitat und
Symphonie, die von vornherein eine individualistische bzw.
personalistische Sichtweise des Verhaltnisses von Mensch - Gesellschaft -
Staat verhindert. Die organische Anschauungsform, die auch das
katholische Staats- und Sozialdenken bis in die 1950er Jahre pragte,
kennt nur abstrakte Zustandigkeiten: Handelnde Subjekte sind nicht der
einzelne oder die Gruppen, sondern ,Kirche® und ,Staat", d. h.
hierarchisch gegliederte ,Kirche® und ,weltliche Obrigkeit".?! Dieses
soziologische Manko der Or- [688] thodoxie korrespondiert mit einem
etatistischen Denken, das die sozial- und kulturpolitischen Aufgaben
weitgehend exklusiv dem ,Staat® zuweist und keine subsididre
Organisationsformen (,Ordnung von unten“) kennt - eine Theorie, die
dem orthodoxen Kulturraum weitgehend fremd ist.

Versuch einer Anndaherung

Doch gibt es vereinzelte Stimmen auch unter orthodoxen Theologen, flr
die die Menschenrechte nicht zwangslaufig im Widerspruch zur orthodoxen
Lehre stehen. So hat z. B. der orthodoxe Theologe Antony Hubancev
(Universitat Sofia/Bulgarien), keine Zweifel, , dass die orthodoxen Kirchen
ihre Antwort auf die Herausforderungen der postmodernen Gesellschaft
auf das klassische Erbe und die traditionellen geistigen Werte des
Christentums im Osten™ zu griinden vermégen.

Im Prinzip der Katholizitat erkennt der orthodoxe Theologe Antony
Hubancev die Grundsatze der Liebe (Bruderliebe) und der Gerechtigkeit,

30 vgl. Rudolf Uertz: Menschenrechte, Demokratie und Rechtsstaat in der Sozialdoktrin,
in: Uertz / Schmidt, Beginn (wie Anm. 1), S. 77 ff.

31 Zur Entwicklung des katholischen Staatsdenkens von der organologischen zur
personalistischen Theorie, die erst die Anerkennung von Menschenrechten ermdéglichte,
vgl. Uertz, Gottesrecht (wie Anm. 14); zum Vergleich der katholischen, protestantischen
und orthodoxen Sozialethik: Ders.: Politische Ethik im Christentum, in: Aus Politik und
Zeitgeschichte, 6 (2007), S. 31-38.



die als gesellschaftliche Leitbilder fungierten und universalisierbar seien.
Ferner sieht er im synodalen System und der kollegialen Leitung der
Kirche Strukturelemente, die ,dem Demokratieverstandnis sehr nahe"
kamen, wie es von Seiten der Sozialethik der Westkirchen vertreten
werde. Die Soziallehre der Kirche basiere auf den
Offenbarungswahrheiten, von denen die allgemeinen menschlichen
Gesetze abhingen, insofern sie von diesen Postulaten ,bestatigt werden
oder in Einklang mit ihnen stehen". Nicht zuletzt die tausendjahrige
Erfahrung der Menschheit zeige deutlich, ,dass eine Sozialreform, die
nicht zum Scheitern verurteilt sein will, auf die sittlichen Grundsatze des
Christentums nicht verzichten kann."3?

Die positive Rolle der orthodoxen Sozialethik besteht Hubancev zufolge
darin, dass sie stets ,die Rolle einer politischen Axiologie spielt, dass sie
moralische und anthropologische WertmaBstabe flr die Politik begrindet.”
Der Theologe bezieht sich dabei interessanter Weise auf den
Personalismus russisch-orthodoxer Philosophen und die personalistisch-
westliche Tradition des Christentums, die er nicht im Widerspruch zur
orthodoxen Theologie sieht. Das Sobornostprinzip des russisch-orthodoxen
Denkens, auf das Hubancev dabei anspielt, verweist denn auf ein
Bedingungsfeld der [689] Westkirche, das in der Ostkirche ignoriert oder
verdrangt wird, jedenfalls von der orthodoxen Theologie nicht
systematisch reflektiert wird: das Phdnomen des Kulturchristentums. Auch
der russisch-orthodoxe Kulturkreis kennt die aus der Personalitat und der
Wirde der Person flieBende Verantwortung der Christen flr das
Gemeinwohl. Fir das traditionalistische, orthodox-kirchliche Denken liegen
solche Vorstellungen aus Philosophenkreisen jedoch auBerhalb kirchlich-
theologischer Zustdndigkeit und Interessen.3?

Die Sozialdoktrin der Russischen Orthodoxen Kirche 2000

Im August 2000 verabschiedete das Bischofskonzil der ROK erstmals in
der Geschichte der gesamten Orthodoxie eine umfangreiche Soziallehre.
Far viele scheint damit die These vom Fehlen einer orthodoxen Sozialethik
widerlegt. In der Tat markieren ,Die Grundlagen der Sozialdoktrin der

32 Antony Hubancev: Kirchliche Soziallehre als gesellschaftliches Fundament fiir die
Staaten Osteuropas? in: Kirche - Staat - Gesellschaft (wie Anm. 2), S. 74 ff.

3 vgl. Anm. 11; zur Kirchengeschichte Russlands in der Zeit von 1917bis 1960:
Johannes Chrysostomus Blaschkewitz: Kirchengeschichte Russlands der neuesten Zeit, 3
Bde., Minchen 1965-1968.



Russisch-Orthodoxen Kirche™ in gewissem Sinne einen historischen
Einschnitt. Denn erstmals hat damit die groBte der orthodoxen Teilkirchen
ein sozialethisches Lehrstiick vorgelegt, das grundsatzlich zu den
aktuellen Fragen des politisch-staatlichen, gesellschaftlichen,
wirtschaftlichen, kulturellen, o06kologischen und bioethischen Lebens
Stellung bezieht und Orientierung bieten will.>* [690]

Bei der Sozialdoktrin, die zahlreiche Belegstellen aus der Bibel und der
Tradition anfihrt, handelt es sich um ein bemerkenswertes Dokument,
wobei die Moskauer Synode aus der Not eine Tugend gemacht hat: Sie
muBte innerhalb kurzer Zeit Stellung beziehen zu den wichtigsten
Problemen Russlands und der ROK angesichts gravierender
innerkirchlicher Spannungen und geistig-kultureller, politischer und
gesellschaftlicher Umbriiche, ohne auf umfanglichere theologische und
sozialethische Studien zurickgreifen zu kénnen. Angesichts des breiten
ideologischen und theologischen Spektrums innerhalb der ROK zielt die
Doktrin eine Synthese aus traditionalistischer orthodoxer Lehre und
praktischen sozial- und politikethischen Leitlinien an. Eine konsistente
Verknupfung der divergierenden Ideenkreise war angesichts der
genannten Umstande kaum maoglich.

Das Dokument enthalt konservative, paternalistische und etatistische
Forderungen, zugleich aber auch praktische Richtlinien. Daher kénnen sich
unterschiedliche Richtungen auf die Sozialdoktrin berufen. Vom
traditionalistischen  Standpunkt, fir den der christliche Glaube
offentlichkeitsrelevant ist, kann die ,Privatisierung der Religion® nur als
.Zerfall des geistigen Wertesystems", als Abfall des Staates vom

#* 0 vgl. Thesing / Uertz, Grundlagen (wie  Anm. 6); ferner in:
http://www.kas.de/db_files/dokumente/7_dokument_dok_pdf 1369 _1.pdf. - Die von
einem kleinen Expertenkreis unter Leitung von Metropolit Kyrill konzipierte Sozialdoktrin
wurde den Bischdéfen auf dem Moskauer Konzil im August 2000 als Beschlussvorlage
Uberreicht; das Dokument ist entsprechend nicht das Ergebnis eines breiteren,
innerkirchlichen sozialethischen Lern- und Konsultationsprozesses. - Das russische
Original spricht von der Sozialen Konzeption. Gleichwohl halten auch orthodoxe Vertreter
ebenso wie die Herausgeber der deutschen Ubersetzung und Kommentierung den Begriff
Doktrin fir treffender, da er deutlicher die Verankerung der orthodoxen Sozialethik in der
biblischen, theologischen und kulturellen Tradition der Ostkirche zum Ausdruck bringt
und nicht zuletzt auch den lehrhaften, d. h. doktrindren Charakter der kirchenamtlichen
Unterweisung unterstreicht, ohne die Mdglichkeit einer zeitgemaBen Weiterentwicklung
auszuschlieBen; vgl. Uertz / Schmidt (wie Anm. 1), S. 9, S. 77 ff., ferner Heiner Ludwig:
Die Sozialverkindigung der orthodoxen Kirche und der Westkirchen - Spannungsfelder,
ebd. S. 97 ff.



gottlichen Gesetz gesehen werden.®® Im Dokument heiBt es: ,Die
Durchsetzung der Gewissensfreiheit als legales Prinzip verweist auf den
Verlust von religiosen Zielen und Werten in der Gesellschaft, den
massenhaften Abfall vom Glauben sowie der faktischen Indifferenz
gegeniiber dem Auftrag der Kirche und der Uberwindung der Siinde“.3°
Andererseits ist die Doktrin pragmatisch genug, um der Religions- und
Gewissenfreiheit einen akzeptablen Status zuzuerkennen, der ,die
Existenz der Kirche in der nichtreligidsen Welt" ermdgli- [691] chen und
ihre ,Unabhangigkeit gegeniber den anders- oder nichtglaubigen

Schichten der Gesellschaft" bewahren soll.>’

Trotz der weitgehenden Hinnahme jedweder staatlichen Machtausibung
kennt die ROK ein Widerstandsrecht. Uber der Loyalitédt gegeniiber dem
Staat steht die Treue zu Gottes Gebot der ,unbedingten Erfillung des
Heilsauftrags unter allen Bedingungen und unter allen Umstanden®. Wird
die Kirche oder der einzelne Christ vom Staat zu einer schweren Sinde
genotigt, dirfe und muisse sie bzw. er sich einem solchen Befehl
entziehen. Als nach verschiedenen Klarungsversuchen letztes Mittel gilt

der Aufruf an die Glaubigen, , gewaltlosen zivilen Widerstand zu leisten".38

3> Ahnlich sah auch die katholische Kanonistik und Soziallehre bis zum II. Vatikanischen
Konzil den ,religidés-neutrale(n) Staat der Neuzeit (...) als nationale Apostasie™; vgl. Klaus
Moérsdorf: Lehrbuch des Kirchenrechts aufgrund des Codex iuris canonici, Bd. 1, Minchen
111964, S. 51 f.

3 Thesing / Uertz, Grundlagen (wie Anm. 6), Nr. III.6.; zur Sozialdoktrin der ROK vgl.
Jennifer Wasmuth: Sozialethik in der russisch-orthodoxen Kirche der Gegenwart. Die
~Grundlagen der Sozialkonzeption" in kritischer Betrachtung, in: Evangelische Theologie
1 (2004), S. 37-51.

3 In diesem Punkt verfdhrt die Sozialdoktrin der ROK &hnlich wie die katholische
Staatslehre vor dem II. Vatikanum: Von den traditionellen theologischen
Voraussetzungen her wird der weltanschaulich neutrale Staat prinzipiell abgelehnt, aus
praktisch-ethischen Grinden jedoch toleriert, weil er am besten die Interessen der
Glaubigen, der Kirchen und Religionsgemeinschaften im pluralistischen Gemeinwesen zu
schitzen vermag. Und ahnlich wie die vorvatikanische katholische Lehre vermag auch
die orthodoxe Sozialethik gemaB der Sozialdoktrin den Kultursachgebieten Gesellschaft,
Kultur und Recht nicht jene (relative) Autonomie zu geben, wie dies die Katholische
Kirche bis zum Beginn der 1960er Jahre.

3 Die Grundlagen der Sozialdoktrin der ROK, in: Thesing / Uertz (wie Anm. 6), Nr. IIL.5.
Eine Untersuchung der Entwicklung und der Grundlagen des russisch-orthodoxen Politik-
und Sozialdenken von der Frihzeit der griechischen Vaterlehre an bis zur Verabschiedung
der Sozialdoktrin der ROK 2000 bietet Konstantin Kostjuk: Der Begriff des Politischen in
der russisch-orthodoxen Tradition. Zum Verhaltnis von Kirche, Staat und Gesellschaft in
RuBland, Paderborn 2005; wvgl. Ders.: Die Sozialdoktrin der ROK. Schritt zur
Zivilgesellschaft oder Manifest des orthodoxen Konservatismus?, in: Thesing / Uertz,
Grundlagen (wie Anm. 6), S. 174-196.



Zusammenfassung

Die orthodoxe Ethik teilt mit den Westkirchen die biblischen Grundlagen
der Nachstenliebe bzw. der Bruderliebe als zentraler Norm des christlichen
Ethos und Glaubens. Doch hat die Orthodoxie seit den Kirchenvatern,
Kirchenlehrern und den altkirchlichen Konzilien praktisch keine
Fortentwicklung, vergleichbar z.B. der mittelalterlichen und
frihneuzeitlichen Scholastik und den Lehren der Reformation erfahren. Die
orthodoxe Ethik ist ein- [692] seitig mystisch und liturgisch-sakramental
ausgerichtet. Sosehr der einzelne und die kirchliche Gemeinschaft
beglickt sein kénnen Uber die ihnen im Gottesdienst zuteil werdende
gottliche Zuwendung und Liebesgabe, so sehr ist es doch andererseits
ernudchternd, dass der Christ aus dem betont liturgisch-sakramentalen
Kirchenverstandnis keine weitere Stimulans flir seine Weltaufgabe und die
Ordnungsgestaltung erfahrt.

Die sdkulare Welt, die angesichts des Silndenfalls verderbt und
minderwertig ist und es bis ans Ende der Zeiten bleiben wird, steht
diametral der geistlichen Ordnung entgegen. Die orthodoxe Ethik kann
Uber den objektiven Rahmen, den ihr die kirchliche Tradition steckt, nicht
oder nur schwer hinaus. Entsprechend vermag sie auch nicht, von dem
zentralen Gedanken der Nachsten- und Bruderliebe, die nur im Nahbereich
der Familie und der Uberschaubaren Gemeinschaft realisieren werden
kann, zu einer sozialen und politischen Theorie zu gelangen und Formen
institutionalisierter Solidaritat und sozialpolitischer Tatigkeit der anonymen
GroB3gesellschaft systematisch in den Blick zu nehmen. Die orthodoxe
Doktrin kennt keine naturrechtlich-sozialphilosophischen Begriindungen
wie der Katholizismus und auch keine Verantwortungsethik wie der
Protestantismus. So werden die Strukturen des pluralistischen und
weltanschaulich neutralen Staates und die Menschenrechte kritisiert. Der
theologische Freiheitsgedanke versteht sich lediglich als Freiheit an sich,
praktisch-ethische Konsequenzen werden weitgehend nur in negativer
Abgrenzung gegenuber dem Individualismus westlicher Pragung gezogen.

Mit der Sozialdoktrin der 2000 bietet die ROK - erstmals in der Geschichte
der gesamten Orthodoxie - ein umfangliches sozialethisches Dokument.
Mit ihrer Mischung aus biblisch-traditionalistischer Lehre und praktisch-
ethischen Empfehlungen gewadahrt die Sozialdoktrin gute Einblicke ins
orthodoxe Sozialdenken und seine theologischen und ideengeschichtlichen



Strukturen. Die Sozialdoktrin 2000 ist ein wichtiger Entwicklungsschritt;
die ,Grundlagen der Lehre der Russischen Orthodoxen Kirche Uber die
Wirde, die Freiheit und die Menschenrechte" (2008) scheinen die Abwehr
der ROK gegen die westlich-lateinische Begrindung der Menschenrechte
zu verfestigen. Beide Dokumente bieten aber Ansatze fir den
interkonfessionellen sozialethischen Dialog zwischen Ost und West,
zwischen Ost- und Westkirche.



