3.4 Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der
neuzeitlichen Pflichtenkreislehre
(Rudolf Uertz)

Im vorstehenden Beitrag Der neuzeitliche Paradigmenwechsel zur Pflichtenkreis-
triade: Ablésungen und Gabelungen wurden zwei Richtungen der neuzeitlichen
Gliederungssystematik angewandter Ethik vorgestellt. Die Pflichtenkreislehre
mit der triadischen Zuordnung der Pflichten des Menschen gegen Gott, sich
selbst und den Ndchsten 1oste die Gebotsethik als Gliederungssystem ab. Vom
philosophischen Standpunkt aus konnen religios orientierte heteronome sittliche
Anspriiche nicht ,,vor dem Forum der Vernunft“! bestehen. Fiir die politischen
Denker der friilhen Neuzeit sollte daher die philosophische Ethik, ndherhin die
stoisch beeinflusste klassische Tugendlehre, das mafigebliche Leitbild sein,
wenngleich nicht als Gliederungssystem, so doch als ethische Reflexionsgrund-
lage auf dem Weg zur Entwicklung der neuzeitlichen praktischen Ethik.?
Hintergrund dieser Neuorientierung sind die Herausforderungen der frithen
Neuzeit angesichts der Reformation und der mit ihnen einhergehenden religios-
gesellschaftlichen und politischen Konflikte, insbesondere der Religionskriege.
Die moralischen Grundlagen bedurften eines neuen Konsenses beziiglich der an-
thropologisch-ethischen und politisch-sozialen Leitideen des sich neu konstituie-
renden Gemeinwesens, nachdem die kontroversen Glaubens- und Morallehren
der Kirchen mit ursachlich fiir die religiosen und politischen Konflikte waren.
Daher konnte die Gebotsethik des Dekalogs des Alten Testaments nicht mehr
Grundlage fiir die Moral eines religios-weltanschaulich pluralistischen Gemein-
wesens sein. So zeigte sich seit der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert eine Ga-
belung in der Morallehre des Christentums bei dem franzdsischen Philosophen
und katholischen Hofgeistlichen Pierre Charron (f 1603). Von seinem vom franzo-
sischen Skeptizismus beeinflussten Moralverstiandnis her konnten die sittlichen
Pflichten des Christen nicht mehr offenbarungstheologisch gemaf} den Zehn Gebo-
ten des Alten Testaments begriindet werden, sondern vielmehr philosophisch im
Sinne der Pflichtenkreistrias Gott-Mensch-Nachster. Dabei ging Charron vom
Menschen als moralischem Subjekt aus, das sich vor Gott zu verantworten habe.

1 K.-H. Ohlig, Religion in der Geschichte der Menschheit. Die Entwicklung des religiosen Bewusst-
seins, Darmstadt 2002, 235.

2 Die Tugendethik mit den vier Haupt- bzw. Kardinaltugenden Gerechtigkeit, Klugheit, Tapferkeit
und MaRigung reflektiert die psychischen Einstellungen und Dispositionen des Menschen, zielt
aber anders als die neuzeitliche Pflichtenkreislehre nicht unmittelbar auf die praktisch-ethische
Handlungs- und Entscheidungsebene.

516



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

In Deutschland ist es Samuel Pufendorf (+ 1694), dem das Verdienst zu-
kommit, die neuzeitliche Pflichtenkreislehre auf der Basis des individualistischen
Naturrechts in einem umfassenden systematischen Gliederungssystem ange-
wandter Ethik entfaltet zu haben. Mit der Pflichtenkreislehre griff Pufendorf auf
die seit der Antike bekannte Trias Gott-Mensch-Ndchster zuriick, die schon Au-
gustinus im Anschluss an die Zweipoligkeit der Pflichtenkreise des Dekalogs?
und in Anlehnung an das jesuanische Doppelgebot der Gottes- und Nachsten-
liebe (Mt 22,37-40) mit den Pflichten des Menschen gegen sich selbst zu einer
triadischen Pflichtenkreislehre erweitert hatte. AuRerlich blieb die Pflichtentrias
neuzeitlicher Pragung erhalten, sachlich-inhaltlich erfuhr sie jedoch wie schon
bei Charron eine grundlegende Neuorientierung, indem die Pflichten des Men-
schen gegeniiber Gott an die zweite Stelle riickten, wahrend die Pflichten des
Menschen gegen sich selbst und damit auch die moralische Selbstverpflichtung
des Menschen an die erste Stelle der Pflichtenkreistrias traten. Indem auch die
philosophisch-ethische Pflichtenkreistrias die Pflichten gegeniiber Gott - wenn-
gleich in modifizierter Weise - noch beibehielt, hatte sie trotz der Sdkularisie-
rungstendenzen der politisch-rechtlichen Ordnungsgrundsdtze im System des
fiirstlichen Absolutismus, in dem die Herrschermacht ebenso wie der Gehorsam
gegen die Obrigkeit von Gott abgeleitet (Rom 13,1-7) wurden, noch eine nicht
unbetrachtliche Legitimationsfunktion.

Die Bedeutung der philosophisch-ethischen Pflichtenkreislehre kann fiir die
Entwicklung der neuzeitlichen religionspolitischen und rechtlichen Ordnung
nicht hoch genug eingeschidtzt werden. In Verbindung mit der individualisti-
schen Naturrechtslehre fiihrte die Pflichtenkreislehre zur Profanierung der
Lebensordnung des Menschen und der Etablierung einer humanistischen An-
thropologie und Ethik. Ein wesentliches Element war dabei die systematische
Unterscheidung zwischen Recht und Moral, zwischen Rechtspflichten und mora-
lischen Pflichten - eine Differenzierung, die in der scholastischen und neuscho-
lastischen Naturrechtslehre nicht praktisch-ethisch reflektiert wurde; fiir sie war
das Recht die ,,Aufsenseite der Moral Erst von der individualistisch-subjektivisti-
schen Naturrechts- bzw. Vernunftrechtstheorie kann menschliches Handeln ein-
zelnen Personen nicht nur moralisch, sondern auch rechtlich zugerechnet wer-
den. Verbunden ist diese Differenzierung mit der weiteren Unterscheidung von
privater und 6ffentlicher Gesetzeskonformitat.* Dies ermoglichte es dem Protes-
tantismus von seiner subjektivistischen Glaubens- und Moralhaltung ausgehend,

3 Vgl. Ex 20,2-17; Dtn 5,6-21; 1. Tafel (Gebote 1-3): die Pflichten des Menschen gegeniiber Gott,
und 2. Tafel (Gebote 4-10): die Pflichten gegentiber den Nachsten. Vgl. auch die Beitrdge 1.4-1.6
von R. Kany in diesem Band.

4 Vgl. unten 3.4.4 Thomas Hobbes.

517



Pflichtenkreise

die philosophische Pflichtenkreislehre leichter anzunehmen, als dies im Katholi-
zismus der Fall war. Angesichts der Pramisse der Gottunmittelbarkeit des Chris-
ten fand in den reformierten Konfessionen die profanierte Morallehre der Neu-
zeit Akzeptanz, da so die Pflichten des Menschen gegeniiber Gott vom
Gewissen her auch als Verantwortung des Menschen vor Gott gedeutet werden
konnten. Dies ermdglichte es der protestantischen Ethik letzten Endes, die neu-
zeitliche Naturrechts- und Pflichtenkreislehre auch als christliche Verantwor-
tungsethik zu interpretieren.

Das Verstandnis eines gelduterten christlichen Weltethos,> das inzwischen
auch im Katholizismus weit verbreitet ist, konnte sich erst entwickeln, nachdem
man die katholische Morallehre aus ihren dogmatisch-kasuistischen Modifizie-
rungen und Normierungen herausloste und auf die genuin christliche Gewis-
senslehre in weltlichen Angelegenheiten rekurrierte. Diesen Weg hatten Pierre
Charron und Franz Stephan Rautenstrauch bereits im 17. und 18. Jahrhundert
vorgezeichnet.

Die folgende Darstellung wird die Entwicklung der neuzeitlichen philosophi-
schen Pflichtenkreislehre auf dem Weg zur Verantwortungsethik am Beispiel von
Pierre Charron, Hugo Grotius, Thomas Hobbes, Samuel Pufendorf und Imma-
nuel Kant zeigen.

3.4.1 Die Hinwendung zur neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

Hintergrund der politisch-ethischen Neuorientierung, deren wichtigstes Merk-
mal die schrittweise Abwendung von theologischer Rechtfertigung des mensch-
lichen Ethos und die Hinwendung zu philosophischen Legitimierungsideen ist,
sind die krisenhaften religiosen, kulturellen und politischen Entwicklungen in
Europa im 16. und 17. Jahrhundert, insbesondere die durch die Reformationen
hervorgerufenen theologisch-kirchlichen Kontroversen und die Religionskriege,
die auch mit machtpolitischen, dynastischen und 6konomischen Interessens-
konflikten (Entdeckung Amerikas und neuer Seewege, Kolonialpolitik u. a.) ver-
woben waren. Unter Riickgriff auf die neustoische Philosophie und den Huma-
nismus erfahren Ethik und Rechtslehre wesentliche Modifizierungen, die
zwangslaufig auch die Verhdltnisbestimmung des Menschen zu Gott, zu sich
selbst und zum Mitmenschen beinhalten.¢

S Vgl. Enzyklika Pacem in terris von Papst Johannes XXIII. (1963), Nr. 142-145, sowie die Doku-
mente des II. Vatikanischen Konzils (1962-1965), die Pastoralkonstitution Gaudium et spes. Uber
die Kirche in der Welt von heute, Nr. 76, sowie die Erklarung Dignitatis humanae. Uber die Religions-
freiheit, Nr. 1- 8.

6 Vgl. G. Abel, Stoizismus und Friihe Neuzeit. Zur Entstehungsgeschichte modernen Denkens im
Felde von Ethik und Politik, Berlin 1978, 7-66.

518



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

Unter dem Eindruck der religios-politischen Krise setzte sich die Erkenntnis
durch, dass die kriegerischen Auseinandersetzungen, insofern sie wesentlich
durch die Streitigkeiten der christlichen Konfessionsparteien um theologische
Wabhrheitsanspriiche bedingt waren, letztlich nur dann eine befriedende Losung
finden kdnnten, wenn ein Ordnungskonzept kreiert wiirde, das von der prinzi-
piellen Trennung von Recht und Ethik geprdgt ist. Denn die christlichen Konfes-
sionen nahmen mit ihrer jeweils exklusiv beanspruchten Deutungshoheit beziig-
lich der Verhdltnisbestimmung des Menschen zu Gott, zum Nachsten und sich
selbst zugleich auch wesentlichen Einfluss auf das sittliche Verhalten des Men-
schen und sein Verhdltnis zu den Mitmenschen, die nicht mehr alle selbstver-
standlich den gleichen Glaubensvorstellungen anhingen.

Als Novum erweisen sich bei fortschrittlichen theologischen, philosophischen
und politischen Denkern der friihen Neuzeit die Bestimmtheit und die Argumen-
tationsfigur, mit der dem Individuum angesichts der konfliktiven religios-politi-
schen Situation eine wesentlich verdnderte Rolle und folglich eine neue Rechts-
position zugewiesen wird. Entsprechend riickt der Mensch mit seinen naturalen
Eigenschaften, Vernunft und Willen, als moralisches Subjekt verstdrkt ins Zen-
trum anthropologischer, sozialphilosophischer und rechtstheoretischer Betrach-
tungen. Damit wird der Rahmen der bis dahin in Philosophie und Theologie ver-
tretenen Organismuslehre (Leib-Glieder-Struktur als Analogie zur Gesellschaft
bzw. christianitas) gesprengt. Als Antwort hierauf erweist sich der Riickgriff auf
den neustoisch interpretierten Vernunft- und Pflichtbegriff, der eine neue gesetz-
gebende Instanz impliziert.”

Wesentlich beeinflusst ist der Gedanke des Menschen als moralisches und re-
ligioses Subjekt durch die Reformatoren, die unter Riickgriff auf die im Nomina-
lismus vorgeprdgte subjektorientierte Philosophie und Theologie den Einzelmen-
schen als Glaubenden und Handelnden ins Zentrum ihrer Lehre stellen, die
Gottunmittelbarkeit des Menschen postulieren, folglich die Amterstrukturen ih-
rer Kirche laiisieren (der Geistliche als primus inter pares) und damit auch das
Weltverhiltnis des Christen in ein neues Licht riicken.® Die protestantischen
Theologen und Rechtslehrer taten sich in der Regel, nicht zuletzt aufgrund der
starkeren Differenzierung zwischen religios-geistlichem Bereich und weltlich-

7 Vgl. M. Forschner, Pflicht, in: LThK® VIII (1999), 194; B. Schiiller, Pflicht, in: A. Klose u. a.
(Hrsg.), Katholisches Soziallexikon, Innsbruck 21980, 2107-2110.

8 Vgl. zu P. Charron den Beitrag 1.6 von R. Kany in diesem Band, dem ich wichtige Hinweise zu
dem franzosischen Juristen und Theologen verdanke. Zur Subjektwende im theologischen und phi-
losophischen Denken: K.-H. Ohlig, Die Wiirde der Person und ihres kritischen Denkens. Das Spezi-
fikum der europdischen Kulturgeschichte, in: J.-D. Gauger/H. J. Kiisters/R. Uertz (Hrsg.), Das
Christliche Menschenbild, Freiburg i. Br. 2013, 11-50; R. Uertz, Politische Ethik im Christentum,
in: Aus Politik und Zeitgeschichte 6 (2007), 31-38.

519



Pflichtenkreise

sittlicher Ordnung, leichter mit der Neuformierung des politischen Gemeinwe-
sens als die Katholiken.’

3.4.2 Pierre Charron

Eine markante Ausnahme bildet insofern der katholische Theologe und Jurist
Pierre Charron (1541-1603) mit seinem Werk De la Sagesse, das bezeichnender-
weise drei Jahre nach Beendigung des achten Hugenottenkrieges 1601 in Bor-
deaux publiziert wurde.!® Charron, der als Geistlicher am franzdsischen Konigs-
hof! mit den religios-politischen Befindlichkeiten Frankreichs und den
kontroverstheologischen Problemen seiner Zeit intensiv befasst war, ist nach
den bereits wegweisenden Leitideen von Jean Bodin (1529 -1596) 12 mit der erste
Ethiker, der als Ausweg aus der Biirgerkriegssituation die strikte Trennung von
Religion und Politik, Moral und Recht vertritt. Auf der Grundlage der stoischen
Philosophie und Tugendlehre entwickelt er eine Pflichtenlehre, die vom Men-
schen als moralisches Subjekt ausgeht.!3

Ahnlich wie seine beiden katholischen Mitstreiter Justus Lipsius (1547-1606)
und Guillaume du Vair (1556-1621)! hat Charron im Kontext der Pflichtenkreis-
lehre ein politisches Ordnungskonzept entwickelt, das heteronome, religios be-
griindete moralische Postulate verwirft, ohne allerdings die Beziehungen von Re-
ligion und Moral v6llig aufzuheben.'® In seinem Buch Les trois véritez (Bordeaux
1594)'¢ bezog Charron noch gegen den Atheismus Stellung und betonte dem-
gegeniiber, dass es eine Religion gebe ,gegen Heiden und Juden, dass die christ-
liche die allein wahre sei, und gegen die Ketzer, dass es kein Heil geben konne

9 Vgl. zum Calvinismus Ch. Strohm, Calvinismus und Recht. Weltanschaulich-konfessionelle
Aspekte im Werk reformierter Juristen in der Friihen Neuzeit, Tiibingen 2008, 1-13; H. J. Berman,
Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition. Aus dem Amerikanischen von
H. Vetter, Frankfurt a. M. 1995, 11f.

10 P. Charron, De la sagesse, livres trois, Bordeaux 1601; dt. Ausgabe: P. Charron, Die wahre Weis-
heit oder Sittenlehre des Weltbiirgers, 2 Bde., Miinchen 1779.

11 Charron war Hofprediger am Hof von Margarete von Valois 1553 -1615, der Konigin von Frank-
reich und Navarra, die als Katholikin mit dem hugenottischen Konig Heinrich IV. von Navarra ver-
heiratet war.

12 Vgl. H. Denzer, Jean Bodin, in: H. Maier/H. Rausch/H. Denzer (Hrsg.), Klassiker des politi-
schen Denkens, Bd. 1, Miinchen #1972, 321-350.

13 Zu Charrons fideistisch-erkenntniskritischer Haltung im Sinne des Skeptizismus vgl. N. Stri-
cker, Die maskierte Theologie von Pierre Bayle, Berlin 2003, 25-30.

14 Vgl. zu ihnen G. Abel, Stoizismus und Frithe Neuzeit (s. Anm. 6), 67-113.

15 Vgl. E Jodl, Geschichte der Ethik als philosophischer Wissenschaft, Bd. 1 (*1930), (Nachdruck)
Stuttgart o. J., 189.

16 Die erste Auflage erfolgte bereits 1593, doch trug sie noch nicht den Namen ihres Verfassers;
vgl. M. Adam, Etudes sur Pierre Charron, Bordeaux 1991, 228 -230.

520



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

aufler der katholischen Kirche“!”. Angesichts der Hugenottenkriege in Frank-
reich und beeindruckt vom Skeptizismus Michel de Montaignes vollzieht Char-
ron in seinem Hauptwerk De la sagesse (Bordeaux 1601) eine radikale Wende.
Vor dem Hintergrund seiner religios-politischen Erfahrungen analysiert er die
konfessionellen Streitigkeiten, den engherzigen Dogmatismus und das mangel-
hafte Verstandnis der Religionen fiir die praktischen Lebensaufgaben. Als Zeitge-
nosse und Augenzeuge der Religionskriege konstatiert er die Verwirrung der Ge-
wissen und des sittlichen Bewusstseins der Menschen. 8

Er kritisiert die Religion nicht als solche, wohl aber unterzieht er das Verhalt-
nis von Religion und Moral einer neuen Verhaltnisbestimmung. Er kritisiert die
Tradition, wonach die theologische Dogmatik die Normen fiir die Lebensgestal-
tung vorgibt, und plddiert fiir eine ,,unter dem Leitfaden von Natur, Vernunft und
Willen stehende neue, lebens- und weltimmanente Moral neustoischen Charak-
ters“!%. Dabei soll die Religion als solche keineswegs ausgeblendet werden. Die
Moral aber miisse von Fremdbestimmung frei sein und diirfe nur auf der Natur,
der Vernunft und dem Willen des menschlichen Individuums griinden.

In der Erstausgabe von De la sagesse schreibt er: ,Ich will, dass man sittlich
sei, weil Natur und Vernunft (d. h. Gott) es fordern, die allgemeine Ordnung
und Einrichtung der Welt, von der das Individuum nur ein Bruchteil ist, es ver-
langen und man sich nicht anders verhalten kann, ohne gegen das eigene Sein,
die eigene Wohlfahrt und Bestimmung zu verstofien; ich will, dass man sittlich
sei, werde daraus, was wolle. Ich will auch Frommigkeit und Religion, aber nicht
um die Sittlichkeit im Menschen hervorzubringen, die mit und in ihm geboren
und von der Natur in ihn gepflanzt wird, sondern um ihr Vollendung und Krg-
nung zu verleihen. Sittlichkeit ist das erste, Religion erst das zweite; denn sie ist
etwas Angelerntes, vom Horensagen an uns Kommendes, durch Offenbarung
und Unterricht Angeeignetes und kann daher jene nicht hervorbringen. Vielmehr
sollte die Religion eine Frucht der Sittlichkeit sein; denn diese ist das erste, dabei
alter und natiirlicher; und es heif’t alle Ordnung umkehren, wenn man die Sitt-
lichkeit der Religion folgen ldsst und dienstbar macht.“2°

17 P. Charron, Trois veritéz contre tous Athées, Idolatres, Juifs, Mahometans, hérétiques et schis-
matiques, Paris 1594.

18 Vgl. P. Charron, Weisheit (s. Anm. 10), II. Buch, 3. Kap.

19 Vgl. G. Abel, Stoizismus und Frithe Neuzeit (s. Anm. 6), 168, der treffend hinzufiigt, dass Charron
damit den ,,Universalisierungsanspruch der Religionen in der Sagesse bestreitet”; doch gehe mit ,, Ver-
subjektivierung der Ethik“ zugleich eine Universalisierung seiner eigenen Ethik einher.

20 Zit. nach F. Jodl, Ethik (s. Anm. 15), 189. Der ins Deutsche {ibertragene Auszug stammt aus der
Erstausgabe von De la sagesse (1601, und nicht wie Jodl annimmt 1595). W. G. Tennemann, Pierre
Charron, in: Geschichte der Philosophie, Bd. 9, Leipzig 1814, 458-485, 458-460 spricht von einer
Rechtfertigung Charrons in seinem Hauptwerk, das in Teilen vor allem gegen die Jesuiten gerichtet
sei. Die Erstausgabe wurde zensuriert, schdrfster Kritiker war Frangois Garasse SJ in Veroffentlichun-

521



Pflichtenkreise

Abel bemerkt, dass Charrons Menschenbild ,,trotz aller menschlichen Unzu-
langlichkeiten® optimistisch sei und erkldrt dies mit dem Selbststand und der
Selbstsicherheit der Vernunftmoral und ihrem ,, Verzicht auf religiose Abhangigkei-
ten®. Was diesen Optimismus begiinstigt habe, sei wohl der Umstand, dass Char-
ron das ,wahrend der Renaissance verlorengegangene Dogma der Erbsiinde“?
nicht kenne.

So plddiert Charron dafiir, auf der Grundlage einer Vernunftmoral, ndaherhin
den Klugheitsregeln und der philosophischen Tugendlehre, ein neues politisches
Gemeinwesen aufzubauen. Dessen Recht und Ordnung sollten nicht mehr einsei-
tig von koniglichen Erlassen, obrigkeitlichen Anordnungen und Geboten be-
stimmt sein, sondern vielmehr durch ein neues Verhaltnis von Obrigkeit und Un-
tertanen geregelt werden.?? Die legitimen Anspriiche und Aufgaben des Staates
miissten folglich lebensweltlich sein und ,in Hinsicht auf das Handlungsethos
der Betroffenen verwurzelt werden, die Herrschaftsordnung [...] Sittlichkeitscha-
rakter haben“%. Die Ethik habe entsprechend ,dem Erhalt des Politischen nicht
aufgrund ihrer umgreifenden und mafigebenden Verbindlichkeit, sondern auf-
grund ihrer moglichen Funktion innerhalb der Politik“ zu dienen: , Ethik geht
so0 in politische Moral iiber.“2*

Da die Religionen infolge gegensatzlicher, einander ausschliefender mora-
lischer Interpretationen als allgemeine sittliche Normierungsinstanzen zuriick-
treten, blieb als Losung faktisch nur der Gewissensentscheid des Einzelmen-
schen als moralisches Subjekt. Der Selbstbezug des Menschen war selbstredend
schon in der Theologie und Philosophie des Mittelalters ein bekanntes Phano-
men (so etwa im Nominalismus Abaelards).? Doch verandert sich die Pflichten-
hierarchie wesentlich, indem der Praxisbezug nunmehr zu einem Sozialbezug
fithrt, in dessen Mitte nicht mehr Gott, sondern der Mensch steht. An die oberste

gen 1624 und 1625. Gegen die Diffamierungen des Jesuiten wendet sich der Abt von Saint-Cyran, Jean
Duvergier de Hauranne in einer Publikation (1626). Er nimmt Charron in Schutz und verweist auf die
augustinischen Grundlagen seiner Lehre; vgl. N. Stricker; Die maskierte Theologie (s. Anm. 13), 28.
Erst die Edition De la sagesse von 1824 nahm die zensurierten Rechtfertigungen Charrons aus den frii-
heren Ausgaben wieder auf. Seither sind sie auch bekannt als Petit traité de la sagesse. Vgl. C. Gaiu, La
prudence de I’homme d’esprit. L’éthique de Pierre Charron, Bukarest 2010, 11.

21 G. Abel, Stoizismus und frithe Neuzeit (s. Anm. 6), 171; vgl. N. Stricker, Die maskierte Theo-
logie (s. Anm. 13), 29.

22 Vgl. P. Charron, Weisheit (s. Anm. 10), III. Buch, 16. Kap.

23 G. Abel, Stoizismus und Friihe Neuzeit (s. Anm. 6), 21.

24 G. Abel, Stoizismus und Frithe Neuzeit (s. Anm. 6), 81, zur neustoischen Ethik bei J. Lipsius,
G. du Vair und P. Charron unter Verweis auf Cicero: De officiis, III, u. a.

25 Vgl. J. Griindel, Die Lehre des Radulfus Ardens von den Verstandestugenden auf dem Hinter-
grund seiner Seelenlehre, Miinchen 1976, 176, 178, 186f., sowie den Beitrag 2.3 von St. Ernst in
diesem Band.

522



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

Stelle riickt fiir den Menschen daher die Pflicht gegeniiber sich selbst, so dass
sich von ihr her alle weiteren sittlichen Handlungsfelder erschliefien.

Die Religion als ,Frucht der Sittlichkeit“ - und damit Gott und seine Vereh-
rungswiirdigkeit - wird keineswegs ausgeschlossen, doch ist der Mensch, ,,von
Natur aus“ mit Vernunft und Willen ausgestattet, fiir sich und sein Handeln
selbst verantwortlich. Es sind die einzelnen Menschen, die das Gemeinwohl mit-
prdgen, so dass in praktisch-ethischer Hinsicht die Religion der Ethik nachgeord-
net wird. Denn Gott ist, der Auffassung Charrons gemdf, im Alltag des Men-
schen keine direkt erfahrbare Grofie.26

Mit dieser Form von Sdkularisierung und Laisierung der praktischen Ethik
geht ein verdndertes Bewusstsein beziiglich der Pflichten des Menschen gegen-
iiber dem Mitmenschen bzw. dem Nachsten einher. Der Pflichtenkanon sprengt
den Rahmen eines primdr personalistisch geprdgten Ethikkonzepts. Denn Pflich-
tenlehre und Pflichtenkanon weisen iiber den personalethischen Bezugsrahmen
Gott, Mensch, Mitmensch hinaus, indem mit der Ablosung der tiber Jahrhunderte
tradierten politisch-theologischen Begriindung der von Gott kommenden Gewalt
gemdfl dem Romerbrief des Apostels Paulus (R6m 13,1-7) nunmehr die Idee Ge-
stalt gewinnt, dass die Menschen selbst als Trager der Ordnung und - in Anleh-
nung an die im Okonomischen verbreitete Vertragslehre - in bestimmter Weise
auch Mitgestalter der Ordnung des Gemeinwesens sind, an dessen Spitze traditi-
onsgemdf weiterhin der Monarch steht.

Allerdings ist dieser gemdf} den friihneuzeitlichen Sozialtheorien dem Volke
nicht verantwortlich. Der frithneuzeitliche Absolutismus bleibt also noch der theo-
logischen Herrschaftsidee verbunden, geméaf} der von Gott kommenden Gewalt.
Der Monarch ist in seinem sittlichen und rechtlichen Handeln lediglich Gott
verantwortlich - eine Idee, die nach friihneuzeitlicher Staats- und Rechtstheorie
nicht als Widerspruch zu vernunftrechtlichen Begriindungen von Moral und Recht
verstanden wurde, da das positive Recht entsprechend der Subjektorientierung der
Person ,,aus dem ewigen natiirlichen Gesetz eines jeden Gewissens“% abgeleitet
wurde.

26 Vgl. F Jodl, Ethik (s. Anm. 15), 185-190, zum Skeptizismus von Michel de Montaigne (Les Es-
sais, 3 Bde., Bordeaux 1580/1588, dt.: Gedanken und Meinungen iiber allerlei Gegenstdnde, 7 Bde.,
Wien 1793-1797), den Charron rezipiert hat; ferner G. Abel, Stoizismus und Frithe Neuzeit
(s. Anm. 6), 52f., 152-227, 303f.

27 E.-A. Seils, Die Staatslehre des Jesuiten Adam Contzen, Beichtvater Kurfiirst Maximilian I. von
Bayern, Liibeck 1968, 128, unter Verweis auf die spétscholastische Staats- und Soziallehre von
F. Vitoria und F. Suarez, wobei die spanischen Theologen entschieden an der ,Einheit zwischen
Religion, Ethik, Recht und Politik“ festhielten. Nach E. Reibstein, Johannes Althusius als Fortsetzer
der Schule von Salamanca, Karlsruhe 1955, 216f., vertreten die Franzosen Charron und Lipsius
schon das Prinzip der Trennung von Recht und Moral. Der Widerspruch zwischen absolutistisch-
monarchischer Entscheidung und individuell-moralischem Habitus werde von ihnen jedoch noch

523



Pflichtenkreise

In seinem Lehrbuch Politicorum sive civilis (1589) hat Lipsius®® den Gedanken
der Toleranz verfochten, die gegen den konfessionellen Fanatismus eine neutra-
lisierende Tendenz erzeugen sollte.? Bei Pierre Charron wird der dritte Pflichten-
kreis, das Verhdltnis des Menschen zu den Mitmenschen, mit verschiedenen Be-
griffen belegt. Er differenziert infolge der Ausdehnung der Pflichten gegeniiber
dem Nadchsten und der Unterscheidung zwischen moralischen und rechtlichen
Pflichten die Bezeichnung , Pflichten gegeniiber dem Mitmenschen®, indem er
nun von ,Mitmensch und duflerer Wirklichkeit“ spricht. Damit meint Charron
die diversen lebenspraktischen Dimensionen mitmenschlich-sozialer Beziige,
die das personalethische Beziehungsgeflige (Mensch-Mitmensch) iibersteigen
und auf den rechtlich-institutionellen Rahmen, eben die ,,dufiere[] Wirklichkeit*
verweisen. Entsprechend unterscheidet er moralische Pflichten und rechtliche
Pflichten und ebenso - wie spater auch Pufendorf - zwischen staatlichem und
zivilem Recht, ohne dies allerdings systematisch ndher zu entfalten.3°

3.4.3 Hugo Grotius

Die Entwicklung einer gemeinwohlvertraglichen Ordnung fiir die in verschie-
dene Religionsparteien gespaltene Christenheit wird in der Folgezeit vor allem
von protestantischen politischen Denkern und Rechtsphilosophen weiterge-
fiihrt.3! Es gehort zu den Leistungen des Hugo Grotius (1583 -1645), dass er mit
seiner Schrift De iure belli ac pacis (1625) das Naturrecht als selbststindige wis-
senschaftliche Disziplin zu etablieren vermochte. Grotius hat ,,den Rechtsgedan-
ken geistig verselbstandigt und in den Mittelpunkt der Rechtslehre gestellt. 3
Nach seiner Auffassung krankte der Rechtsbegriff vor ihm an demselben Fehler
wie die ganze Weltanschauung, namlich an dem Dualismus zwischen Natur und
Geist, zwischen Diesseits und Jenseits.3* Die wissenschaftliche Betrachtung aber,
so befand er, verlange demgegeniiber einen einheitlichen Grundbegriff. Diesen

nicht thematisiert. In den Fiirstenspiegeln, so Reibstein, ebd., 129, werde weiterhin im Sinne der
Tugend der politischen Klugheit auf die ,, Verpflichtung des Fiirsten“ verwiesen, keine Entscheidung
ohne griindliche Beratung zu fdllen.

28 J. Lipsius, Politicorum sive civilis Doctrinae libri six, Frankfurt a. M. 1589.

29 Vgl. E.-A. Seils, Staatslehre (s. Anm. 27), 127.

30 P. Charron, Weisheit (s. Anm. 10), III. Buch, Kap. 5f.; vgl. G. Abel, Stoizismus und Friihe Neu-
zeit (s. Anm. 6), 4, 45, 213. - Zur Struktur und den Eigenarten der Bereichsethiken vgl. den Beitrag
4.2 von L. Honnefelder in diesem Band.

31 Vgl. Ch. Strohm, Calvinismus und Recht (s. Anm. 9), 1-13.

32 Vgl. E. Wolf, Grofle Rechtsdenker der deutschen Geistesgeschichte, Tiibingen 1944, 232, zit.
nach G. Hammerstein, Die Entwicklung des Naturrechtsgedankens in der katholischen Rechtsphi-
losophie des 19. Jahrhunderts, jur. Diss. Freiburg i. Br.1950, 15.

33 Vgl. A. M. Weifs, Apologie des Christentums, Bd. 4, Freiburg i. Br. 1896, 182.

524



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

findet er im Begriff der Natur. Ein gottliches Recht ,als obersten Charakter aller
irdisch-menschlichen Lebensverhdltnisse“ erkennt er nicht an, sondern nur ein
,Recht, das sich selbst als gottlich, weil verniinftig versteht“.3* Grotius begriindet
den Pflichtbegriff naturrechtlich,* insofern er die allgemeinen Grundsdtze der
Sittlichkeit als jedem Menschen aufgrund seiner Menschennatur zugdnglich
sieht. Theologisch-offenbarungsmafige Normen scheiden fiir ihn als Legitimati-
onsquelle vernunftmafiger Einsichten und naturrechtlicher Ordnungsgrund-
sdtze aus.

Die Prinzipien der Sittlichkeit und des Rechts gelten fiir ihn unabhéngig von
religios begriindeten Pflichtnormen. Er gelangt so zu seiner beriihmten Formel,
wonach das Recht der Natur auch gelte, ,wenn es Gott nicht gdbe* (,,etsi Deus
non daretur®).3¢ Grotius legt im Vorwort zu seiner Natur- und Vélkerrechtslehre
dar, welche Pflichten fiir den Menschen als von Gott geschaffenem Vernunft-
wesen entstehen. Der Mensch muss gemdf dem ,,Recht der Natur, namlich der
menschlichen, seiner Einsicht folgen und das tun, ,was fiir richtig erkannt
wird, und sich dabei weder durch die Furcht noch durch die Lockungen einer
gegenwadrtigen Lust irreleiten, noch von leidenschaftlichen Erregungen hinreiften
[...] lassen.” Im Hinblick auf die Verpflichtung des Menschen zum Nichsten
bzw. zur Gemeinschaft gelte , die kluge Verteilung dessen, was jedem einzelnen
und der Gemeinschaft zuzuteilen ist [...], je nach den Umstanden und der Natur
der Sache*.

34 Vgl. E. Wolf, Rechtsdenker (s. Anm. 32), 233.

35 Vgl. H. Grotius, De jure belli ac pacis. Libri tres ('1625), hrsg. von W. Schitzel; dt. Ubersetzung:
Drei Biicher vom Recht des Krieges und des Friedens, (Paris 1625), Tiibingen 1950, 33; vgl. W. Kers-
ting, Pflicht, in: HWP, Bd. 7, 405-433, 410. - Die wohl erste systematisch entwickelte profane neu-
zeitliche Naturrechtslehre entfaltet der Vitoria-Schiiler und weltliche Jurist Fernando Vazquez
(1512-1569), in seinem Hauptwerk Controversiae illustres (11559), Venedig 1564. Aufgrund seiner
systematischen Unterscheidung von Ethik und Recht und der rein vernunftrechtlichen Begriindun-
gen seiner Naturrechts- und Staatslehre ist Fernando Vdzquez, anders als Gabriel Vazquez SJ
(1549-1604), mit dem er hdufig verwechselt wird, nicht der Schule von Salamanca und der Spat-
scholastik zuzurechnen. Vgl. E. Reibstein, Die Anfdange des neueren Natur- und Volkerrechts, Bern
1949, 19-27; ders., Volkssouverdnitdt und Freiheitsrechte. Texte und Studien zur politischen Theo-
rie des 14. -18. Jahrhunderts, hrsg. von C. Schott, 2 Bde., Freiburg i. Br. 1972, 110-115, 163 -165;
ders., Volkerrecht. Eine Geschichte seiner Ideen in Lehre und Praxis. Von der Antike bis zur Aufkla-
rung, Freiburg i. Br. 1957, 289 -310.

36 H. Grotius, Drei Biicher vom Recht (s. Anm. 35), 33. Mit seinem nominalistischen Vernunftar-
gument nimmt Grotius beziiglich der Antinomie zwischen Willen und Vernunft zugunsten der letz-
teren Partei; vgl. H. Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, Gottingen 41962, 127. Das Ar-
gument geht zuriick auf Gregor von Rimini (1300-1358); vgl. I. Mandrella, Die Autarkie des
mittelalterlichen Naturrechts als Vernunftrecht: Gregor von Rimini und das etiamsi Deus non dare-
tur-Argument, in: J. A. Aertsen/M. Pickavé (Hrsg.), ,Herbst des Mittelalters?“, Berlin 2004,
265-276; W. Kersting, Pflicht (s. Anm. 35), 408f.

525



Pflichtenkreise

Hinsichtlich des Verpflichtungsgrads der ethischen Normen unterscheidet
Grotius zwischen den sittlichen Pflichten und den Rechtspflichten. Angesichts
des stdrkeren Verpflichtungscharakters des Rechts, das heifdt fiir ihn ,des ei-
gentlichen Rechts im strengen Sinne*, sei eben das (strenge) Recht , ganz ande-
rer Natur“ als die bloR sittlichen Pflichten. Mit dieser Unterscheidung spielt
Grotius offenbar auf eine bestimmte Naturrechtstradition an (wohl vor allem
die der spanischen Barockscholastiker Francisco Vitoria, Francisco Suarez
u. a.), die die Rechtsbildung nicht im Sinne einer Dezision gemaf} offentlich-
rechtlicher Inkraftsetzung, sondern vielmehr als Ableitung (Deduktion) von
Rechtssdtzen aus obergeleiteten Naturrechtssdtzen verstehen und diese als all-
gemein verpflichtendes Recht qualifizieren. Grotius gibt damit indirekt zu er-
kennen, dass er auch andere Formen der Rechtschopfung und Rechtsfortbil-
dung kennt, ohne dass er allerdings das Verhaltnis von Naturrecht und
positivem Recht ndher konkretisiert. Damit bleibt er hinter der Rechtstheorie
Charrons zuriick und gibt zu erkennen, dass er noch ,ganz der scholastischen
Tradition verhaftet“3” bleibt. Neben dem Naturrecht kennt Grotius noch eine
weitere Rechtsquelle, die fiir uns ,als Christen“ Geltung beanspruche. Diese
Rechtsquelle ist das ,dem freien Willen Gottes“ entstammende Gebot, ihm
Gehorsam zu leisten, was ,,uns die Vernunft unverbriichlich“ gebiete. Gott ge-
horchen bedeutet demnach, dass der Mensch gemdf seiner gottgewollten natu-
ralen Ausstattung sittlich handelt in Ubereinstimmung mit seiner ihm eingestif-
teten Vernunftnatur.

Zusammengefasst heifdt dies: Grotius geht mit seiner Naturrechtsinterpreta-
tion einen gewaltigen Schritt nach vorn, indem er in den Bahnen der Scholastiker
den Vernunftcharakter des Naturrechts betont. Doch bleibt er auf halbem Wege
stehen, wenn er das Recht nicht als einen Willensentschluss, sondern als natur-
rechtliche Deduktion versteht. Damit aber verkennt er, dass das Recht des Ge-
meinwesens als von Menschen geschaffene Ordnung keine natiirlichen oder na-
turrechtlichen Satzungen, sondern vielmehr Artefakte sind, d. h. menschlichem
Willensentschluss entstammen. 38

37 H. Welzel, Naturrecht (s. Anm. 36), 127; E. Reibstein, Die Anfange (s. Anm. 35), 9-18.

38 W. Korff, Theologische Ethik, Freiburg i. Br. 1974, 14f., betont, dass die Moral ,.ein Kunstpro-
dukt der menschlichen Vernunft, erdacht und durchgesetzt von Menschen fiir Menschen®, und
kein ,,unmittelbares Naturgewdchs“ sei. Vgl. kritisch hierzu J. Hoffner, Christliche Gesellschafts-
lehre, Kevelaer 1997, 61f., und (ohne Namensnennung des Autors) J. Ratzinger, Weihnachtsrund-
brief des Erzbischofs von Miinchen und Freising 1980, 21f.

526



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

3.4.4 Thomas Hobbes

Was Thomas Hobbes (1588-1679) mit Hugo Grotius verbindet, ist die Gleich-
gerichtetheit, mit der beide Denker sich bemiihen, ihre jeweilige Rechtslehre
auf den Grundsdtzen einer rationalistischen Naturrechtslehre zu errichten.
Beide stimmen auch darin iiberein, dass sie sich mit ihren Ideen von theo-
logisch-ethischen Normen 16sen und eine eigenstandige politische und Rechts-
theorie entwickeln. Hobbes vertritt seine Staats- und Rechtslehre jedoch
wesentlich konsequenter als Grotius, indem er mithilfe des an naturwissen-
schaftlich-mechanistischen Theorien orientierten neuen individualistischen Na-
turrechts®® zugleich an den Erfahrungen des ,,Menschen im Alltagsleben und
im Gesprach“#® ankniipft. So ist das hobbessche Naturrecht naturalistisch und
individualistisch zugleich, so dass sein Hauptwerk Leviathan*' kérperhaft-sys-
temische Strukturen ebenso wie personal-ethische Elemente aufweist. Hobbes
achtet darauf, dass theologische Normen und Gedanken, die er den religios-
kulturellen Bedingungen seiner Zeit gemaf nicht ganz aufler Acht lassen kann,
keine mit dem sdkularen Gemeinwesen unvereinbare Bindewirkungen erzielen.

Gottlichen Gesetzen im Sinne glaubensmafiger Offenbarung, so lautet denn
eine seiner Ausgangsthesen, ist kein staatsrechtlich verordneter Gehorsam ent-
gegen zu bringen. Denn die biirgerlichen Gesetze beruhen ebenso wie das Ge-
meinwesen nicht auf offenbarungstheologischen Gesetzen, sondern auf reinen
Vernunftgriinden. Da von Natur aus kein Mensch der Gewalt eines anderen un-
terworfen ist, intendierte die menschliche Vernunft zwangsldufig die Rechtfer-
tigung von Herrschaft und Ordnung durch Vereinbarung. Hobbes geht dabei
von einem fiktiven Unterwerfungs- und Staatsvertrag zugunsten des Souverans
aus.* Zwar entwickelte schon die Scholastik mit der These vom Volke als dem
urspriinglichen Trdger der Gewalt eine vertragsahnliche Vorstellung der Mitwir-
kung vom Volke, doch war sie noch im historischen Rechtsdenken verhaftet.4?
Da der Mensch in bereits bestehende Ordnungen eingebunden ist, ist es von der

39 Vgl. A. Baruzzi, Mensch und Maschine. Das Denken sub specie machinae, Miinchen 1973;
ders., Das europdische ,Menschenbild“ und das Grundgesetz fiir die Bundesrepublik Deutschland,
Freiburg i. Br. 1979, 11f.

40 L. Strauss, The Political Philosophy of Hobbes. Its Basis and its Genesis, Chicago 1963, X, zit.
nach I. Fetscher, Einleitung, in: Th. Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchli-
chen und biirgerlichen Staates (engl. '1651), hrsg. von I. Fetscher, iibers. von W. Euchner, Frankfurt
a. M. 1984, XVIII.

41 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40).

42 Vgl L Fetscher, Einleitung (s. Anm. 40), XXVI.

43 Zum historischen Rechtsdenken von Edmund Burke u. a. vgl. R. Uertz, Vom Gottesrecht zum
Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Franzdsischen Revolution
bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789-1965), Paderborn 2005, 57- 69, 202-214, 397f.

527



Pflichtenkreise

spatscholastischen Doktrin her nicht moéglich, die Ordnung des Gemeinwesens
als artifizielles Gebilde zu begreifen* und mittels vertraglicher Ubereinkiinfte
neue Ordnungen zu kreieren.*

Hobbes jedenfalls geht davon aus, dass gemdft den individualistisch-natur-
rechtlichen Grundprdmissen die Ordnung des Gemeinwesens wesentlich auf
Konsens beruht und ihre Strukturen Produkte willentlicher Handlungen sind.
Durch die Unterwerfung des Volkes unter die Gesetze aufgrund des Gesell-
schafts- und Herrschaftsvertrags sind die Biirger zum Gehorsam gegeniiber dem
Souverdn verpflichtet. Doch gehort zur volligen Kenntnis der biirgerlichen
Pflichten im Gemeinwesen auch die Kenntnis der gottlichen Gesetze. Denn
ohne diese wisse niemand, ,,0b ein an ihn gerichteter Befehl der biirgerlichen Ge-
walt dem gottlichen Gesetz widerspricht oder nicht, und so verstofien wir entwe-
der durch zu grofien biirgerlichen Gehorsam gegen die gottliche Majestdt, oder
iibertreten aus Furcht, gegen Gott zu verstofRen, die Befehle des Staates““°.

Ahnlich wie Grotius versteht Hobbes die Unterwerfung unter die Gebote Got-
tes als Akt der Vernunft. Allerdings trifft Hobbes dann doch Vorkehrungen, um
zu verhindern, ,dass diese Unterwerfung unter Gottes Gebote (Gesetze) von
Menschen wirksam ins Feld gefiihrt werden kann“#’. Der Einzelne {ibereignet
sich ,,unwiderruflich und endgiiltig an den Herrscher; aber dieser Herrscher, auf
den Hobbes alle Prdadikate gottlicher Machtvollkommenheit hduft, hat teil nicht
nur an der Omnipotenz, sondern auch an der Gerechtigkeit Gottes. Indem Hob-
bes Qualitdten Gottes auf den Herrscher iibertragt, verfolgt er die Absicht, das
Herrscherrecht [...] von jeder Willkiirherrschaft abzuheben.“#®

Hobbes schreibt den Gesetzen im Rahmen der Eingrenzung und Neutralisie-
rung theologischer und biblischer Normen im Gemeinwesen eine dreifache Wirk-
weise zu: Gesetze konnen zum einen durch die Vorschriften der natiirlichen Ver-

44 Vgl. zur Kontroverse zwischen Thomas Hobbes und Kardinal Robertus Bellarmin F. X. Arnold,
Die Staatslehre des Kardinal Bellarmin. Ein Beitrag zur Rechts- und Staatsphilosophie des konfes-
sionellen Zeitalters, Miinchen 1932; R. Uertz, Vom Gottesrecht (s. Anm. 43), 249f.

45 P. Graf Kielmansegg, Volkssouverdnitdt. Eine Untersuchung der Bedingungen demokratischer
Legitimitat, Stuttgart 1994, 76f., bemerkt zum scholastischen Legitimitdtsverstdndnis, ndherhin der
spdtscholastischen Theorie, dass die sog. scholastische Volkssouverdnitdtsthese, die von einer -
nicht ndher qualifizierten - Mitwirkung des ,,Volkes“ ausging, bereits das , Schema(] fiir das neu-
zeitliche Legitimitatsdenken® vorbereitet und , Herrschaftsstrukturen prinzipiell als machbar* er-
kannt hat, doch andererseits der iiberlieferten Vorstellung treu blieb, ,,dass der Mensch in vorgege-
bene Ordnungen hineingebunden® sei - eine Vorstellung, die in der neuscholastischen Individual-
und Sozialethik des kirchlichen Lehramtes bis in die friihen 1960er Jahre vertreten wurde.

46 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 31, 271.

47 I Fetscher, Einleitung (s. Anm. 40), XXVI.

48 H. Maier, Hobbes, in: H. Maier/H. Rausch/H. Denzer (Hrsg.), Klassiker des politischen Den-
kens, Bd. 1, Miinchen 1972, 351-375, 364.

528



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

nunft, ferner durch Offenbarung sowie schliefilich durch das Prophetische wir-
ken.* Da die Gehorsamspflicht der Biirger gegeniiber dem Souverdn allein auf
vernunftrechtlich begriindeten Gesetzen beruhe, scheiden offenbarungstheologi-
sche Begriindungen von Geboten und Verboten aus.

Dabei wird ein Zusammenhang angenommen zwischen dem Glauben des
Menschen an die Allmacht Gottes und der allgemein erfahrbaren Macht, die aus
der ,iiberragenden Stellung oder Gewalt von Natur iiber alle Menschen® resul-
tiert. Das ,, Konigreich iiber die Menschen und das Recht, sie nach seinem Belie-
ben heimzusuchen®, das ,,Gott dem Allmachtigen“ ,,von Natur aus“ zustehe,*
sollen iiber die sozialpsychologisch-ziviltheologischen Wirkweisen hinaus je-
doch keinen weiteren Einfluss auf das Gemeinwesen haben.

Die Herrschaft iiber die Menschen sieht Hobbes allein in der Allmacht Gottes
begriindet. Aber das Instrument, mittels dessen Gott regiert, ist die menschliche
Vernunftnatur. Diese sieht er als naturwiichsiges Phdnomen, das in Gottes
Schopfung angelegt ist. Daraus, so betont er, resultiere aber keine Verpflichtung
des Menschen gegeniiber Gott. Ihm gegentiber sei auch keine Dankbarkeit zu er-
bringen, sondern lediglich Ehrerbietung. Die Ehre sieht Hobbes als wichtiges Mo-
tiv der Anerkennung und Respektierung der Oberherrschaft Gottes iiber die
menschlichen Kreaturen, an der der Monarch partizipiert.>!

Zu den Obliegenheiten des Menschen im Gemeinwesen zdhlt vor allem die
,Kenntnis der biirgerlichen Pflichten®. Das heifdt, dass ,die Untertanen ihren
Souverdnen schlechthin Gehorsam schulden in allen Dingen, in denen ihr Gehor-
sam nicht den gottlichen Gesetzen widerspricht®. Zu den ,gottlichen Gesetzen
oder Vorschriften der natiirlichen Vernunft gehdren neben der Gott zu erbrin-
genden Ehre vor allem die ,gegenseitigen natiirlichen Pflichten der Menschen
[...], die unserem géttlichen Souverdn von Natur aus® geschuldet sind.>? Im We-
sentlichen stimmen diese zwischenmenschlichen Pflichten mit den Tugenden
der ,Billigkeit, Gerechtigkeit, Dankbarkeit, Demut“ und den ,iibrigen mora-
lischen Tugenden* iiberein.>® ,Von unten her begrenzt Hobbes die Staats- und
Herrschermacht, namlich durch die in der Individualnatur wurzelnden natiirli-
chen Rechte des Menschen.“>* Er verliert sein Recht auf Gehorsam, sobald er die-
ser Grundverpflichtung nicht mehr gerecht wird. Insofern gibt es bei Hobbes
durchaus ein Widerstandsrecht, das allerdings aus der ,,vor-biirgerlichen Sphare
des Naturzustands stammt*.

49 Vgl. Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 41), Kap. 32.285.

50 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 31, 271.

51 Vgl. Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 31, 274f.

52 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 31, 274.

53 Vgl. Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 14f., 99-122.
54 H. Maier, Hobbes (s. Anm. 48), 365.

529



Pflichtenkreise

In seiner Rechtslehre unterscheidet Hobbes streng zwischen dem positiven
Recht des Staates sowie dem Gewissen und Bekenntnis des einzelnen Biirgers.
Diese Trennung zwischen Recht und Moral ist der mdoglichst weitgehenden Neu-
tralisierung von christlichen Offenbarungsnormen, Dogmen und Glaubenssatzen
im politischen Gemeinwesen geschuldet. Auf diese Weise sollen Streitigkeiten,
Konflikte und Kampfe um theologische Normen und Wahrheitsanspriiche und
ihr Ubergreifen auf das biirgerliche Gemeinwesen vermieden werden. Der Aus-
weg aus der fatalen Situation von Glaubenskriegen, Not, Elend und dem Zusam-
menbruch von Ordnung und Sicherheit des Gemeinwesens kann demzufolge nur
ein starker Staat sein, der souverdn iiber den Religionsparteien, Standen und In-
teressengruppen steht und das Recht nur nach Vernunftkriterien bildet.>® Auch
den alttestamentlichen Normen, Gesetzen und Geboten einschlieflich Dekalog
bestreitet Hobbes offenbarungstheologische Geltungsgriinde, auch was den
Bund des Volkes Israel mit Gott betrifft. Den Bundesgedanken qualifiziert Hob-
bes als eine vertragsdhnliche Bindung, der eben das Volk Israel zugestimmt ha-
be. Und deshalb, so konzediert er, ,kann niemand auf Grund der natiirlichen
Vernunft unfehlbar wissen, dass einem anderen auf iibernatiirliche Weise Gottes
Wille offenbart worden war, sondern es gibt nur den Glauben daran, der, je nach-
dem, ob die Anzeichen starker oder schwdcher erscheinen, bei jedem mehr oder
weniger stark ist.“%

Hobbes’ Staats- und Rechtstheorie ist ein hochst ambivalentes Konstrukt. Die
Sicherung der individuellen Religions- und Gewissensfreiheit ist das eine Ord-
nungselement, die Akzeptanz der Gehorsamspflicht gegeniiber dem Souveran,
zu der die Biirger sich vertraglich verpflichtet haben, das andere. Folglich zieht

55 In der Ersetzung des Dualismus von Kirche und staatlicher Gewaltenordnung gemaf} der aus
der Scholastik entwickelten Zwei-Gewalten-Lehre des Kardinals Robert Bellarmin durch einen
neuartigen Dualismus von duflerer und innerer Gesetzeskonformitdt mit privatem Glaubens-
und Gewissensvorbehalt sieht C. Schmitt, Die vollendete Reformation, in: Der Staat 4 (1965),
64f., die Antithese des Leviathan zum rémisch-kirchlichen Ordnungsdenken und Entscheidungs-
monopol und qualifiziert sie als ,, Ausdruck vollendeter Reformation“. Die lat. Ausgabe des Kap.
26: Von den biirgerlichen Gesetzen, enthdlt den zusatzlichen Satz: ,Denn das Naturgesetz, wel-
ches auch gottlichen Ursprungs ist, will, dass wir dem Staate in allem Gehorsam leisten, nicht
aber, dass wir demselben in allem glauben sollen®; zit. nach Leviathan, (s. Anm. 40), 219. Zur
Kontroverse Bellarmin - Hobbes beziiglich der potestas indirecta vgl. R. Uertz, Vom Gottesrecht
(s. Anm. 43), 2606f.

56 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 26, 219. Die lat. Fassung des Leviathan, (s. Anm. 40),
26. Kap., 219, enthdlt den Zusatz: , Seitdem uns Christen Gottes Gesetze bekanntgemacht worden
sind, haben die Wunder aufgehort; und Wunder jemandem auf sein Wort zu glauben, sind wir nicht
verpflichtet.“ Vgl. hierzu R. L. Fetz/R. Hagenbiichle/P. Schulz (Hrsg.), Geschichte und Vor-
geschichte der modernen Subjektivitdt, 2. Bde., Berlin 1998. Zur neuzeitlichen Subjektivitdt vgl.
G. K. Becker, Neuzeitliche Subjektivitdt und Religiositdt. Die religionsphilosophische Bedeutung
von Heraufkunft und Wesen der Neuzeit im Denken von Ernst Troeltsch, Regensburg 1982.

530



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

der Herrschaftsvertrag die radikale Trennung von Moral und Recht nach sich. Da-
bei wird strikt unterschieden zwischen innerer, moralischer und dufierer, recht-
licher Gesetzeskonformitat. So wird der Religion und dem christlichen Glauben
der offentliche Anspruch genommen und dieser ganz in den Privatbereich bzw.
das individuelle Gewissen verwiesen. Der religiose Grundkonsens der Offentlich-
keit wird reduziert auf den einzigen Bekenntnissatz, der allen christlichen Kir-
chen, Religionsgemeinschaften und Glaubensrichtungen gemeinsam ist. Dieser
ist der ,,Glaubensartikel [...] Jesus ist der Christus“%’.

Um der inneren Sicherheit des Gemeinwesens willen muss der Staat vor allem
als Friedens- und Ordnungsmacht fungieren und damit das Letztentscheidungs-
recht besitzen.*® Religios begriindete moralische Normen und Wahrheitsansprii-
che werden angesichts der kontroversen Interpretationen der Religionsgemein-
schaften und der daraus entstehenden Gefahren fiir das Gemeinwesen aus dem
offentlich-rechtlichen Procedere eliminiert, das Recht wird von der Moral ge-
trennt. Die Lenkungs-, Kontroll- und Entscheidungsbefugnisse obliegen allein
dem Souverdn als Inhaber der hochsten Gewalt im Staate, wobei der Souveran
ein Monarch oder ein Gremium sein kann. Die Auslegung der natiirlichen Gesetze
hédnge im Staat nicht von den Biichern der Moralphilosophen ab, da ohne staatli-
che Autoritat keine Gesetze gemacht werden konnten. Es gelte diesbeziiglich der
rechtsdogmatische Grundsatz: ,,Auctoritas, non veritas facit legem.“>® Hobbes er-
kennt zugleich den individuellen Gewissensvorbehalt an. Dass das positive Recht
eben keine Riicksicht auf theologisch-kirchliche Normen nehmen kann, liegt darin
begriindet, dass religios-geistlicher und politischer Bereich sich ,nicht gegen-
standlich voneinander trennen lassen, vielmehr durch eine Zweckorientierung be-
stimmt sind, so dass eine bestimmte Sache (Handeln, Tun) zugleich einen geist-
lichen und weltlichen Aspekt haben kann und vielfach hat“®. Folglich muss der

57 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 42, 383.

58 C. Schmitt, Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehlschlag eines
politischen Symbols, Kdln 1982, 86f., charakterisiert die Unterscheidung zwischen daufierer Geset-
zeskonformitdt und innerer, privater Gedanken- und Glaubensfreiheit, als ,den Todeskeim* des
mdchtigen Leviathan, ,die grofie Einbruchstelle des modernen Liberalismus, von der aus das gan-
ze, von Hobbes aufgestellte und gemeinte Verhaltnis von duferlich und innerlich, 6ffentlich und
privat, in sein Gegenteil verkehrt werden konnte®.

59 Dt.: Die Autoritdt, nicht die Wahrheit schafft das Recht. - Das lateinische Zitat entstammt der
Ausgabe: Th. Hobbes, Leviathan, sive de materia, forma et potestate civitas ecclesiasticae et civilis
(11668), London 1676, 133. In der englischen Ausgabe und der deutschen Ubersetzung des Leviat-
han (s. Anm. 40), Kap. 26, 212, ist dieser Sachverhalt weniger pointiert formuliert.

60 E.-W. Bdckenforde, Staat-Gesellschaft-Kirche, in: F. Bockle u. a. (Hsrg.), Christlicher Glaube in
moderner Gesellschaft, Bd. 15, Freiburg i. Br. 1982, 5-120, 19; E.-W. Bdckenforde, Die Entstehung
des Staates als Vorgang der Sakularisation, in: ders., Recht, Staat, Freiheit: Studien zur Rechtsphi-
losophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, Frankfurt a. M. 2006, 92-114.

531



Pflichtenkreise

Staat die Letztentscheidung haben, was zwangsldufig die Trennung von Religion
und Politik sowie von Ethik und Recht nach sich zieht.

Zweifellos ist die Feststellung von Hermann Liibbe zutreffend, dass die gemaf}
der Frithaufkldrung praktizierten Toleranzformen - so etwa auch bei John
Locke® - noch kein Recht auf Religionsfreiheit beinhalten.®? Das Modell Hobbes’
impliziert aber prinzipiell bereits das Konzept fiir das moderne Staatsrecht und Re-
ligionsverfassungsrecht mit ihrer systematischen Unterscheidung von Religion
und Politik, Recht und Moral sowie Staat und Gesellschaft. Dies ermoglichte zu-
gleich auch, durch entsprechende Modifizierungen und kompatible Erganzungen
die Weiterentwicklung zur Gewaltenteilung sowie zum liberalen demokratischen
Rechts- und Verfassungsstaat auf der Basis von individuellen Grundrechten voran-
zutreiben.® Denn durch die Unterscheidung von duferer rechtlicher und innerer
religios-moralischer Gesetzeskonformitdt und dem damit verbundenen privaten
Glaubens- und Gewissensvorbehalt ist im Keim schon die liberal-rechtsstaatliche
Ordnungsidee angelegt.

3.4.5 Samuel Pufendorf

Wie Thomas Hobbes geht auch Samuel Pufendorf (1632-1694) davon aus, dass nur
die Vernunft als Erkenntnisprinzip von Ethik und Recht fungieren solle, so dass sich
religios begriindete ethische Normen vor dem Mafistab der Vernunft rechtfertigen
miissen.® Doch zeigen sich bei Pufendorf betrachtliche Ambivalenzen, die aus sei-
ner spezifischen Verhdltnisbestimmung von Moraltheologie und philosophischer
Ethik herriihren und die zwangslaufig auch seine Pflichtenlehre tangieren.®

In seinen Elementorum iurisprudentiae universalis, libri duo (1660) ent-
wickelt er deduktiv sein naturrechtliches Begriffsgebaude. Die moralischen
Handlungen werden aus der Willensfreiheit des Menschen gefolgert. Die Theorie
der Willensfreiheit ist untergliedert nach Prinzipien, Beschaffenheit und Wirkun-

61 Vgl. zum historischen Kontext die Einleitung von J. Ebbinghaus, J. Locke, Ein Brief {iber Tole-
ranz: englisch - deutsch. Ubersetzt eingeleitet und erldutert von J. Ebbinghaus, Hamburg *1966,
XII-LXIV; W. Baumgartner, Naturrecht und Toleranz, Wiirzburg 1969; H. Lutz (Hrsg.), Zur Ge-
schichte der Toleranz und Religionsfreiheit, Darmstadt 1977.

62 Vgl. H. Liibbe, Religion nach der Aufkldrung, Miinchen 32004, 80f.

63 J. Hoffner, Gesellschaftslehre (s. Anm. 38), 60f., behauptet die Unvereinbarkeit der hobbes-
schen Lehre mit der ,,abendldndischen Sozialphilosophie®. J. Isensee, Staat (I-VII), in: StL, Bd. 5,
133-157, 142, dagegen bemerkt: ,,Der Weg von Thomas zu I. Kant und den Menschenrechtsdekla-
rationen fiihrt notwendig iiber J. Bodin und Hobbes, nicht aber an ihnen vorbei.*

64 Vgl. E Jodl, Ethik (s. Anm. 15), 283, der sich hierbei auf die Neuere Philosophie bzw. Natur-
rechtslehre am Beispiel von John Locke bezieht.

65 Vgl. H. Ottmann, Pufendorf, in: ders., Geschichte des politischen Denkens, Bd. 3/1, Stuttgart
405-411, zu Ch. Thomasius (1655-1728) und Ch. Wolff (1679 -1754) ebd., 411-420, 420-427.

532



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

gen. Die wichtigsten moralischen Grundbegriffe sind: Person, Stand, Titel,
Macht, Recht, Wiirde, Preis, Verpflichtung, Gesetz, Qualitat, Quantitat, Verdienst
und Schmach. Doch steht dieses Begriffsgebdaude in keinem direkten Zusammen-
hang mit der Naturrechtslehre, die Pufendorf in seinem Hauptwerk De iure na-
turae et gentium (1672) entwickelt.®® Auf anthropologischer Grundlage legt er
dort seine Naturrechtsethik sowie seine Gesellschafts-, Staats- und Rechtsphi-
losophie dar. In De iure naturae dagegen stellt Pufendorf nur zwei Kategorien
seiner Pflichtenlehre vor, ndmlich die Pflichten des Menschen gegen sich und ge-
gen andere.®

Dagegen enthadlt sein ein Jahr spater verdffentlichtes Buch De officio hominis
et civis secundum legem naturalem (1673)% zudem auch Pflichten des Menschen
gegeniiber Gott. Wohl ist die jiingere Schrift (1673) eine Zusammenfassung der
umfangreicheren Schrift von 1672, vor allem aber ist sie eine in religios-politi-
scher und padagogischer Absicht verfasste Lehrschrift,® die offenbar einer pro-
testantisch-bibelgldubigen Leserschaft gewidmet ist. So fliefien etwa in den Kapi-
teln ,,Uber das Naturrecht* und ,,Uber die Pflicht des Menschen gegen Gott“
schopfungs- und offenbarungstheologische Normen ein, die zu naturrechtlichen
Intentionen im Widerspruch stehen. Das Nebeneinander von naturrechtlichen
und theologischen Aussagen soll wohl die rationalistische Scharfe der Schrift
mindern und die philosophisch-anthropologischen Begriindungen auch ortho-
doxen Gldaubigen akzeptabel erscheinen lassen. Insofern konnte man die schop-
fungstheologischen Gedanken auch als ,natiirliche Religion“ qualifizieren.”

Pufendorf setzt wie die ihm folgenden Christian Thomasius und Christian
Wolff™ mit der Naturrechtstheorie bei den Pflichten an, wobei er vom Vertrags-

66 S. Pufendorf, De iure naturae et gentium, libri octo, 2 Bde., London 1672. Frankfurt a. M./Leip-
zig 1744; vgl. H. Denzer, Moralphilosophie und Naturrecht bei Samuel Pufendorf, Miinchen 1972;
E. Reibstein, Die Anfdnge (s. Anm. 35), 23.

67 S. Pufendorf, De iure naturae (s. Anm. 66), II, 3-5; III, 1-3; vgl. H. Ottmann, Pufendorf
(s. Anm. 65), 407.

68 S. Pufendorf, De officio hominis et civis secundem legem naturalem (lat. '1673), dt.: Uber die
Pflicht des Menschen und des Biirgers nach dem Gesetz der Natur, hrsg. von K. Luig, Frankfurt
a.M. 1994, Kap. 4, § 1f.

69 Zu den Ambivalenzen in Pufendorfs Schriften vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65), 407;
H. Denzer, Pufendorf, in: H. Maier/H. Rausch/H. Denzer (Hrsg.), Klassiker des politischen Den-
kens, Bd. 2, Miinchen 1974, 27-52, 51, spricht von der mehrfachen ,Ambiguitit von Pufendorfs
Werk*, das fiir viele politische Entwicklungen offen und auf mannigfaltige geschichtliche Situatio-
nen anwendbar sei. Zur Wirkungsgeschichte Pufendorfs in Europa (u. a. Thomasius, Wolff, Rous-
seau, Montesquieu), sowie in Neuenengland (Hamilton, Jefferson, Madison, u. a. bei der theoreti-
schen Stiitzung der amerikanischen Unabhangigkeitserklarung und der Rechtskodifikationen).

70 Vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65).

71 Ch. Wolff, Grundsatze des Natur- und Volkerrechts, Halle 1769, 33 -35, kennt die Pflichten des
Menschen, die er sich selbst, Gott und den anderen Menschen schuldig ist, wobei er hinsichtlich

533



Pflichtenkreise

gedanken ausgeht, der ebenso fiktiv ist wie der der Vertragsschliefung voran-
gehende Naturzustand. In diesem Zustand gilt, dhnlich wie bei Hobbes, ,allein
das Rechtsprinzip“, dass die Menschen ,aufier Gott niemandem untergeordnet
oder verantwortlich sind“. Keiner ist der Befehlsgewalt eines anderen unterwor-
fen. Damit aber diese Form von , Selbstbestimmung in geordneten Bahnen ver-
lauft, ist erforderlich, dass sie dem Gebot der rechten Vernunft und den Regeln
des Naturrechts folgt“72. Dass Pufendorf in seiner weiteren Naturrechtslehre
von den Pflichten ausgeht, die sich aus der socialitas her begriinden, hat den Vor-
teil, ,,dass Menschen als immer schon miteinander verbundene aufgefasst wer-
den konnen®, wahrend es im Falle des Ausgangs von den Rechten des einzelnen
,schwieriger zu erkldren [wdre], wie die an sich unverbundenen einzelnen zur
Respektierung der Rechte des anderen zu bringen sind“.”

Die Kenntnis ihrer Pflichten schopfen die Menschen aus drei Quellen: (1.)
durch das Licht der Vernunft, (2.) aus den staatlichen Gesetzen und (3.) aus
den Aufgaben, die den Menschen als Christ betreffen. Als wissenschaftliche Dis-
ziplinen entsprechen den drei Erkenntnisquellen zum einen die Wissenschaft
des Naturrechts, sodann die Disziplin des positiven Rechts und schlieflich die
Moraltheologie. Das Naturrecht beinhaltet die Regeln zum rechten Gebrauch der
menschlichen Vernunft mit dem Ziel des Fortbestandes und der Sicherheit der
menschlichen Gesellschaft. Die Vorschriften des staatlichen Rechts beruhen auf
den positiven Entscheidungen des Gesetzgebers, wahrend die Moraltheologie
sich auf die Gebote der Heiligen Schrift bezieht.

Das Verhdltnis des Naturrechts zum staatlichen Recht ist fiir Pufendorf relativ
einfach zu bestimmen. Zwischen beiden gibt es insofern kaum Widerspriiche,
als das positive Recht auf der Basis des Naturrechts entwickelt werde. Doch be-
treffe das Naturrecht nur die Ordnung der duferen Handlungen des Menschen.
Problematischer hingegen sei das Verhaltnis von Naturrecht und Moraltheologie.
Letztere betreffe primar den Geist des Menschen und damit seine innere Haltung.
Doch im Unterschied zum Naturrecht, das auf Vernunftgrundsatzen aufbaue, be-
ruhe die Moraltheologie ,,auf der Annahme einer besonderen Offenbarung Got-
tes“7, die die Vernunft allein nicht ergriinden konne.

Zur Moraltheologie rechnet Pufendorf vor allem die Vorschriften der Bibel, die
das beinhalteten, was wir tun und unterlassen miissen, was die Theologie auch als
das Gesetz bezeichne. Die biblischen Gebote und christlichen Tugenden hielten

der letzteren zwischen Pflichten unterscheidet, ,die allen Menschen gemein“ sind und Pflichten,
die ,,nur einige oder einen betreffen®.

72 S. Pufendorf, Uber die Pflicht (s. Anm. 68), 11, 1, 8.

73 H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65), 407.

74 S. Pufendorf, Uber die Pflicht (s. Anm. 68), 15.

534



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

den Menschen zu einem gemeinschaftsdienlichen Leben an, so dass sich hochst
wirksame moraltheologische Einfliisse auf die rechte Ordnung des biirgerlichen
Lebens ergaben. Ordnungswidrige Haltungen des Menschen hingegen resultierten
aus den Leidenschaften infolge der Schuld des ersten Menschen, ein Umstand, den
auch die Zehn Gebote voraussetzten. Hier steht unverkennbar die lutherisch-theo-
logische Auffassung der Siindhaftigkeit des Menschen und seiner wesentlich ein-
geschrdnkten natiirlich-sittlichen Erkenntnisfahigkeit im Hintergrund.

Pufendorf steht unter mehrfacher Spannung. Zum einen ist seine profane Na-
turrechtslehre der protestantischen Orthodoxie ein Dorn im Auge, zum anderen
mochte er selbst nicht gegen das religiose Empfinden der Bevolkerung versto-
Ren, die Areligiositdt mit Unmoralitdt gleichsetzt.”> Wie John Locke und andere
Aufkldrer ist auch Pufendorf den weitverbreiteten Vorstellungen seiner Zeit ent-
sprechend der Meinung, dass der Atheist gewissenlos und ein unzuverldssiger
Biirger sei, und dass Herrscher, die keine Religion besitzen, ihre Untertanen un-
terdriicken.”® Das christliche Bekenntnis hatte unverkennbar noch staatserhal-
tende Funktion.

Pufendorf geht von der Willensfreiheit und dem Gedanken der Zurechenbar-
keit von Handlungen aus. Sein Ansatz ist dabei aber nicht der Mensch als Einzel-
wesen, sondern als Mitglied der socialitas. In diesem Begriff, den Pufendorf
geschaffen hat, ,,schwingt Aristotelisches und Stoisches noch mit, das zoon poli-
tikon und die natiirliche ,Schwache‘ des Menschen, die imbecillitas, die auf die
Hilfe der anderen verweist*“.”’

Beachtlich ist nun, wie die Lehrschrift De officio verfahrt angesichts der Ambi-
valenz naturrechtlicher und moraltheologischer Begriindungen der Pflichten und
der Sittlichkeit des Menschen. Die Grundlagen der Sittengesetze sieht Pufendorf
in der Goldenen Regel verwurzelt, wonach Gutes zu tun und Schlechtes zu un-
terlassen ist, eine Regel, wie sie gemdf} der Schopfungsordnung dem Menschen
durch die Vernunft einleuchte. Zugleich aber stimme sie {iberein mit den Zehn

75 Die Spezifika der katholischen Moral behandelt Pufendorf im Rahmen seiner Auseinanderset-
zung mit der katholischen Staatsnatur in seiner Schrift: De habitu religionis christianae ad vitam
civilem (1687), (dt.: Ch. Thomasius, Vollstindige Erlduterung der Kirchenrechts-Gelahrtheit.
Griindliche Abhandlung zum Verhiltnis der Religion gegen den Staat. Uber Samuel Pufendorfs
Tractatus de habitu religionis christianae ad vitam civilem (Frankfurt 1740), ND Aalen 1981). Pu-
fendorfs Schrift ist verfasst unter dem Eindruck der Protestantenverfolgungen durch Ludwig XIV.,
die 1685 in der Riicknahme des Toleranzedikts von Nantes gipfelten; vgl. Ch. Walter, Religionsver-
fassungsrecht in vergleichender und internationaler Perspektive, Tiibingen 2006, 43; zu Staat und
Kirche bei Pufendorf: H. Denzer, Moralphilosophie (s. Anm. 66), 210ff.

76 Vgl. S. Pufendorf, Uber die Pflicht (s. Anm. 68), 1, 4, 9.

77 Vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65), 405-411; vgl. S. Pufendorf, Uber die Pflicht (s. Anm.
68),1, 3, 3.

535



Pflichtenkreise

Geboten im Alten Testament und dem jesuanisch-christlichen Doppelgebot der
Gottes- und Ndchstenliebe.

In seinen Ausfiihrungen zur Pflichtentriade begriindet Pufendorf die Pflichten
des Menschen gegen Gott ebenso wie die Pflichten gegen sich und seine Mitmen-
schen zweifach, ndmlich naturrechtlich wie auch theologisch. ,,Soweit die Pflicht
des Menschen gegeniiber Gott allein durch die natiirliche Vernunft erkannt wer-
den kann, besteht sie aus zwei Teilen: Erstens, dass wir uns ein richtiges Bild von
Gott machen, zweitens, dass wir seinen Willen tun. Daher umfasst die natiirliche
Religion theoretische und praktische Lehrsétze.“”® Es werden dabei neben Ver-
nunfteinsichten auch Glaubenssdtze angefiihrt, die Pufendorf als der mensch-
lichen Vernunft evident erscheinende Normen und Leitideen ansieht und die er
unter den Begriff der ,natiirlichen Religion“ subsumiert. Hierzu zdhlen die Exis-
tenz Gottes, der Schopfungsgedanke und die Idee von Gott als letztem Grund al-
ler Dinge, ferner Gottes Jenseitigkeit und die Vorstellung von Gott als Gebieter
und Herrscher und Spender allen Heils. Hieraus leitet sich ,,die unbedingte Ehr-
wiirdigkeit und Verehrungspflicht“ Gott gegentiiber ab, die der Mensch im Inne-
ren und im Auferen, das heift im Kult, vollzieht. Die Pflichten gegen sich
selbst?” sind weniger selbstbezogene, als vielmehr Pflichten im Sinne der sociali-
tas und - unter dem Einfluss des Humanismus - Pflichten im Sinne des ,,Ge-
bot(s) der Selbstkultivierung“®, des Verbots des Selbstmordes sowie des Gebots,
sich den anderen Menschen gegeniiber niitzlich zu machen. Die Pflichten gegen
die anderen, d. h. ,aller gegen alle“®, sind die Menschheitspflichten, aus denen
sich die Rechte der Menschen ergeben, die Pufendorf unterteilt in angeborene
und erworbene, unbedingt und bedingt geltende Rechte, wozu noch die Unter-
scheidung in absolute und hypothetische hinzukommt.8

Dem Urteil des Rechtsphilosophen und Vélkerrechtlers Alfred Verdross, Pu-
fendorf habe die ,Loslosung der Naturrechtslehre von der Moraltheologie zu
Ende gefiihrt“83, wird man nur bedingt zustimmen konnen. Zweifellos hat Pu-
fendorf einen wesentlichen Beitrag zur Differenzierung von Moral und Recht, Re-
ligion und Staat, Moraltheologie und Naturrechtsethik geleistet, indem er die
letztere als selbststindige Theorie und Erkenntnisquelle qualifiziert. Der Um-
stand aber, dass Pufendorf neben dem Naturrecht auch die Moraltheologie als Be-
griindung der Pflichtentrias anfiihrt, zeigt eine Verlegenheit. Sie ldsst sich nicht

78 S. Pufendorf, Uber die Pflicht (s. Anm. 68), I, 4, 1; vgl. zu diesen auf den Dekalog bezogenen
sittlichen Fundamentalsdtzen den Beitrag 1.1 von W. Korff in diesem Band.

79 Vgl.ebd,, [, 5, 1ff.

80 Ebd.,II4,2.

81 Ebd, I, 6, 1ff.; vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65), 4071.

82 Vgl. S. Pufendorf, Uber die Pflicht (s. Anm. 68),1, 5, 3-11.

83 A. Verdross, Abendldandische Rechtsphilosophie, Wien 1963, 130.

536



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

einfach dadurch iiberdecken, dass die theologisch-ethischen Inhalte als , natiirli-
che Religion“® bezeichnet werden, zumal sich auch eindeutige offenbarungs-
theologische Interpretationen darunter befinden.

Der Begriff natiirliche Religion bezeichnet ,im Unterschied zu den geoffenbar-
ten Glaubensinhalten einer bestimmten Konfession jene religiosen Wahrhei-
ten(!)“, die man als der Vernunft zugdnglich hielt. , Diese Losung - Reduktion
auf ein der Vernunft zugdngliches und deshalb allgemeinverbindliches Mini-
mum®, so bemerkt Christian Walter, , dhnelt jener, mit der die theologisch be-
griindete Naturrechtslehre der grundsatzlichen theoretischen Herausforderung
begegnete, die Beziehung zwischen Vernunft, Recht und Theologie ndher zu kla-
ren. Wie kann ein theologisch begriindetes Naturrecht universellen Anspruch er-
heben, also auch von Atheisten Gehorsam verlangen?“#

Nur die Verankerung des Vernunftrechts in der Natur des Menschen im Sinne
einer Selbstverpflichtung bot hier den Ausweg. Verbunden werden sollte damit
auch die Gewdhrleistung des Toleranzprinzips, das die volle Religions-, Bekennt-
nis- und Gewissensfreiheit philosophisch-naturrechtlich konstatierte und damit
zwangsldufig als Grundrecht staatlicher Ordnung und Verfassung proklamierte.%
,Da gegeniiber dem Atheisten nur die rein natiirliche Begriindung wirken kann,
liegt in dieser Argumentation allerdings zugleich der Grundstein fiir die vollstan-
dige Ablosung des Naturrechts von einer theologischen Begriindung“®, die zu-
gleich einen wesentlichen Schritt auf dem Weg zur Konzeption der Menschenrechte
und der in ihnen verankerten Gewissensfreiheit sowie der positiven und negativen
Religionsfreiheit bedeutete. Diese Ablosung des Naturrechts von religids-theologi-
schen Begriindungen und Modifizierungen bliebt Immanuel Kant vorbehalten.

3.4.6 Immanuel Kant

Mit Immanuel Kant (1724-1804) wird der Prozess der Individualisierung, das
heift der Anerkennung des sittlichen Selbststandes des Menschen, der Auto-
nomie® und des subjektiven Gewissens als Grundnormen der menschlichen

84 Vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65).

85 Ch. Walter, Religionsverfassungsrecht (s. Anm. 75), 44, hier bezogen auf John Locke; vgl.
J. Locke, Toleranz (s. Anm. 61).

86 Zu Pufendorfs Verhdltnisbestimmung von Religion und Toleranzprinzip vgl. S. Zurbuchen, Zur
Geschichte des Toleranzbegriffs von Samuel Pufendorf bis Jean-Jacques Rousseau, Wiirzburg 1991;
D. Déring, Samuel Pufendorf, in: H. Maier/H. Denzer (Hrsg), Klassiker des politischen Denkens,
Bd. 2, Miinchen °2001, 31-40.

87 Ch. Walter, Religionsverfassungsrecht (s. Anm. 75), 44f.

88 Der Autonomie der Person wird von der Neuscholastik und der materialen Wertethik die Auto-
nomie der Werte entgegengehalten. ,,Dabei wird tibersehen, daf? der A[utonomie]-Gedanke nur be-
sagt, daft kein Anspruch als sittlich verbindlich betrachtet werden kann, der nicht von der Vernunft

537



Pflichtenkreise

Existenz im republikanisch (nicht demokratisch) verfassten politischen Gemein-
wesen, konsequent durchgefiihrt. Damit wird zugleich ein wesentlicher Schritt
getan auf dem Weg von der bloflen Tolerierung nicht-christlicher und nicht-reli-
gioser Bekenntnisse hin zur Anerkennung der Religions- und Gewissenfreiheit
als natiirlichem, menschlichem Grundrecht. Das volle menschliche und biirgerli-
che Recht basiert fiir Kant auf der Vernunftnatur des Menschen, die ihn befdhige,
sittlich zu handeln. Dieses Vermogen korreliert mit dem zentralen Begriff der
menschlichen Wiirde. Diese findet ihren Ausdruck in der autonomen Sittlichkeit
des Menschen, von der her er die Verantwortlichkeit des Menschen und Biirgers
fiir die Ordnung des Gemeinwesens im staatlich-rechtlichen wie im gesellschaft-
lich-mitmenschlichen Bereich entfaltet, womit auch das Verhdltnis des Men-
schen zu Gott in ein neues Beziehungsfeld geriickt wird.®

In der Metaphysik der Sitten (1797) entfaltet Kant dies ndher auf dem Hinter-
grund erkenntnistheoretischer Ausfithrungen. So schreibt er, dass eine Handlung
recht ist, ,,die oder nach deren Maxime die Freiheit der Willkiir eines jeden mit je-
dermanns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann“*.
Fiir den Konigsberger Philosophen ist Freiheit , das einzige, urspriingliche, jedem
Menschen kraft seiner Menschheit zustehende Recht“®!. Damit kommt fiir ihn zu-
gleich die Uberzeugung zum Ausdruck, ,dass die Freiheit des einzelnen nicht nur
den Naturzustand beherrscht, sondern auch die staatliche Rechtsordnung gestal-
tet“92. Gemadf} der anthropozentrischen Sichtweise des Menschen, seiner Vernunft-
natur und seiner ,, Wiirde zur Autonomie®, die keineswegs eine selbstherrliche oder
willkiirliche Selbstbestimmung meint,” scheiden offenbarungstheologische Be-
griindungen, heteronome Normen und gar dem Biirger von aufien auferlegte Noti-
gungen zu einem religiosen Bekenntnis zwangslaufig aus.

Die Ausschaltung religioser Normen und Leitbilder aus der Rechts- und Staats-
ordnung ist die Folge religioser und politischer Konflikte seit der Reformation und
der daraus resultierenden Notwendigkeit der Etablierung des neuzeitlichen Staa-
tes als Garant des Friedens und der inneren und dufleren Sicherheit. Insofern sa-
hen sich Kirchen und Theologie gendtigt, sich mit den neuen Herausforderungen

als solcher erkannt u. anerkannt worden ist; er unterstellt nicht, dafl die Vernunft die Quelle aller
Anspriiche ist“; L. Honnefelder, Autonomie I, in: LThK3 1 (1993), 1294 -1296.

89 Vgl. I. Kant, Die Metaphysik der Sitten (1797), hrsg. von W. Weischedel (Werkausgabe Bd.
VIII), Frankfurt a. M. 1877, A 101, 547.

90 I Kant, Metaphysik (s. Anm. 89), B 33f., 337.

91 [ Kant, Metaphysik (s. Anm. 89), AB 45, 345.

92 Ch. Walter, Religionsverfassungsrecht (s. Anm. 75), 36, 41f.

93 Vgl. A. Baruzzi, Europdisches ,Menschenbild“ und das Grundgesetz fiir die Bundesrepublik
Deutschland, Freiburg i. Br. 1979, 14-16; ders., Kant, in: H. Maier/H. Rausch/H. Denzer (Hrsg.),
Klassiker des politischen Denkens, Bd. 2, Miinchen 31974, 161-186.

538



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

der Sakularisierung des Staates zu stellen und die Moraltheologie und Sozialethik
an die veranderten Bedingungen anzupassen, soweit ihnen dies moglich war. In
Frankreich, Belgien, Polen und Irland kam es angesichts schwerer innerpolitischer
Krisen und Volksaufstinde Anfang der 1830er Jahre zu Verfassungsreformen auf
der Basis liberaler Grundrechte und rechtsstaatlicher Ordnung, wenngleich diese
zumeist pragmatisch begriindet wurde. Vereinzelt hatten auch katholische Denker
in Kreisen von Geistlichen und Laien Menschenrechte, Religions- und Gewissens-
freiheit sowie die Trennung von Staat und Kirche gefordert.**

Einzelne europdischen Staaten, darunter etwa die siiddeutschen Staaten, ge-
wdhrten in ihren konstitutionellen Verfassungen nach dem Wiener Kongress
1814/15 Gewissens- und Religionsfreiheit, doch erfolgte deren Gewdahrleistung zu-
meist nur auf dem Papier. Die Deutsche Reichsverfassung von 1871 hatte die Religi-
onsartikel der Preufliischen Verfassung (1848/50) nicht aufgenommen. Die Weima-
rer Reichsverfassung 1919 gewdhrte zwar Grundrechte, doch waren diese nicht
gegen ihre Aushohlung und Auflerkraftsetzung gesichert. Nach dem Zweiten Welt-
krieg und der UN-Charta (1945) sowie der Erklarung der Allgemeinen Menschen-
rechte durch die Vereinten Nationen (1948) hatte sich schlieflich in den westlichen
Staaten gemafs dem Vorbild der USA die demokratisch-rechtsstaatliche Verfas-
sungsordnung durchgesetzt. Im Deutschland nach Ende des Zweiten Weltkrieges
gab es nunmehr auch verstarkt im Katholizismus und Protestantismus und tiiber
die christlich-interkonfessionellen Parteien hinaus demokratisch-sozialreformeri-
sche Krafte, die auf der Basis von christlicher Ethik und Sozialphilosophie sowie
humanistischem Gedankengut in den Verfassungsorganen des Parlamentarischen
Rates 1948/49 sowie in den Verfassunggebenden Versammlungen der Ladnder
(1946-1950) die neue Grundrechtsordnung der Bundesrepublik Deutschland mit-
pragten.® Erst in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts vermochte das Lehramt
der katholischen Kirche die Religions- und Gewissensfreiheit sowie die Menschen-
rechte als staatsbiirgerliche Rechte anzuerkennen.’® Die Evangelische Kirche in

94 Vgl. H. Maier, Revolution und Kirche. Zur Friihgeschichte der Christlichen Demokratie, Miin-
chen ©2006.

95 Vgl. Th. Heuss, Politik und Ethik, in: Rheinischer Merkur vom 13.03.1951; hierzu R. Uertz, Die
Katholische Kirche und ihre Kompatiblitdt mit dem Verfassungsstaat, in: K. Ebner/T. Kraneis u. a.
(Hrsg.), Staat und Religion. Neue Anfragen an eine vermeintlich eingespielte Beziehung, Tiibingen
2014, 49-65; Chr. Waldhoff, Heilserwartungen an Recht und Verfassung - Bemerkungen zum Ver-
haltnis Recht - Religion, ebd., 229 -244.

96 Vgl. Pastoralkonstitution Gaudium et spes sowie die Erklarung iiber die Religionsfreiheit Dig-
nitatis humanae, in: K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg i. Br. 81972,
449 -552, 661-675; zum Zusammenhang von Gewissensverantwortung und Grundrechtssicherung
angesichts drohender Diktatur vgl. R. Linhardt, Verfassungsreform und katholisches Gewissen.
Eine Besinnung auf die Prinzipien der katholischen Sozial- und Staatsphilosophie, Miinchen 1933;
R. Uertz, Katholizismus und Demokratie, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 7 (2005), 15-22, 20f.

539



Pflichtenkreise

Deutschland konnte sich erst in ihrer Denkschrift ,,Evangelische Kirche und frei-
heitliche Demokratie. Der Staat des Grundgesetzes als Angebot und Aufgabe® offi-
ziell (1985) zu einer positiven Stellungnahme zum sdkularen demokratischen
Rechts-und Verfassungsstaat durchringen.®”

Fiir Kant jedenfalls sind die autonome Sittlichkeit des Menschen und die Staats-
und Rechtsordnung von religios-theologischen Normen und Leitbildern frei zu
halten. Allerdings ldsst sich eine solche Trennung nicht in Gdnze durchfiihren,
wie sich insbesondere in der Lehre vom menschlichen Gewissen zeigt, die von
theozentrischen und anthropozentrischen Ideen gleichermafien gepragt ist. So
nimmt denn Kant in der Metaphysik der Sitten auch Stellung zur Pflichtentrias,
der Pflichten des Menschen gegen Gott, gegen den Nachsten und gegen sich selbst.

Das Gewissen wird als ,Bewusstsein eines inneren Gerichtshofes im Men-
schen“ verstanden ,,vor welchem sich seine Gedanken einander verklagen und
entschuldigen“. Wiirde nun aber im Pro und Kontra die durch ihr Gewissen an-
geklagte Person ,,mit dem Richter als eine und dieselbe Person vorgestellt”, dann
wiirde ja ,,der Anklager jederzeit verlieren®. Um nicht selbst mit sich im Wider-
spruch zu sein miisste sich folglich das Gewissen des Menschen bei allen Pflich-
ten einen anderen ,als sich selbst zum Richter seiner Handlungen denken miis-
sen”. Eine ,solche idealische Person“ als autorisierter Gewissenrichter miisse
,ein Herzenskiindiger” wie auch ein ,,allverpflichtend[es]“ und moralisches We-
sen sein, das ,zugleich alle Gewalt [im Himmel und auf Erden] haben“ miisse.
Ein solches ,iiber alles machthabende moralische Wesen aber” heifle Gott. So
miisse das Gewissen als ,,subjektives Prinzip einer vor Gott seiner Taten wegen
zu leistenden Verantwortung gedacht werden®. Eine solche Vorstellung aber sei -
,wenngleich nur auf dunkele Art“ - in ,jenem moralischen Selbstbewusstsein*
mit enthalten.”®

Kant versteht die ,,Pflicht gegen sich als Richter seiner Selbst*, nicht als ,,Pflicht
gegen (erga) Gott“, zumal er die Idee einer offenbarungsabhdngigen Gebotsmoral
verwirft. Vielmehr sieht er die , Erkenntnis aller unserer Pflichten als [...] gott-
licher Gebote“®. In diesem Sinne heifie es also: ,,Religion zu haben ist Pflicht des

97 Evangelische Kirche und freiheitliche Demokratie. Der Staat des Grundgesetzes als Angebot
und Aufgabe. Eine Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland, hrsg. vom Kirchenamt
im Auftrag des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland/Evangelische Kirche in Deutsch-
land, Giitersloh 1985.

98 I Kant, Metaphysik (s. Anm. 89), A 102, 574. - Kant betont, dass die praktische Vernunft den
Vorrang vor der theoretischen habe, insofern sie die nicht erkennbaren Gegenstande, namlich Frei-
heit, Unsterblichkeit, Gott als Objekte des Glaubens rechtfertigen konne. Diese Objekte sind Postu-
late der praktischen Vernunft. Sie sind nicht beweisbare Annahmen, die jedoch des praktisch-sitt-
lichen Willens wegen notwendig sind; vgl. K.-H. Ohlig, Religion in der Geschichte (s. Anm. 1), 235.
99 I Kant, Metaphysik (s. Anm. 89), A 182, 628.

540



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

Menschen gegen sich selbst“1%°, Was das Verhaltnis des Menschen zu Gott betrifft,
kann man bei Kant, dhnlich wie bei Pufendorf wenn auch nicht von einer Pflicht
gegen Gott, so doch von einer Verantwortung vor Gott sprechen. Schliefilich cha-
rakterisiert Kant auch die Pflichten des Menschen gegeniiber dem Nachsten, die
er als , Tugendpflichten gegen Andere“!”! bezeichnet, wobei er zwischen verdienst-
lichen Pflichten (deren Verbindlichkeit durch Leistung entstehe) sowie schuldigen
Pflichten unterscheidet, deren Beobachtung die Verbindlichkeit anderer nicht zur
Folge habe. Zu diesen Pflichten zhlt er unter anderen die Liebe zum Nachsten,
auch wenn die Liebe ,, wenig Achtung verdienen mochte“!%?, Weiterhin konstatiert
er Pflichten wie die Wohltatigkeit gegeniiber den Armen, die auch aus Selbst-
achtung zu erbringen sei, sowie die Pflichtgesetze, die das dufiere Verhdltnis der
Menschen als verniinftige Wesen gegeneinander betreffen. 103

3.4.7 Resiimee

Die Entwicklung des Pflichtbegriffs und seine Ausformungen in den politischen
und rechtsethischen Konzepten von Charron, Grotius, Hobbes, Pufendorf und
Kant zeigen, dass das Phdanomen Verantwortung'® und mit ihm das Phanomen
einer Verantwortungsethik bei diesen Denkern bereits angelegt ist. Die Zurechen-
barkeit von Entscheidungen und Handlungsweisen, die sachlich-methodischen
Differenzierungen von Umstdndebedingungen und Handlungsfeldern sowie die
Abwdégungsprozesse beziiglich der personalethischen Reflexionen und Handlungs-
optionen, wie sie im Kontext der Heuristik des triadischen Gliederungssystems ge-
mafl dem Beziehungsfeld Gott-Mensch-Mitmensch aufgezeigt wurden, lassen die
stufenweise Weiterentwicklung der angewandten Ethik erkennen. Dieser Prozess
wurde in den vorangehenden Abschnitten verfolgt, ausgehend von den Formen
der Gebots- und Tugendethik sowie dem Spannungsfeld zwischen theologischer
und philosophischer Ethik. Vor diesem Hintergrund wurde der Paradigmenwechsel
zur Pflichtethik in der friihen Neuzeit naher betrachtet. Dieser zeigt sich vornehm-
lich als Wandel von theologisch motivierten, heteronom-gebotsethischen hin zu
pflichtethischen Normen, die die eigenverantwortliche Person voraussetzen.

Mit der Intensivierung des Selbstbezugs ethischer Reflexionen und Hand-
lungsoptionen des Menschen als moralischem Subjekt verlagerte sich die theo-

100 Ebd., A 110, 580.

101 Ebd., A 116, 584.

102 Ebd., A 117, 584.

103 Vgl. ebd., A 118, 585.

104 Vgl. K. Bayertz, Eine kurze Geschichte der Herkunft der Verantwortung, in: ders. (Hrsg.), Ver-
antwortung: Prinzip oder Problem?, Darmstadt 1995, 3 -71; F-X. Kaufmann, Der Ruf nach Verant-
wortung. Risiko und Ethik in einer uniiberschaubaren Welt, Freiburg i. Br. 1992.

541



Pflichtenkreise

zentrische mehr und mehr auf die anthropozentrische Sichtweise der Sittlichkeit.
In den Schriften von Grotius tritt dies anschaulich hervor, indem er den Pflicht-
gedanken vor allem mit tugendethischen Einstellungen in Verbindung bringt. Je-
doch werden von Grotius das subjektiv-moralische Entscheidungsmoment und
das sittliche Strebevermogen zwar als Problem angesprochen, aber keine prak-
tisch-ethischen Konsequenzen gezogen. Insofern bleibt Grotius noch im Rahmen
der Argumentation der spanischen Spatscholastiker (Francisco Vitoria, Francisco
Suarez u. a.). Sieht man vom franzdsischen ,,Sonderfall“ Pierre Charron ab, so
findet sich eine die weitere Entwicklung des politisch-gesellschaftlichen Lebens
fordernde sowie der Befriedung der religionspolitischen Verhaltnisse dienende
ethisch-rechtliche Losung erstmals bei Thomas Hobbes.

Der entscheidende Schritt vollzieht sich bei ihm mit der Trennung von Ethik
und Recht, von innerer und duféerer, moralischer und rechtlicher Gesetzeskon-
formitdt, womit eine verantwortungsethische Struktur der Sache nach angelegt
ist. Ausschlaggebend ist hierbei der systematische Schritt zur Differenzierung
zwischen moralischer und rechtlicher Verantwortung, von sittlichem Selbststand
und heteronomen Rechtspflichten der biirgerlichen Existenz.!% Diese sittlich-
rechtliche Konstellation konnte mit dem Instrumentarium der scholastischen Na-
turrechtslehre nicht gelost werden, da in dieser das Recht nur als die , Aufienseite
der Sittlichkeit und Moral“ fungierte und ,nach Aufgabe und Funktion davon
nicht unterschieden“ wurde,'% da die deontologische Struktur der Morallehre
den ethisch-rechtlichen Subjektstatus gar nicht vorsah. Freilich hat Hobbes der
ungeheuren Dynamik, die vom ethischen Subjektstatus und dem von ihm aus-
gehenden Voluntarismus durch die Konstruktion der fiktiven Zustimmung der
Biirger zum Gesellschafts- und Unterwerfungsvertrag zugunsten des absoluten
Souverdns ausgeht, die Spitze gebrochen.

Treffend und scharfsichtig hat Carl Schmitt diese Form subjektivistisch-ethi-
scher Haltung und objektivistisch-heteronomer Verpflichtungsweise im Konstrukt
des Leviathans bei Hobbes als ,,vollendete Reformation“!%” bezeichnet, jedoch hin-
zugefligt, dass es sich um eine Synthese aus Protestantismus und Katholizismus
handle.®® Zugleich konstatiert Schmitt, dass Hobbes’ Leviathan aufgrund des
Glaubens- und Gewissensvorbehalts zwangsliufig eine Offnungsklausel hin zu ei-
ner liberalen Interpretation enthdlt, die auch Hobbes bewusst gewesen sei.

105 Vgl. A. Kaufmann, Das Gewissen und das Problem der Rechtsgeltung, Heidelberg 1990.

106 E.-W. Bickenfirde, Einleitung, in: II. Vatikanisches Okumenisches Konzil. Erklirung {iber die
Religionsfreiheit, Miinster 1968, 16f.

107 C. Schmitt, Reformation (s. Anm. 55), 51-69; C. Schmitt, Der Leviathan (s. Anm. 58).

108 Vgl. R. Uertz, Dem Wunder- und Unfehlbarkeitsglauben auf der Spur, in: imprimatur 6(2013),
234 -240.

542



Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

Mit der radikal vollzogenen Subjektwende und dem Autonomiegedanken Im-
manuel Kants ist schlieflich die Grundlage geschaffen worden fiir die Verantwor-
tungsethik, die allerdings erst im Verlauf des 20. Jahrhunderts zur ,ethischen
Schliisselkategorie“ (Kurt Bayertz), wenn nicht zu einer ,,Schliisselkategorie un-
seres gegenwadrtigen Selbstverstandnisses“ (Franz-Xaver Kaufmann) geworden
ist.1® Die Bedeutung, die der Verantwortungsethik in der Moderne zugewachsen
ist, beruht nicht zuletzt auch auf dem Umstand, dass genetisch theologisches
und philosophisches Gedankengut verschiedener Epochen und Ethiktypen wie
der Gebots-, Tugend- und Pflichtethik ihren Grundstock bildet.

Wesentlich zur Popularitdt der Verantwortungsethik beigetragen hat Max We-
ber (1864 -1920) mit seiner Abhandlung ,,Politik als Beruf“ (1919).° Dass diese
Publikation zu einem Klassiker der politischen Ethik geworden ist und die Ver-
antwortungsethik eine solch breite Resonanz gefunden hat, liegt nicht zuletzt
auch darin begriindet, dass sie personalethisch gepragt ist und angesichts ihres
hohen Differenzierungsvermogens fiir alle Ethikbereiche, so auch fiir die Be-
reichsethiken, ! relevant ist. Und dennoch gibt sie die ethischen Orientierungs-
kategorien der Pflichtentriade Selbstbezug — Sozialbezug - Gottesbezug und die
christliche Rezeption des Pflichtbegriffs (von Origines bis Thomas von Aquin
nachweisbar) nicht preis. Der Kern des Verantwortungsgedankens ist - von
Max Weber allerdings nicht erwdhnt - die Gewissenslehre, in der theologische,
philosophische und psychologische Denker aus Antike, Mittelalter und Neuzeit
ihre Eintrdge hinterlassen haben.!? Die Verantwortungsethik ist somit von jii-
disch-christlich-humanistischem und philosophisch-sozialethischem Gedanken-
gut gepragt,!!® das in seinen personalen und weltlich-sachhaften Beziigen gegen-
iiber religios-metaphysischem Gedankengut prinzipiell offen ist.

109 Vgl. W. Korff, Verantwortung, in: LThK?® X (2001), 597- 600; W. Korff/G. Wilkelms, Verantwor-
tungsethik, in: ebd., 600-603; W. Korff, Wie kann der Mensch gliicken? Perspektiven der Ethik,
Miinchen 1995, 9-32, 95-112, 303 -308.

110 M. Weber, Politik als Beruf, Miinchen 1919.

111 Vgl. hierzu den Beitrag 4.2 von L. Honnefelder in diesem Band.

112 Vgl. H. D. Kittsteiner, Die Entstehung des modernen Gewissens, Darmstadt 21992; U. Stérmer-
Caysa (Hrsg.), Uber das Gewissen. Texte zur Begriindung der neuzeitlichen Subjektivitit, Wein-
heim 1995; dies., Gewissen und Buch. Uber den Weg eines Begriffes in die deutsche Literatur des
Mittelalters, Berlin 1998; R. Uertz, Lord Acton. Ein Theoretiker der Politik. Rechtfertigung und
Missbrauch politischer, kirchlicher und gesellschaftlicher Macht, in: Ch. Bohr/Ph. W. Hildmann/
J. Ch. Koecke (Hrsg.), Glaube, Gewissen, Freiheit. Lord Acton und die religiosen Grundlagen der
liberalen Gesellschaft, Wiesbaden, 2015, 180-197, 192f.

113 Vgl. W. Korff, Wie kann der Mensch gliicken? (s. Anm. 109), 9-32; ders., Norm und Sittlich-
keit. Untersuchungen zur Logik der normativen Vernunft, Freiburg i. Br. 21985.

543



