
3.4 Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der
neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

(Rudolf Uertz)

Im vorstehenden Beitrag Der neuzeitliche Paradigmenwechsel zur Pflichtenkreis-
triade: Ablösungen und Gabelungen wurden zwei Richtungen der neuzeitlichen
Gliederungssystematik angewandter Ethik vorgestellt. Die Pflichtenkreislehre
mit der triadischen Zuordnung der Pflichten des Menschen gegen Gott, sich
selbst und den Nächsten löste die Gebotsethik als Gliederungssystem ab. Vom
philosophischen Standpunkt aus können religiös orientierte heteronome sittliche
Ansprüche nicht „vor dem Forum der Vernunft“1 bestehen. Für die politischen
Denker der frühen Neuzeit sollte daher die philosophische Ethik, näherhin die
stoisch beeinflusste klassische Tugendlehre, das maßgebliche Leitbild sein,
wenngleich nicht als Gliederungssystem, so doch als ethische Reflexionsgrund-
lage auf dem Weg zur Entwicklung der neuzeitlichen praktischen Ethik.2

Hintergrund dieser Neuorientierung sind die Herausforderungen der frühen
Neuzeit angesichts der Reformation und der mit ihnen einhergehenden religiös-
gesellschaftlichen und politischen Konflikte, insbesondere der Religionskriege.
Die moralischen Grundlagen bedurften eines neuen Konsenses bezüglich der an-
thropologisch-ethischen und politisch-sozialen Leitideen des sich neu konstituie-
renden Gemeinwesens, nachdem die kontroversen Glaubens- und Morallehren
der Kirchen mit ursächlich für die religiösen und politischen Konflikte waren.

Daher konnte die Gebotsethik des Dekalogs des Alten Testaments nicht mehr
Grundlage für die Moral eines religiös-weltanschaulich pluralistischen Gemein-
wesens sein. So zeigte sich seit der Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert eine Ga-
belung in der Morallehre des Christentums bei dem französischen Philosophen
und katholischen Hofgeistlichen Pierre Charron († 1603). Von seinem vom franzö-
sischen Skeptizismus beeinflussten Moralverständnis her konnten die sittlichen
Pflichten des Christen nicht mehr offenbarungstheologisch gemäß den Zehn Gebo-
ten des Alten Testaments begründet werden, sondern vielmehr philosophisch im
Sinne der Pflichtenkreistrias Gott-Mensch-Nächster. Dabei ging Charron vom
Menschen als moralischem Subjekt aus, das sich vor Gott zu verantworten habe.

516

1 K.-H. Ohlig, Religion in der Geschichte der Menschheit. Die Entwicklung des religiösen Bewusst-
seins, Darmstadt 2002, 235.
2 Die Tugendethik mit den vier Haupt- bzw. Kardinaltugenden Gerechtigkeit, Klugheit, Tapferkeit
und Mäßigung reflektiert die psychischen Einstellungen und Dispositionen des Menschen, zielt
aber anders als die neuzeitliche Pflichtenkreislehre nicht unmittelbar auf die praktisch-ethische
Handlungs- und Entscheidungsebene.



In Deutschland ist es Samuel Pufendorf († 1694), dem das Verdienst zu-
kommt, die neuzeitliche Pflichtenkreislehre auf der Basis des individualistischen
Naturrechts in einem umfassenden systematischen Gliederungssystem ange-
wandter Ethik entfaltet zu haben. Mit der Pflichtenkreislehre griff Pufendorf auf
die seit der Antike bekannte Trias Gott-Mensch-Nächster zurück, die schon Au-
gustinus im Anschluss an die Zweipoligkeit der Pflichtenkreise des Dekalogs3

und in Anlehnung an das jesuanische Doppelgebot der Gottes- und Nächsten-
liebe (Mt 22,37–40) mit den Pflichten des Menschen gegen sich selbst zu einer
triadischen Pflichtenkreislehre erweitert hatte. Äußerlich blieb die Pflichtentrias
neuzeitlicher Prägung erhalten, sachlich-inhaltlich erfuhr sie jedoch wie schon
bei Charron eine grundlegende Neuorientierung, indem die Pflichten des Men-
schen gegenüber Gott an die zweite Stelle rückten, während die Pflichten des
Menschen gegen sich selbst und damit auch die moralische Selbstverpflichtung
des Menschen an die erste Stelle der Pflichtenkreistrias traten. Indem auch die
philosophisch-ethische Pflichtenkreistrias die Pflichten gegenüber Gott – wenn-
gleich in modifizierter Weise – noch beibehielt, hatte sie trotz der Säkularisie-
rungstendenzen der politisch-rechtlichen Ordnungsgrundsätze im System des
fürstlichen Absolutismus, in dem die Herrschermacht ebenso wie der Gehorsam
gegen die Obrigkeit von Gott abgeleitet (Röm 13,1–7) wurden, noch eine nicht
unbeträchtliche Legitimationsfunktion.

Die Bedeutung der philosophisch-ethischen Pflichtenkreislehre kann für die
Entwicklung der neuzeitlichen religionspolitischen und rechtlichen Ordnung
nicht hoch genug eingeschätzt werden. In Verbindung mit der individualisti-
schen Naturrechtslehre führte die Pflichtenkreislehre zur Profanierung der
Lebensordnung des Menschen und der Etablierung einer humanistischen An-
thropologie und Ethik. Ein wesentliches Element war dabei die systematische
Unterscheidung zwischen Recht und Moral, zwischen Rechtspflichten und mora-
lischen Pflichten – eine Differenzierung, die in der scholastischen und neuscho-
lastischen Naturrechtslehre nicht praktisch-ethisch reflektiert wurde; für sie war
das Recht die „Außenseite der Moral“. Erst von der individualistisch-subjektivisti-
schen Naturrechts- bzw. Vernunftrechtstheorie kann menschliches Handeln ein-
zelnen Personen nicht nur moralisch, sondern auch rechtlich zugerechnet wer-
den. Verbunden ist diese Differenzierung mit der weiteren Unterscheidung von
privater und öffentlicher Gesetzeskonformität.4 Dies ermöglichte es dem Protes-
tantismus von seiner subjektivistischen Glaubens- und Moralhaltung ausgehend,

517

3 Vgl. Ex 20,2–17; Dtn 5,6–21; 1. Tafel (Gebote 1–3): die Pflichten des Menschen gegenüber Gott,
und 2. Tafel (Gebote 4–10): die Pflichten gegenüber den Nächsten. Vgl. auch die Beiträge 1.4–1.6
von R. Kany in diesem Band.
4 Vgl. unten 3.4.4 Thomas Hobbes.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



die philosophische Pflichtenkreislehre leichter anzunehmen, als dies im Katholi-
zismus der Fall war. Angesichts der Prämisse der Gottunmittelbarkeit des Chris-
ten fand in den reformierten Konfessionen die profanierte Morallehre der Neu-
zeit Akzeptanz, da so die Pflichten des Menschen gegenüber Gott vom
Gewissen her auch als Verantwortung des Menschen vor Gott gedeutet werden
konnten. Dies ermöglichte es der protestantischen Ethik letzten Endes, die neu-
zeitliche Naturrechts- und Pflichtenkreislehre auch als christliche Verantwor-
tungsethik zu interpretieren.

Das Verständnis eines geläuterten christlichen Weltethos,5 das inzwischen
auch im Katholizismus weit verbreitet ist, konnte sich erst entwickeln, nachdem
man die katholische Morallehre aus ihren dogmatisch-kasuistischen Modifizie-
rungen und Normierungen herauslöste und auf die genuin christliche Gewis-
senslehre in weltlichen Angelegenheiten rekurrierte. Diesen Weg hatten Pierre
Charron und Franz Stephan Rautenstrauch bereits im 17. und 18. Jahrhundert
vorgezeichnet.

Die folgende Darstellung wird die Entwicklung der neuzeitlichen philosophi-
schen Pflichtenkreislehre auf dem Weg zur Verantwortungsethik am Beispiel von
Pierre Charron, Hugo Grotius, Thomas Hobbes, Samuel Pufendorf und Imma-
nuel Kant zeigen.

3.4.1 Die Hinwendung zur neuzeitlichen Pflichtenkreislehre

Hintergrund der politisch-ethischen Neuorientierung, deren wichtigstes Merk-
mal die schrittweise Abwendung von theologischer Rechtfertigung des mensch-
lichen Ethos und die Hinwendung zu philosophischen Legitimierungsideen ist,
sind die krisenhaften religiösen, kulturellen und politischen Entwicklungen in
Europa im 16. und 17. Jahrhundert, insbesondere die durch die Reformationen
hervorgerufenen theologisch-kirchlichen Kontroversen und die Religionskriege,
die auch mit machtpolitischen, dynastischen und ökonomischen Interessens-
konflikten (Entdeckung Amerikas und neuer Seewege, Kolonialpolitik u. a.) ver-
woben waren. Unter Rückgriff auf die neustoische Philosophie und den Huma-
nismus erfahren Ethik und Rechtslehre wesentliche Modifizierungen, die
zwangsläufig auch die Verhältnisbestimmung des Menschen zu Gott, zu sich
selbst und zum Mitmenschen beinhalten.6

518

5 Vgl. Enzyklika Pacem in terris von Papst Johannes XXIII. (1963), Nr. 142–145, sowie die Doku-
mente des II. Vatikanischen Konzils (1962–1965), die Pastoralkonstitution Gaudium et spes. Über
die Kirche in der Welt von heute, Nr. 76, sowie die Erklärung Dignitatis humanae. Über die Religions-
freiheit, Nr. 1–8.
6 Vgl. G. Abel, Stoizismus und Frühe Neuzeit. Zur Entstehungsgeschichte modernen Denkens im
Felde von Ethik und Politik, Berlin 1978, 7–66.

Pflichtenkreise



Unter dem Eindruck der religiös-politischen Krise setzte sich die Erkenntnis
durch, dass die kriegerischen Auseinandersetzungen, insofern sie wesentlich
durch die Streitigkeiten der christlichen Konfessionsparteien um theologische
Wahrheitsansprüche bedingt waren, letztlich nur dann eine befriedende Lösung
finden könnten, wenn ein Ordnungskonzept kreiert würde, das von der prinzi-
piellen Trennung von Recht und Ethik geprägt ist. Denn die christlichen Konfes-
sionen nahmen mit ihrer jeweils exklusiv beanspruchten Deutungshoheit bezüg-
lich der Verhältnisbestimmung des Menschen zu Gott, zum Nächsten und sich
selbst zugleich auch wesentlichen Einfluss auf das sittliche Verhalten des Men-
schen und sein Verhältnis zu den Mitmenschen, die nicht mehr alle selbstver-
ständlich den gleichen Glaubensvorstellungen anhingen.

Als Novum erweisen sich bei fortschrittlichen theologischen, philosophischen
und politischen Denkern der frühen Neuzeit die Bestimmtheit und die Argumen-
tationsfigur, mit der dem Individuum angesichts der konfliktiven religiös-politi-
schen Situation eine wesentlich veränderte Rolle und folglich eine neue Rechts-
position zugewiesen wird. Entsprechend rückt der Mensch mit seinen naturalen
Eigenschaften, Vernunft und Willen, als moralisches Subjekt verstärkt ins Zen-
trum anthropologischer, sozialphilosophischer und rechtstheoretischer Betrach-
tungen. Damit wird der Rahmen der bis dahin in Philosophie und Theologie ver-
tretenen Organismuslehre (Leib-Glieder-Struktur als Analogie zur Gesellschaft
bzw. christianitas) gesprengt. Als Antwort hierauf erweist sich der Rückgriff auf
den neustoisch interpretierten Vernunft- und Pflichtbegriff, der eine neue gesetz-
gebende Instanz impliziert.7

Wesentlich beeinflusst ist der Gedanke des Menschen als moralisches und re-
ligiöses Subjekt durch die Reformatoren, die unter Rückgriff auf die im Nomina-
lismus vorgeprägte subjektorientierte Philosophie und Theologie den Einzelmen-
schen als Glaubenden und Handelnden ins Zentrum ihrer Lehre stellen, die
Gottunmittelbarkeit des Menschen postulieren, folglich die Ämterstrukturen ih-
rer Kirche laiisieren (der Geistliche als primus inter pares) und damit auch das
Weltverhältnis des Christen in ein neues Licht rücken.8 Die protestantischen
Theologen und Rechtslehrer taten sich in der Regel, nicht zuletzt aufgrund der
stärkeren Differenzierung zwischen religiös-geistlichem Bereich und weltlich-

519

7 Vgl. M. Forschner, Pflicht, in: LThK3 VIII (1999), 194; B. Schüller, Pflicht, in: A. Klose u. a.
(Hrsg.), Katholisches Soziallexikon, Innsbruck 21980, 2107–2110.
8 Vgl. zu P. Charron den Beitrag 1.6 von R. Kany in diesem Band, dem ich wichtige Hinweise zu
dem französischen Juristen und Theologen verdanke. Zur Subjektwende im theologischen und phi-
losophischen Denken: K.-H. Ohlig, Die Würde der Person und ihres kritischen Denkens. Das Spezi-
fikum der europäischen Kulturgeschichte, in: J.-D. Gauger/H. J. Küsters/R. Uertz (Hrsg.), Das
Christliche Menschenbild, Freiburg i. Br. 2013, 11–50; R. Uertz, Politische Ethik im Christentum,
in: Aus Politik und Zeitgeschichte 6 (2007), 31–38.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



sittlicher Ordnung, leichter mit der Neuformierung des politischen Gemeinwe-
sens als die Katholiken.9

3.4.2 Pierre Charron

Eine markante Ausnahme bildet insofern der katholische Theologe und Jurist
Pierre Charron (1541–1603) mit seinem Werk De la Sagesse, das bezeichnender-
weise drei Jahre nach Beendigung des achten Hugenottenkrieges 1601 in Bor-
deaux publiziert wurde.10 Charron, der als Geistlicher am französischen Königs-
hof11 mit den religiös-politischen Befindlichkeiten Frankreichs und den
kontroverstheologischen Problemen seiner Zeit intensiv befasst war, ist nach
den bereits wegweisenden Leitideen von Jean Bodin (1529–1596)12 mit der erste
Ethiker, der als Ausweg aus der Bürgerkriegssituation die strikte Trennung von
Religion und Politik, Moral und Recht vertritt. Auf der Grundlage der stoischen
Philosophie und Tugendlehre entwickelt er eine Pflichtenlehre, die vom Men-
schen als moralisches Subjekt ausgeht.13

Ähnlich wie seine beiden katholischen Mitstreiter Justus Lipsius (1547–1606)
und Guillaume du Vair (1556–1621)14 hat Charron im Kontext der Pflichtenkreis-
lehre ein politisches Ordnungskonzept entwickelt, das heteronome, religiös be-
gründete moralische Postulate verwirft, ohne allerdings die Beziehungen von Re-
ligion und Moral völlig aufzuheben.15 In seinem Buch Les trois véritez (Bordeaux
1594)16 bezog Charron noch gegen den Atheismus Stellung und betonte dem-
gegenüber, dass es eine Religion gebe „gegen Heiden und Juden, dass die christ-
liche die allein wahre sei, und gegen die Ketzer, dass es kein Heil geben könne

520

9 Vgl. zum Calvinismus Ch. Strohm, Calvinismus und Recht. Weltanschaulich-konfessionelle
Aspekte im Werk reformierter Juristen in der Frühen Neuzeit, Tübingen 2008, 1–13; H. J. Berman,
Recht und Revolution. Die Bildung der westlichen Rechtstradition. Aus dem Amerikanischen von
H. Vetter, Frankfurt a. M. 1995, 11f.
10 P. Charron, De la sagesse, livres trois, Bordeaux 1601; dt. Ausgabe: P. Charron, Die wahre Weis-
heit oder Sittenlehre des Weltbürgers, 2 Bde., München 1779.
11 Charron war Hofprediger am Hof von Margarete von Valois 1553–1615, der Königin von Frank-
reich und Navarra, die als Katholikin mit dem hugenottischen König Heinrich IV. von Navarra ver-
heiratet war.
12 Vgl. H. Denzer, Jean Bodin, in: H. Maier/H. Rausch/H. Denzer (Hrsg.), Klassiker des politi-
schen Denkens, Bd. 1, München 41972, 321–350.
13 Zu Charrons fideistisch-erkenntniskritischer Haltung im Sinne des Skeptizismus vgl. N. Stri-
cker, Die maskierte Theologie von Pierre Bayle, Berlin 2003, 25–30.
14 Vgl. zu ihnen G. Abel, Stoizismus und Frühe Neuzeit (s. Anm. 6), 67–113.
15 Vgl. F. Jodl, Geschichte der Ethik als philosophischer Wissenschaft, Bd. 1 (41930), (Nachdruck)
Stuttgart o. J., 189.
16 Die erste Auflage erfolgte bereits 1593, doch trug sie noch nicht den Namen ihres Verfassers;
vgl. M. Adam, Études sur Pierre Charron, Bordeaux 1991, 228–230.

Pflichtenkreise



außer der katholischen Kirche“17. Angesichts der Hugenottenkriege in Frank-
reich und beeindruckt vom Skeptizismus Michel de Montaignes vollzieht Char-
ron in seinem Hauptwerk De la sagesse (Bordeaux 1601) eine radikale Wende.
Vor dem Hintergrund seiner religiös-politischen Erfahrungen analysiert er die
konfessionellen Streitigkeiten, den engherzigen Dogmatismus und das mangel-
hafte Verständnis der Religionen für die praktischen Lebensaufgaben. Als Zeitge-
nosse und Augenzeuge der Religionskriege konstatiert er die Verwirrung der Ge-
wissen und des sittlichen Bewusstseins der Menschen.18

Er kritisiert die Religion nicht als solche, wohl aber unterzieht er das Verhält-
nis von Religion und Moral einer neuen Verhältnisbestimmung. Er kritisiert die
Tradition, wonach die theologische Dogmatik die Normen für die Lebensgestal-
tung vorgibt, und plädiert für eine „unter dem Leitfaden von Natur, Vernunft und
Willen stehende neue, lebens- und weltimmanente Moral neustoischen Charak-
ters“19. Dabei soll die Religion als solche keineswegs ausgeblendet werden. Die
Moral aber müsse von Fremdbestimmung frei sein und dürfe nur auf der Natur,
der Vernunft und dem Willen des menschlichen Individuums gründen.

In der Erstausgabe von De la sagesse schreibt er: „Ich will, dass man sittlich
sei, weil Natur und Vernunft (d. h. Gott) es fordern, die allgemeine Ordnung
und Einrichtung der Welt, von der das Individuum nur ein Bruchteil ist, es ver-
langen und man sich nicht anders verhalten kann, ohne gegen das eigene Sein,
die eigene Wohlfahrt und Bestimmung zu verstoßen; ich will, dass man sittlich
sei, werde daraus, was wolle. Ich will auch Frömmigkeit und Religion, aber nicht
um die Sittlichkeit im Menschen hervorzubringen, die mit und in ihm geboren
und von der Natur in ihn gepflanzt wird, sondern um ihr Vollendung und Krö-
nung zu verleihen. Sittlichkeit ist das erste, Religion erst das zweite; denn sie ist
etwas Angelerntes, vom Hörensagen an uns Kommendes, durch Offenbarung
und Unterricht Angeeignetes und kann daher jene nicht hervorbringen. Vielmehr
sollte die Religion eine Frucht der Sittlichkeit sein; denn diese ist das erste, dabei
älter und natürlicher; und es heißt alle Ordnung umkehren, wenn man die Sitt-
lichkeit der Religion folgen lässt und dienstbar macht.“20

521

17 P. Charron, Trois veritéz contre tous Athées, Idolatres, Juifs, Mahometans, hérétiques et schis-
matiques, Paris 1594.
18 Vgl. P. Charron, Weisheit (s. Anm. 10), II. Buch, 3. Kap.
19 Vgl. G. Abel, Stoizismus und Frühe Neuzeit (s. Anm. 6), 168, der treffend hinzufügt, dass Charron
damit den „Universalisierungsanspruch der Religionen in der Sagesse bestreitet“; doch gehe mit „Ver-
subjektivierung der Ethik“ zugleich eine Universalisierung seiner eigenen Ethik einher.
20 Zit. nach F. Jodl, Ethik (s. Anm. 15), 189. Der ins Deutsche übertragene Auszug stammt aus der
Erstausgabe von De la sagesse (1601, und nicht wie Jodl annimmt 1595). W. G. Tennemann, Pierre
Charron, in: Geschichte der Philosophie, Bd. 9, Leipzig 1814, 458–485, 458–460 spricht von einer
Rechtfertigung Charrons in seinem Hauptwerk, das in Teilen vor allem gegen die Jesuiten gerichtet
sei. Die Erstausgabe wurde zensuriert, schärfster Kritiker war François Garasse SJ in Veröffentlichun-

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



Abel bemerkt, dass Charrons Menschenbild „trotz aller menschlichen Unzu-
länglichkeiten“ optimistisch sei und erklärt dies mit dem Selbststand und der
Selbstsicherheit der Vernunftmoral und ihrem „Verzicht auf religiöse Abhängigkei-
ten“. Was diesen Optimismus begünstigt habe, sei wohl der Umstand, dass Char-
ron das „während der Renaissance verlorengegangene Dogma der Erbsünde“21

nicht kenne.
So plädiert Charron dafür, auf der Grundlage einer Vernunftmoral, näherhin

den Klugheitsregeln und der philosophischen Tugendlehre, ein neues politisches
Gemeinwesen aufzubauen. Dessen Recht und Ordnung sollten nicht mehr einsei-
tig von königlichen Erlassen, obrigkeitlichen Anordnungen und Geboten be-
stimmt sein, sondern vielmehr durch ein neues Verhältnis von Obrigkeit und Un-
tertanen geregelt werden.22 Die legitimen Ansprüche und Aufgaben des Staates
müssten folglich lebensweltlich sein und „in Hinsicht auf das Handlungsethos
der Betroffenen verwurzelt werden, die Herrschaftsordnung […] Sittlichkeitscha-
rakter haben“23. Die Ethik habe entsprechend „dem Erhalt des Politischen nicht
aufgrund ihrer umgreifenden und maßgebenden Verbindlichkeit, sondern auf-
grund ihrer möglichen Funktion innerhalb der Politik“ zu dienen: „Ethik geht
so in politische Moral über.“24

Da die Religionen infolge gegensätzlicher, einander ausschließender mora-
lischer Interpretationen als allgemeine sittliche Normierungsinstanzen zurück-
treten, blieb als Lösung faktisch nur der Gewissensentscheid des Einzelmen-
schen als moralisches Subjekt. Der Selbstbezug des Menschen war selbstredend
schon in der Theologie und Philosophie des Mittelalters ein bekanntes Phäno-
men (so etwa im Nominalismus Abaelards).25 Doch verändert sich die Pflichten-
hierarchie wesentlich, indem der Praxisbezug nunmehr zu einem Sozialbezug
führt, in dessen Mitte nicht mehr Gott, sondern der Mensch steht. An die oberste

522

gen 1624 und 1625. Gegen die Diffamierungen des Jesuiten wendet sich der Abt von Saint-Cyran, Jean
Duvergier de Hauranne in einer Publikation (1626). Er nimmt Charron in Schutz und verweist auf die
augustinischen Grundlagen seiner Lehre; vgl. N. Stricker, Die maskierte Theologie (s. Anm. 13), 28.
Erst die Edition De la sagesse von 1824 nahm die zensurierten Rechtfertigungen Charrons aus den frü-
heren Ausgaben wieder auf. Seither sind sie auch bekannt als Petit traité de la sagesse. Vgl. C. Gaiu, La
prudence de l’homme d’esprit. L’éthique de Pierre Charron, Bukarest 2010, 11.
21 G. Abel, Stoizismus und frühe Neuzeit (s. Anm. 6), 171; vgl. N. Stricker, Die maskierte Theo-
logie (s. Anm. 13), 29.
22 Vgl. P. Charron, Weisheit (s. Anm. 10), III. Buch, 16. Kap.
23 G. Abel, Stoizismus und Frühe Neuzeit (s. Anm. 6), 21.
24 G. Abel, Stoizismus und Frühe Neuzeit (s. Anm. 6), 81, zur neustoischen Ethik bei J. Lipsius,
G. du Vair und P. Charron unter Verweis auf Cicero: De officiis, III, u. a.
25 Vgl. J. Gründel, Die Lehre des Radulfus Ardens von den Verstandestugenden auf dem Hinter-
grund seiner Seelenlehre, München 1976, 176, 178, 186f., sowie den Beitrag 2.3 von St. Ernst in
diesem Band.

Pflichtenkreise



Stelle rückt für den Menschen daher die Pflicht gegenüber sich selbst, so dass
sich von ihr her alle weiteren sittlichen Handlungsfelder erschließen.

Die Religion als „Frucht der Sittlichkeit“ – und damit Gott und seine Vereh-
rungswürdigkeit – wird keineswegs ausgeschlossen, doch ist der Mensch, „von
Natur aus“ mit Vernunft und Willen ausgestattet, für sich und sein Handeln
selbst verantwortlich. Es sind die einzelnen Menschen, die das Gemeinwohl mit-
prägen, so dass in praktisch-ethischer Hinsicht die Religion der Ethik nachgeord-
net wird. Denn Gott ist, der Auffassung Charrons gemäß, im Alltag des Men-
schen keine direkt erfahrbare Größe.26

Mit dieser Form von Säkularisierung und Laisierung der praktischen Ethik
geht ein verändertes Bewusstsein bezüglich der Pflichten des Menschen gegen-
über dem Mitmenschen bzw. dem Nächsten einher. Der Pflichtenkanon sprengt
den Rahmen eines primär personalistisch geprägten Ethikkonzepts. Denn Pflich-
tenlehre und Pflichtenkanon weisen über den personalethischen Bezugsrahmen
Gott, Mensch, Mitmensch hinaus, indem mit der Ablösung der über Jahrhunderte
tradierten politisch-theologischen Begründung der von Gott kommenden Gewalt
gemäß dem Römerbrief des Apostels Paulus (Röm 13,1–7) nunmehr die Idee Ge-
stalt gewinnt, dass die Menschen selbst als Träger der Ordnung und – in Anleh-
nung an die im Ökonomischen verbreitete Vertragslehre – in bestimmter Weise
auch Mitgestalter der Ordnung des Gemeinwesens sind, an dessen Spitze traditi-
onsgemäß weiterhin der Monarch steht.

Allerdings ist dieser gemäß den frühneuzeitlichen Sozialtheorien dem Volke
nicht verantwortlich. Der frühneuzeitliche Absolutismus bleibt also noch der theo-
logischen Herrschaftsidee verbunden, gemäß der von Gott kommenden Gewalt.
Der Monarch ist in seinem sittlichen und rechtlichen Handeln lediglich Gott
verantwortlich – eine Idee, die nach frühneuzeitlicher Staats- und Rechtstheorie
nicht als Widerspruch zu vernunftrechtlichen Begründungen von Moral und Recht
verstanden wurde, da das positive Recht entsprechend der Subjektorientierung der
Person „aus dem ewigen natürlichen Gesetz eines jeden Gewissens“27 abgeleitet
wurde.

523

26 Vgl. F. Jodl, Ethik (s. Anm. 15), 185–190, zum Skeptizismus von Michel de Montaigne (Les Es-
sais, 3 Bde., Bordeaux 1580/1588, dt.: Gedanken und Meinungen über allerlei Gegenstände, 7 Bde.,
Wien 1793–1797), den Charron rezipiert hat; ferner G. Abel, Stoizismus und Frühe Neuzeit
(s. Anm. 6), 52f., 152–227, 303f.
27 E.-A. Seils, Die Staatslehre des Jesuiten Adam Contzen, Beichtvater Kurfürst Maximilian I. von
Bayern, Lübeck 1968, 128, unter Verweis auf die spätscholastische Staats- und Soziallehre von
F. Vitoria und F. Suarez, wobei die spanischen Theologen entschieden an der „Einheit zwischen
Religion, Ethik, Recht und Politik“ festhielten. Nach E. Reibstein, Johannes Althusius als Fortsetzer
der Schule von Salamanca, Karlsruhe 1955, 216f., vertreten die Franzosen Charron und Lipsius
schon das Prinzip der Trennung von Recht und Moral. Der Widerspruch zwischen absolutistisch-
monarchischer Entscheidung und individuell-moralischem Habitus werde von ihnen jedoch noch

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



In seinem Lehrbuch Politicorum sive civilis (1589) hat Lipsius28 den Gedanken
der Toleranz verfochten, die gegen den konfessionellen Fanatismus eine neutra-
lisierende Tendenz erzeugen sollte.29 Bei Pierre Charron wird der dritte Pflichten-
kreis, das Verhältnis des Menschen zu den Mitmenschen, mit verschiedenen Be-
griffen belegt. Er differenziert infolge der Ausdehnung der Pflichten gegenüber
dem Nächsten und der Unterscheidung zwischen moralischen und rechtlichen
Pflichten die Bezeichnung „Pflichten gegenüber dem Mitmenschen“, indem er
nun von „Mitmensch und äußerer Wirklichkeit“ spricht. Damit meint Charron
die diversen lebenspraktischen Dimensionen mitmenschlich-sozialer Bezüge,
die das personalethische Beziehungsgefüge (Mensch–Mitmensch) übersteigen
und auf den rechtlich-institutionellen Rahmen, eben die „äußere[] Wirklichkeit“
verweisen. Entsprechend unterscheidet er moralische Pflichten und rechtliche
Pflichten und ebenso – wie später auch Pufendorf – zwischen staatlichem und
zivilem Recht, ohne dies allerdings systematisch näher zu entfalten.30

3.4.3 Hugo Grotius

Die Entwicklung einer gemeinwohlverträglichen Ordnung für die in verschie-
dene Religionsparteien gespaltene Christenheit wird in der Folgezeit vor allem
von protestantischen politischen Denkern und Rechtsphilosophen weiterge-
führt.31 Es gehört zu den Leistungen des Hugo Grotius (1583–1645), dass er mit
seiner Schrift De iure belli ac pacis (1625) das Naturrecht als selbstständige wis-
senschaftliche Disziplin zu etablieren vermochte. Grotius hat „den Rechtsgedan-
ken geistig verselbständigt und in den Mittelpunkt der Rechtslehre gestellt.“32

Nach seiner Auffassung krankte der Rechtsbegriff vor ihm an demselben Fehler
wie die ganze Weltanschauung, nämlich an dem Dualismus zwischen Natur und
Geist, zwischen Diesseits und Jenseits.33 Die wissenschaftliche Betrachtung aber,
so befand er, verlange demgegenüber einen einheitlichen Grundbegriff. Diesen

524

nicht thematisiert. In den Fürstenspiegeln, so Reibstein, ebd., 129, werde weiterhin im Sinne der
Tugend der politischen Klugheit auf die „Verpflichtung des Fürsten“ verwiesen, keine Entscheidung
ohne gründliche Beratung zu fällen.
28 J. Lipsius, Politicorum sive civilis Doctrinae libri six, Frankfurt a. M. 1589.
29 Vgl. E.-A. Seils, Staatslehre (s. Anm. 27), 127.
30 P. Charron, Weisheit (s. Anm. 10), III. Buch, Kap. 5f.; vgl. G. Abel, Stoizismus und Frühe Neu-
zeit (s. Anm. 6), 4, 45, 213. – Zur Struktur und den Eigenarten der Bereichsethiken vgl. den Beitrag
4.2 von L. Honnefelder in diesem Band.
31 Vgl. Ch. Strohm, Calvinismus und Recht (s. Anm. 9), 1–13.
32 Vgl. E. Wolf, Große Rechtsdenker der deutschen Geistesgeschichte, Tübingen 1944, 232, zit.
nach G. Hammerstein, Die Entwicklung des Naturrechtsgedankens in der katholischen Rechtsphi-
losophie des 19. Jahrhunderts, jur. Diss. Freiburg i. Br.1950, 15.
33 Vgl. A. M. Weiß, Apologie des Christentums, Bd. 4, Freiburg i. Br. 1896, 182.

Pflichtenkreise



findet er im Begriff der Natur. Ein göttliches Recht „als obersten Charakter aller
irdisch-menschlichen Lebensverhältnisse“ erkennt er nicht an, sondern nur ein
„Recht, das sich selbst als göttlich, weil vernünftig versteht“.34 Grotius begründet
den Pflichtbegriff naturrechtlich,35 insofern er die allgemeinen Grundsätze der
Sittlichkeit als jedem Menschen aufgrund seiner Menschennatur zugänglich
sieht. Theologisch-offenbarungsmäßige Normen scheiden für ihn als Legitimati-
onsquelle vernunftmäßiger Einsichten und naturrechtlicher Ordnungsgrund-
sätze aus.

Die Prinzipien der Sittlichkeit und des Rechts gelten für ihn unabhängig von
religiös begründeten Pflichtnormen. Er gelangt so zu seiner berühmten Formel,
wonach das Recht der Natur auch gelte, „wenn es Gott nicht gäbe“ („etsi Deus
non daretur“).36 Grotius legt im Vorwort zu seiner Natur- und Völkerrechtslehre
dar, welche Pflichten für den Menschen als von Gott geschaffenem Vernunft-
wesen entstehen. Der Mensch muss gemäß dem „Recht der Natur, nämlich der
menschlichen“, seiner Einsicht folgen und das tun, „was für richtig erkannt
wird, und sich dabei weder durch die Furcht noch durch die Lockungen einer
gegenwärtigen Lust irreleiten, noch von leidenschaftlichen Erregungen hinreißen
[…] lassen.“ Im Hinblick auf die Verpflichtung des Menschen zum Nächsten
bzw. zur Gemeinschaft gelte „die kluge Verteilung dessen, was jedem einzelnen
und der Gemeinschaft zuzuteilen ist […], je nach den Umständen und der Natur
der Sache“.

525

34 Vgl. E. Wolf, Rechtsdenker (s. Anm. 32), 233.
35 Vgl. H. Grotius, De jure belli ac pacis. Libri tres (11625), hrsg. von W. Schätzel; dt. Übersetzung:
Drei Bücher vom Recht des Krieges und des Friedens, (Paris 1625), Tübingen 1950, 33; vgl. W. Kers-
ting, Pflicht, in: HWP, Bd. 7, 405–433, 410. – Die wohl erste systematisch entwickelte profane neu-
zeitliche Naturrechtslehre entfaltet der Vitoria-Schüler und weltliche Jurist Fernando Vázquez
(1512–1569), in seinem Hauptwerk Controversiae illustres (11559), Venedig 1564. Aufgrund seiner
systematischen Unterscheidung von Ethik und Recht und der rein vernunftrechtlichen Begründun-
gen seiner Naturrechts- und Staatslehre ist Fernando Vázquez, anders als Gabriel Vázquez SJ
(1549–1604), mit dem er häufig verwechselt wird, nicht der Schule von Salamanca und der Spät-
scholastik zuzurechnen. Vgl. E. Reibstein, Die Anfänge des neueren Natur- und Völkerrechts, Bern
1949, 19–27; ders., Volkssouveränität und Freiheitsrechte. Texte und Studien zur politischen Theo-
rie des 14. –18. Jahrhunderts, hrsg. von C. Schott, 2 Bde., Freiburg i. Br. 1972, 110–115, 163–165;
ders., Völkerrecht. Eine Geschichte seiner Ideen in Lehre und Praxis. Von der Antike bis zur Aufklä-
rung, Freiburg i. Br. 1957, 289–310.
36 H. Grotius, Drei Bücher vom Recht (s. Anm. 35), 33. Mit seinem nominalistischen Vernunftar-
gument nimmt Grotius bezüglich der Antinomie zwischen Willen und Vernunft zugunsten der letz-
teren Partei; vgl. H. Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, Göttingen 41962, 127. Das Ar-
gument geht zurück auf Gregor von Rimini (1300–1358); vgl. I. Mandrella, Die Autarkie des
mittelalterlichen Naturrechts als Vernunftrecht: Gregor von Rimini und das etiamsi Deus non dare-
tur-Argument, in: J. A. Aertsen/M. Pickavé (Hrsg.), „Herbst des Mittelalters?“, Berlin 2004,
265–276; W. Kersting, Pflicht (s. Anm. 35), 408f.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



Hinsichtlich des Verpflichtungsgrads der ethischen Normen unterscheidet
Grotius zwischen den sittlichen Pflichten und den Rechtspflichten. Angesichts
des stärkeren Verpflichtungscharakters des Rechts, das heißt für ihn „des ei-
gentlichen Rechts im strengen Sinne“, sei eben das (strenge) Recht „ganz ande-
rer Natur“ als die bloß sittlichen Pflichten. Mit dieser Unterscheidung spielt
Grotius offenbar auf eine bestimmte Naturrechtstradition an (wohl vor allem
die der spanischen Barockscholastiker Francisco Vitoria, Francisco Suarez
u. a.), die die Rechtsbildung nicht im Sinne einer Dezision gemäß öffentlich-
rechtlicher Inkraftsetzung, sondern vielmehr als Ableitung (Deduktion) von
Rechtssätzen aus obergeleiteten Naturrechtssätzen verstehen und diese als all-
gemein verpflichtendes Recht qualifizieren. Grotius gibt damit indirekt zu er-
kennen, dass er auch andere Formen der Rechtschöpfung und Rechtsfortbil-
dung kennt, ohne dass er allerdings das Verhältnis von Naturrecht und
positivem Recht näher konkretisiert. Damit bleibt er hinter der Rechtstheorie
Charrons zurück und gibt zu erkennen, dass er noch „ganz der scholastischen
Tradition verhaftet“37 bleibt. Neben dem Naturrecht kennt Grotius noch eine
weitere Rechtsquelle, die für uns „als Christen“ Geltung beanspruche. Diese
Rechtsquelle ist das „dem freien Willen Gottes“ entstammende Gebot, ihm
Gehorsam zu leisten, was „uns die Vernunft unverbrüchlich“ gebiete. Gott ge-
horchen bedeutet demnach, dass der Mensch gemäß seiner gottgewollten natu-
ralen Ausstattung sittlich handelt in Übereinstimmung mit seiner ihm eingestif-
teten Vernunftnatur.

Zusammengefasst heißt dies: Grotius geht mit seiner Naturrechtsinterpreta-
tion einen gewaltigen Schritt nach vorn, indem er in den Bahnen der Scholastiker
den Vernunftcharakter des Naturrechts betont. Doch bleibt er auf halbem Wege
stehen, wenn er das Recht nicht als einen Willensentschluss, sondern als natur-
rechtliche Deduktion versteht. Damit aber verkennt er, dass das Recht des Ge-
meinwesens als von Menschen geschaffene Ordnung keine natürlichen oder na-
turrechtlichen Satzungen, sondern vielmehr Artefakte sind, d. h. menschlichem
Willensentschluss entstammen.38

526

37 H. Welzel, Naturrecht (s. Anm. 36), 127; E. Reibstein, Die Anfänge (s. Anm. 35), 9–18.
38 W. Korff, Theologische Ethik, Freiburg i. Br. 1974, 14f., betont, dass die Moral „ein Kunstpro-
dukt der menschlichen Vernunft, erdacht und durchgesetzt von Menschen für Menschen“, und
kein „unmittelbares Naturgewächs“ sei. Vgl. kritisch hierzu J. Höffner, Christliche Gesellschafts-
lehre, Kevelaer 1997, 61f., und (ohne Namensnennung des Autors) J. Ratzinger, Weihnachtsrund-
brief des Erzbischofs von München und Freising 1980, 21f.

Pflichtenkreise



3.4.4 Thomas Hobbes

Was Thomas Hobbes (1588–1679) mit Hugo Grotius verbindet, ist die Gleich-
gerichtetheit, mit der beide Denker sich bemühen, ihre jeweilige Rechtslehre
auf den Grundsätzen einer rationalistischen Naturrechtslehre zu errichten.
Beide stimmen auch darin überein, dass sie sich mit ihren Ideen von theo-
logisch-ethischen Normen lösen und eine eigenständige politische und Rechts-
theorie entwickeln. Hobbes vertritt seine Staats- und Rechtslehre jedoch
wesentlich konsequenter als Grotius, indem er mithilfe des an naturwissen-
schaftlich-mechanistischen Theorien orientierten neuen individualistischen Na-
turrechts39 zugleich an den Erfahrungen des „Menschen im Alltagsleben und
im Gespräch“40 anknüpft. So ist das hobbessche Naturrecht naturalistisch und
individualistisch zugleich, so dass sein Hauptwerk Leviathan41 körperhaft-sys-
temische Strukturen ebenso wie personal-ethische Elemente aufweist. Hobbes
achtet darauf, dass theologische Normen und Gedanken, die er den religiös-
kulturellen Bedingungen seiner Zeit gemäß nicht ganz außer Acht lassen kann,
keine mit dem säkularen Gemeinwesen unvereinbare Bindewirkungen erzielen.

Göttlichen Gesetzen im Sinne glaubensmäßiger Offenbarung, so lautet denn
eine seiner Ausgangsthesen, ist kein staatsrechtlich verordneter Gehorsam ent-
gegen zu bringen. Denn die bürgerlichen Gesetze beruhen ebenso wie das Ge-
meinwesen nicht auf offenbarungstheologischen Gesetzen, sondern auf reinen
Vernunftgründen. Da von Natur aus kein Mensch der Gewalt eines anderen un-
terworfen ist, intendierte die menschliche Vernunft zwangsläufig die Rechtfer-
tigung von Herrschaft und Ordnung durch Vereinbarung. Hobbes geht dabei
von einem fiktiven Unterwerfungs- und Staatsvertrag zugunsten des Souveräns
aus.42 Zwar entwickelte schon die Scholastik mit der These vom Volke als dem
ursprünglichen Träger der Gewalt eine vertragsähnliche Vorstellung der Mitwir-
kung vom Volke, doch war sie noch im historischen Rechtsdenken verhaftet.43

Da der Mensch in bereits bestehende Ordnungen eingebunden ist, ist es von der

527

39 Vgl. A. Baruzzi, Mensch und Maschine. Das Denken sub specie machinae, München 1973;
ders., Das europäische „Menschenbild“ und das Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland,
Freiburg i. Br. 1979, 11f.
40 L. Strauss, The Political Philosophy of Hobbes. Its Basis and its Genesis, Chicago 1963, X, zit.
nach I. Fetscher, Einleitung, in: Th. Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchli-
chen und bürgerlichen Staates (engl. 11651), hrsg. von I. Fetscher, übers. von W. Euchner, Frankfurt
a. M. 1984, XVIII.
41 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40).
42 Vgl I. Fetscher, Einleitung (s. Anm. 40), XXVI.
43 Zum historischen Rechtsdenken von Edmund Burke u. a. vgl. R. Uertz, Vom Gottesrecht zum
Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der Französischen Revolution
bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789–1965), Paderborn 2005, 57–69, 202–214, 397f.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



spätscholastischen Doktrin her nicht möglich, die Ordnung des Gemeinwesens
als artifizielles Gebilde zu begreifen44 und mittels vertraglicher Übereinkünfte
neue Ordnungen zu kreieren.45

Hobbes jedenfalls geht davon aus, dass gemäß den individualistisch-natur-
rechtlichen Grundprämissen die Ordnung des Gemeinwesens wesentlich auf
Konsens beruht und ihre Strukturen Produkte willentlicher Handlungen sind.
Durch die Unterwerfung des Volkes unter die Gesetze aufgrund des Gesell-
schafts- und Herrschaftsvertrags sind die Bürger zum Gehorsam gegenüber dem
Souverän verpflichtet. Doch gehört zur völligen Kenntnis der bürgerlichen
Pflichten im Gemeinwesen auch die Kenntnis der göttlichen Gesetze. Denn
ohne diese wisse niemand, „ob ein an ihn gerichteter Befehl der bürgerlichen Ge-
walt dem göttlichen Gesetz widerspricht oder nicht, und so verstoßen wir entwe-
der durch zu großen bürgerlichen Gehorsam gegen die göttliche Majestät, oder
übertreten aus Furcht, gegen Gott zu verstoßen, die Befehle des Staates“46.

Ähnlich wie Grotius versteht Hobbes die Unterwerfung unter die Gebote Got-
tes als Akt der Vernunft. Allerdings trifft Hobbes dann doch Vorkehrungen, um
zu verhindern, „dass diese Unterwerfung unter Gottes Gebote (Gesetze) von
Menschen wirksam ins Feld geführt werden kann“47. Der Einzelne übereignet
sich „unwiderruflich und endgültig an den Herrscher; aber dieser Herrscher, auf
den Hobbes alle Prädikate göttlicher Machtvollkommenheit häuft, hat teil nicht
nur an der Omnipotenz, sondern auch an der Gerechtigkeit Gottes. Indem Hob-
bes Qualitäten Gottes auf den Herrscher überträgt, verfolgt er die Absicht, das
Herrscherrecht […] von jeder Willkürherrschaft abzuheben.“48

Hobbes schreibt den Gesetzen im Rahmen der Eingrenzung und Neutralisie-
rung theologischer und biblischer Normen im Gemeinwesen eine dreifache Wirk-
weise zu: Gesetze können zum einen durch die Vorschriften der natürlichen Ver-

528

44 Vgl. zur Kontroverse zwischen Thomas Hobbes und Kardinal Robertus Bellarmin F. X. Arnold,
Die Staatslehre des Kardinal Bellarmin. Ein Beitrag zur Rechts- und Staatsphilosophie des konfes-
sionellen Zeitalters, München 1932; R. Uertz, Vom Gottesrecht (s. Anm. 43), 249f.
45 P. Graf Kielmansegg, Volkssouveränität. Eine Untersuchung der Bedingungen demokratischer
Legitimität, Stuttgart 1994, 76f., bemerkt zum scholastischen Legitimitätsverständnis, näherhin der
spätscholastischen Theorie, dass die sog. scholastische Volkssouveränitätsthese, die von einer –
nicht näher qualifizierten – Mitwirkung des „Volkes“ ausging, bereits das „Schema[] für das neu-
zeitliche Legitimitätsdenken“ vorbereitet und „Herrschaftsstrukturen prinzipiell als machbar“ er-
kannt hat, doch andererseits der überlieferten Vorstellung treu blieb, „dass der Mensch in vorgege-
bene Ordnungen hineingebunden“ sei – eine Vorstellung, die in der neuscholastischen Individual-
und Sozialethik des kirchlichen Lehramtes bis in die frühen 1960er Jahre vertreten wurde.
46 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 31, 271.
47 I. Fetscher, Einleitung (s. Anm. 40), XXVI.
48 H. Maier, Hobbes, in: H. Maier/H. Rausch/H. Denzer (Hrsg.), Klassiker des politischen Den-
kens, Bd. 1, München 41972, 351–375, 364.

Pflichtenkreise



nunft, ferner durch Offenbarung sowie schließlich durch das Prophetische wir-
ken.49 Da die Gehorsamspflicht der Bürger gegenüber dem Souverän allein auf
vernunftrechtlich begründeten Gesetzen beruhe, scheiden offenbarungstheologi-
sche Begründungen von Geboten und Verboten aus.

Dabei wird ein Zusammenhang angenommen zwischen dem Glauben des
Menschen an die Allmacht Gottes und der allgemein erfahrbaren Macht, die aus
der „überragenden Stellung oder Gewalt von Natur über alle Menschen“ resul-
tiert. Das „Königreich über die Menschen und das Recht, sie nach seinem Belie-
ben heimzusuchen“, das „Gott dem Allmächtigen“ „von Natur aus“ zustehe,50

sollen über die sozialpsychologisch-ziviltheologischen Wirkweisen hinaus je-
doch keinen weiteren Einfluss auf das Gemeinwesen haben.

Die Herrschaft über die Menschen sieht Hobbes allein in der Allmacht Gottes
begründet. Aber das Instrument, mittels dessen Gott regiert, ist die menschliche
Vernunftnatur. Diese sieht er als naturwüchsiges Phänomen, das in Gottes
Schöpfung angelegt ist. Daraus, so betont er, resultiere aber keine Verpflichtung
des Menschen gegenüber Gott. Ihm gegenüber sei auch keine Dankbarkeit zu er-
bringen, sondern lediglich Ehrerbietung. Die Ehre sieht Hobbes als wichtiges Mo-
tiv der Anerkennung und Respektierung der Oberherrschaft Gottes über die
menschlichen Kreaturen, an der der Monarch partizipiert.51

Zu den Obliegenheiten des Menschen im Gemeinwesen zählt vor allem die
„Kenntnis der bürgerlichen Pflichten“. Das heißt, dass „die Untertanen ihren
Souveränen schlechthin Gehorsam schulden in allen Dingen, in denen ihr Gehor-
sam nicht den göttlichen Gesetzen widerspricht“. Zu den „göttlichen Gesetzen
oder Vorschriften der natürlichen Vernunft“ gehören neben der Gott zu erbrin-
genden Ehre vor allem die „gegenseitigen natürlichen Pflichten der Menschen
[…], die unserem göttlichen Souverän von Natur aus“ geschuldet sind.52 Im We-
sentlichen stimmen diese zwischenmenschlichen Pflichten mit den Tugenden
der „Billigkeit, Gerechtigkeit, Dankbarkeit, Demut“ und den „übrigen mora-
lischen Tugenden“ überein.53 „Von unten her begrenzt Hobbes die Staats- und
Herrschermacht, nämlich durch die in der Individualnatur wurzelnden natürli-
chen Rechte des Menschen.“54 Er verliert sein Recht auf Gehorsam, sobald er die-
ser Grundverpflichtung nicht mehr gerecht wird. Insofern gibt es bei Hobbes
durchaus ein Widerstandsrecht, das allerdings aus der „vor-bürgerlichen Sphäre
des Naturzustands stammt“.

529

49 Vgl. Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 41), Kap. 32.285.
50 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 31, 271.
51 Vgl. Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 31, 274f.
52 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 31, 274.
53 Vgl. Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 14f., 99–122.
54 H. Maier, Hobbes (s. Anm. 48), 365.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



In seiner Rechtslehre unterscheidet Hobbes streng zwischen dem positiven
Recht des Staates sowie dem Gewissen und Bekenntnis des einzelnen Bürgers.
Diese Trennung zwischen Recht und Moral ist der möglichst weitgehenden Neu-
tralisierung von christlichen Offenbarungsnormen, Dogmen und Glaubenssätzen
im politischen Gemeinwesen geschuldet. Auf diese Weise sollen Streitigkeiten,
Konflikte und Kämpfe um theologische Normen und Wahrheitsansprüche und
ihr Übergreifen auf das bürgerliche Gemeinwesen vermieden werden. Der Aus-
weg aus der fatalen Situation von Glaubenskriegen, Not, Elend und dem Zusam-
menbruch von Ordnung und Sicherheit des Gemeinwesens kann demzufolge nur
ein starker Staat sein, der souverän über den Religionsparteien, Ständen und In-
teressengruppen steht und das Recht nur nach Vernunftkriterien bildet.55 Auch
den alttestamentlichen Normen, Gesetzen und Geboten einschließlich Dekalog
bestreitet Hobbes offenbarungstheologische Geltungsgründe, auch was den
Bund des Volkes Israel mit Gott betrifft. Den Bundesgedanken qualifiziert Hob-
bes als eine vertragsähnliche Bindung, der eben das Volk Israel zugestimmt ha-
be. Und deshalb, so konzediert er, „kann niemand auf Grund der natürlichen
Vernunft unfehlbar wissen, dass einem anderen auf übernatürliche Weise Gottes
Wille offenbart worden war, sondern es gibt nur den Glauben daran, der, je nach-
dem, ob die Anzeichen stärker oder schwächer erscheinen, bei jedem mehr oder
weniger stark ist.“56

Hobbes’ Staats- und Rechtstheorie ist ein höchst ambivalentes Konstrukt. Die
Sicherung der individuellen Religions- und Gewissensfreiheit ist das eine Ord-
nungselement, die Akzeptanz der Gehorsamspflicht gegenüber dem Souverän,
zu der die Bürger sich vertraglich verpflichtet haben, das andere. Folglich zieht

530

55 In der Ersetzung des Dualismus von Kirche und staatlicher Gewaltenordnung gemäß der aus
der Scholastik entwickelten Zwei-Gewalten-Lehre des Kardinals Robert Bellarmin durch einen
neuartigen Dualismus von äußerer und innerer Gesetzeskonformität mit privatem Glaubens-
und Gewissensvorbehalt sieht C. Schmitt, Die vollendete Reformation, in: Der Staat 4 (1965),
64f., die Antithese des Leviathan zum römisch-kirchlichen Ordnungsdenken und Entscheidungs-
monopol und qualifiziert sie als „Ausdruck vollendeter Reformation“. Die lat. Ausgabe des Kap.
26: Von den bürgerlichen Gesetzen, enthält den zusätzlichen Satz: „Denn das Naturgesetz, wel-
ches auch göttlichen Ursprungs ist, will, dass wir dem Staate in allem Gehorsam leisten, nicht
aber, dass wir demselben in allem glauben sollen“; zit. nach Leviathan, (s. Anm. 40), 219. Zur
Kontroverse Bellarmin – Hobbes bezüglich der potestas indirecta vgl. R. Uertz, Vom Gottesrecht
(s. Anm. 43), 266f.
56 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 26, 219. Die lat. Fassung des Leviathan, (s. Anm. 40),
26. Kap., 219, enthält den Zusatz: „Seitdem uns Christen Gottes Gesetze bekanntgemacht worden
sind, haben die Wunder aufgehört; und Wunder jemandem auf sein Wort zu glauben, sind wir nicht
verpflichtet.“ Vgl. hierzu R. L. Fetz/R. Hagenbüchle/P. Schulz (Hrsg.), Geschichte und Vor-
geschichte der modernen Subjektivität, 2. Bde., Berlin 1998. Zur neuzeitlichen Subjektivität vgl.
G. K. Becker, Neuzeitliche Subjektivität und Religiosität. Die religionsphilosophische Bedeutung
von Heraufkunft und Wesen der Neuzeit im Denken von Ernst Troeltsch, Regensburg 1982.

Pflichtenkreise



der Herrschaftsvertrag die radikale Trennung von Moral und Recht nach sich. Da-
bei wird strikt unterschieden zwischen innerer, moralischer und äußerer, recht-
licher Gesetzeskonformität. So wird der Religion und dem christlichen Glauben
der öffentliche Anspruch genommen und dieser ganz in den Privatbereich bzw.
das individuelle Gewissen verwiesen. Der religiöse Grundkonsens der Öffentlich-
keit wird reduziert auf den einzigen Bekenntnissatz, der allen christlichen Kir-
chen, Religionsgemeinschaften und Glaubensrichtungen gemeinsam ist. Dieser
ist der „Glaubensartikel […] Jesus ist der Christus“57.

Um der inneren Sicherheit des Gemeinwesens willen muss der Staat vor allem
als Friedens- und Ordnungsmacht fungieren und damit das Letztentscheidungs-
recht besitzen.58 Religiös begründete moralische Normen und Wahrheitsansprü-
che werden angesichts der kontroversen Interpretationen der Religionsgemein-
schaften und der daraus entstehenden Gefahren für das Gemeinwesen aus dem
öffentlich-rechtlichen Procedere eliminiert, das Recht wird von der Moral ge-
trennt. Die Lenkungs-, Kontroll- und Entscheidungsbefugnisse obliegen allein
dem Souverän als Inhaber der höchsten Gewalt im Staate, wobei der Souverän
ein Monarch oder ein Gremium sein kann. Die Auslegung der natürlichen Gesetze
hänge im Staat nicht von den Büchern der Moralphilosophen ab, da ohne staatli-
che Autorität keine Gesetze gemacht werden könnten. Es gelte diesbezüglich der
rechtsdogmatische Grundsatz: „Auctoritas, non veritas facit legem.“59 Hobbes er-
kennt zugleich den individuellen Gewissensvorbehalt an. Dass das positive Recht
eben keine Rücksicht auf theologisch-kirchliche Normen nehmen kann, liegt darin
begründet, dass religiös-geistlicher und politischer Bereich sich „nicht gegen-
ständlich voneinander trennen lassen, vielmehr durch eine Zweckorientierung be-
stimmt sind, so dass eine bestimmte Sache (Handeln, Tun) zugleich einen geist-
lichen und weltlichen Aspekt haben kann und vielfach hat“60. Folglich muss der

531

57 Th. Hobbes, Leviathan (s. Anm. 40), Kap. 42, 383.
58 C. Schmitt, Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehlschlag eines
politischen Symbols, Köln 1982, 86f., charakterisiert die Unterscheidung zwischen äußerer Geset-
zeskonformität und innerer, privater Gedanken- und Glaubensfreiheit, als „den Todeskeim“ des
mächtigen Leviathan, „die große Einbruchstelle des modernen Liberalismus, von der aus das gan-
ze, von Hobbes aufgestellte und gemeinte Verhältnis von äußerlich und innerlich, öffentlich und
privat, in sein Gegenteil verkehrt werden konnte“.
59 Dt.: Die Autorität, nicht die Wahrheit schafft das Recht. – Das lateinische Zitat entstammt der
Ausgabe: Th. Hobbes, Leviathan, sive de materia, forma et potestate civitas ecclesiasticae et civilis
(11668), London 1676, 133. In der englischen Ausgabe und der deutschen Übersetzung des Leviat-
han (s. Anm. 40), Kap. 26, 212, ist dieser Sachverhalt weniger pointiert formuliert.
60 E.-W. Böckenförde, Staat–Gesellschaft–Kirche, in: F. Böckle u. a. (Hsrg.), Christlicher Glaube in
moderner Gesellschaft, Bd. 15, Freiburg i. Br. 1982, 5–120, 19; E.-W. Böckenförde, Die Entstehung
des Staates als Vorgang der Säkularisation, in: ders., Recht, Staat, Freiheit: Studien zur Rechtsphi-
losophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, Frankfurt a. M. 2006, 92–114.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



Staat die Letztentscheidung haben, was zwangsläufig die Trennung von Religion
und Politik sowie von Ethik und Recht nach sich zieht.

Zweifellos ist die Feststellung von Hermann Lübbe zutreffend, dass die gemäß
der Frühaufklärung praktizierten Toleranzformen – so etwa auch bei John
Locke61 – noch kein Recht auf Religionsfreiheit beinhalten.62 Das Modell Hobbes’
impliziert aber prinzipiell bereits das Konzept für das moderne Staatsrecht und Re-
ligionsverfassungsrecht mit ihrer systematischen Unterscheidung von Religion
und Politik, Recht und Moral sowie Staat und Gesellschaft. Dies ermöglichte zu-
gleich auch, durch entsprechende Modifizierungen und kompatible Ergänzungen
die Weiterentwicklung zur Gewaltenteilung sowie zum liberalen demokratischen
Rechts- und Verfassungsstaat auf der Basis von individuellen Grundrechten voran-
zutreiben.63 Denn durch die Unterscheidung von äußerer rechtlicher und innerer
religiös-moralischer Gesetzeskonformität und dem damit verbundenen privaten
Glaubens- und Gewissensvorbehalt ist im Keim schon die liberal-rechtsstaatliche
Ordnungsidee angelegt.

3.4.5 Samuel Pufendorf

Wie Thomas Hobbes geht auch Samuel Pufendorf (1632–1694) davon aus, dass nur
die Vernunft als Erkenntnisprinzip von Ethik und Recht fungieren solle, so dass sich
religiös begründete ethische Normen vor dem Maßstab der Vernunft rechtfertigen
müssen.64 Doch zeigen sich bei Pufendorf beträchtliche Ambivalenzen, die aus sei-
ner spezifischen Verhältnisbestimmung von Moraltheologie und philosophischer
Ethik herrühren und die zwangsläufig auch seine Pflichtenlehre tangieren.65

In seinen Elementorum iurisprudentiae universalis, libri duo (1660) ent-
wickelt er deduktiv sein naturrechtliches Begriffsgebäude. Die moralischen
Handlungen werden aus der Willensfreiheit des Menschen gefolgert. Die Theorie
der Willensfreiheit ist untergliedert nach Prinzipien, Beschaffenheit und Wirkun-

532

61 Vgl. zum historischen Kontext die Einleitung von J. Ebbinghaus, J. Locke, Ein Brief über Tole-
ranz: englisch – deutsch. Übersetzt eingeleitet und erläutert von J. Ebbinghaus, Hamburg 21966,
XIII–LXIV; W. Baumgartner, Naturrecht und Toleranz, Würzburg 1969; H. Lutz (Hrsg.), Zur Ge-
schichte der Toleranz und Religionsfreiheit, Darmstadt 1977.
62 Vgl. H. Lübbe, Religion nach der Aufklärung, München 32004, 80f.
63 J. Höffner, Gesellschaftslehre (s. Anm. 38), 60f., behauptet die Unvereinbarkeit der hobbes-
schen Lehre mit der „abendländischen Sozialphilosophie“. J. Isensee, Staat (I–VII), in: StL, Bd. 5,
133–157, 142, dagegen bemerkt: „Der Weg von Thomas zu I. Kant und den Menschenrechtsdekla-
rationen führt notwendig über J. Bodin und Hobbes, nicht aber an ihnen vorbei.“
64 Vgl. F. Jodl, Ethik (s. Anm. 15), 283, der sich hierbei auf die Neuere Philosophie bzw. Natur-
rechtslehre am Beispiel von John Locke bezieht.
65 Vgl. H. Ottmann, Pufendorf, in: ders., Geschichte des politischen Denkens, Bd. 3/1, Stuttgart
405–411, zu Ch. Thomasius (1655–1728) und Ch. Wolff (1679–1754) ebd., 411–420, 420–427.

Pflichtenkreise



gen. Die wichtigsten moralischen Grundbegriffe sind: Person, Stand, Titel,
Macht, Recht, Würde, Preis, Verpflichtung, Gesetz, Qualität, Quantität, Verdienst
und Schmach. Doch steht dieses Begriffsgebäude in keinem direkten Zusammen-
hang mit der Naturrechtslehre, die Pufendorf in seinem Hauptwerk De iure na-
turae et gentium (1672) entwickelt.66 Auf anthropologischer Grundlage legt er
dort seine Naturrechtsethik sowie seine Gesellschafts-, Staats- und Rechtsphi-
losophie dar. In De iure naturae dagegen stellt Pufendorf nur zwei Kategorien
seiner Pflichtenlehre vor, nämlich die Pflichten des Menschen gegen sich und ge-
gen andere.67

Dagegen enthält sein ein Jahr später veröffentlichtes Buch De officio hominis
et civis secundum legem naturalem (1673)68 zudem auch Pflichten des Menschen
gegenüber Gott. Wohl ist die jüngere Schrift (1673) eine Zusammenfassung der
umfangreicheren Schrift von 1672, vor allem aber ist sie eine in religiös-politi-
scher und pädagogischer Absicht verfasste Lehrschrift,69 die offenbar einer pro-
testantisch-bibelgläubigen Leserschaft gewidmet ist. So fließen etwa in den Kapi-
teln „Über das Naturrecht“ und „Über die Pflicht des Menschen gegen Gott“
schöpfungs- und offenbarungstheologische Normen ein, die zu naturrechtlichen
Intentionen im Widerspruch stehen. Das Nebeneinander von naturrechtlichen
und theologischen Aussagen soll wohl die rationalistische Schärfe der Schrift
mindern und die philosophisch-anthropologischen Begründungen auch ortho-
doxen Gläubigen akzeptabel erscheinen lassen. Insofern könnte man die schöp-
fungstheologischen Gedanken auch als „natürliche Religion“ qualifizieren.70

Pufendorf setzt wie die ihm folgenden Christian Thomasius und Christian
Wolff71 mit der Naturrechtstheorie bei den Pflichten an, wobei er vom Vertrags-

533

66 S. Pufendorf, De iure naturae et gentium, libri octo, 2 Bde., London 1672. Frankfurt a. M./Leip-
zig 1744; vgl. H. Denzer, Moralphilosophie und Naturrecht bei Samuel Pufendorf, München 1972;
E. Reibstein, Die Anfänge (s. Anm. 35), 23.
67 S. Pufendorf, De iure naturae (s. Anm. 66), II, 3–5; III, 1–3; vgl. H. Ottmann, Pufendorf
(s. Anm. 65), 407.
68 S. Pufendorf, De officio hominis et civis secundem legem naturalem (lat. 11673), dt.: Über die
Pflicht des Menschen und des Bürgers nach dem Gesetz der Natur, hrsg. von K. Luig, Frankfurt
a. M. 1994, Kap. 4, § 1f.
69 Zu den Ambivalenzen in Pufendorfs Schriften vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65), 407;
H. Denzer, Pufendorf, in: H. Maier/H. Rausch/H. Denzer (Hrsg.), Klassiker des politischen Den-
kens, Bd. 2, München 31974, 27–52, 51, spricht von der mehrfachen „Ambiguität von Pufendorfs
Werk“, das für viele politische Entwicklungen offen und auf mannigfaltige geschichtliche Situatio-
nen anwendbar sei. Zur Wirkungsgeschichte Pufendorfs in Europa (u. a. Thomasius, Wolff, Rous-
seau, Montesquieu), sowie in Neuenengland (Hamilton, Jefferson, Madison, u. a. bei der theoreti-
schen Stützung der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung und der Rechtskodifikationen).
70 Vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65).
71 Ch. Wolff, Grundsätze des Natur- und Völkerrechts, Halle 1769, 33–35, kennt die Pflichten des
Menschen, die er sich selbst, Gott und den anderen Menschen schuldig ist, wobei er hinsichtlich

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



gedanken ausgeht, der ebenso fiktiv ist wie der der Vertragsschließung voran-
gehende Naturzustand. In diesem Zustand gilt, ähnlich wie bei Hobbes, „allein
das Rechtsprinzip“, dass die Menschen „außer Gott niemandem untergeordnet
oder verantwortlich sind“. Keiner ist der Befehlsgewalt eines anderen unterwor-
fen. Damit aber diese Form von „Selbstbestimmung in geordneten Bahnen ver-
läuft, ist erforderlich, dass sie dem Gebot der rechten Vernunft und den Regeln
des Naturrechts folgt“72. Dass Pufendorf in seiner weiteren Naturrechtslehre
von den Pflichten ausgeht, die sich aus der socialitas her begründen, hat den Vor-
teil, „dass Menschen als immer schon miteinander verbundene aufgefasst wer-
den können“, während es im Falle des Ausgangs von den Rechten des einzelnen
„schwieriger zu erklären [wäre], wie die an sich unverbundenen einzelnen zur
Respektierung der Rechte des anderen zu bringen sind“.73

Die Kenntnis ihrer Pflichten schöpfen die Menschen aus drei Quellen: (1.)
durch das Licht der Vernunft, (2.) aus den staatlichen Gesetzen und (3.) aus
den Aufgaben, die den Menschen als Christ betreffen. Als wissenschaftliche Dis-
ziplinen entsprechen den drei Erkenntnisquellen zum einen die Wissenschaft
des Naturrechts, sodann die Disziplin des positiven Rechts und schließlich die
Moraltheologie. Das Naturrecht beinhaltet die Regeln zum rechten Gebrauch der
menschlichen Vernunft mit dem Ziel des Fortbestandes und der Sicherheit der
menschlichen Gesellschaft. Die Vorschriften des staatlichen Rechts beruhen auf
den positiven Entscheidungen des Gesetzgebers, während die Moraltheologie
sich auf die Gebote der Heiligen Schrift bezieht.

Das Verhältnis des Naturrechts zum staatlichen Recht ist für Pufendorf relativ
einfach zu bestimmen. Zwischen beiden gibt es insofern kaum Widersprüche,
als das positive Recht auf der Basis des Naturrechts entwickelt werde. Doch be-
treffe das Naturrecht nur die Ordnung der äußeren Handlungen des Menschen.
Problematischer hingegen sei das Verhältnis von Naturrecht und Moraltheologie.
Letztere betreffe primär den Geist des Menschen und damit seine innere Haltung.
Doch im Unterschied zum Naturrecht, das auf Vernunftgrundsätzen aufbaue, be-
ruhe die Moraltheologie „auf der Annahme einer besonderen Offenbarung Got-
tes“74, die die Vernunft allein nicht ergründen könne.

Zur Moraltheologie rechnet Pufendorf vor allem die Vorschriften der Bibel, die
das beinhalteten, was wir tun und unterlassen müssen, was die Theologie auch als
das Gesetz bezeichne. Die biblischen Gebote und christlichen Tugenden hielten

534

der letzteren zwischen Pflichten unterscheidet, „die allen Menschen gemein“ sind und Pflichten,
die „nur einige oder einen betreffen“.
72 S. Pufendorf, Über die Pflicht (s. Anm. 68), II, 1, 8.
73 H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65), 407.
74 S. Pufendorf, Über die Pflicht (s. Anm. 68), 15.

Pflichtenkreise



den Menschen zu einem gemeinschaftsdienlichen Leben an, so dass sich höchst
wirksame moraltheologische Einflüsse auf die rechte Ordnung des bürgerlichen
Lebens ergäben. Ordnungswidrige Haltungen des Menschen hingegen resultierten
aus den Leidenschaften infolge der Schuld des ersten Menschen, ein Umstand, den
auch die Zehn Gebote voraussetzten. Hier steht unverkennbar die lutherisch-theo-
logische Auffassung der Sündhaftigkeit des Menschen und seiner wesentlich ein-
geschränkten natürlich-sittlichen Erkenntnisfähigkeit im Hintergrund.

Pufendorf steht unter mehrfacher Spannung. Zum einen ist seine profane Na-
turrechtslehre der protestantischen Orthodoxie ein Dorn im Auge, zum anderen
möchte er selbst nicht gegen das religiöse Empfinden der Bevölkerung versto-
ßen, die Areligiosität mit Unmoralität gleichsetzt.75 Wie John Locke und andere
Aufklärer ist auch Pufendorf den weitverbreiteten Vorstellungen seiner Zeit ent-
sprechend der Meinung, dass der Atheist gewissenlos und ein unzuverlässiger
Bürger sei, und dass Herrscher, die keine Religion besitzen, ihre Untertanen un-
terdrücken.76 Das christliche Bekenntnis hatte unverkennbar noch staatserhal-
tende Funktion.

Pufendorf geht von der Willensfreiheit und dem Gedanken der Zurechenbar-
keit von Handlungen aus. Sein Ansatz ist dabei aber nicht der Mensch als Einzel-
wesen, sondern als Mitglied der socialitas. In diesem Begriff, den Pufendorf
geschaffen hat, „schwingt Aristotelisches und Stoisches noch mit, das zoon poli-
tikon und die natürliche ‚Schwäche‘ des Menschen, die imbecillitas, die auf die
Hilfe der anderen verweist“.77

Beachtlich ist nun, wie die Lehrschrift De officio verfährt angesichts der Ambi-
valenz naturrechtlicher und moraltheologischer Begründungen der Pflichten und
der Sittlichkeit des Menschen. Die Grundlagen der Sittengesetze sieht Pufendorf
in der Goldenen Regel verwurzelt, wonach Gutes zu tun und Schlechtes zu un-
terlassen ist, eine Regel, wie sie gemäß der Schöpfungsordnung dem Menschen
durch die Vernunft einleuchte. Zugleich aber stimme sie überein mit den Zehn

535

75 Die Spezifika der katholischen Moral behandelt Pufendorf im Rahmen seiner Auseinanderset-
zung mit der katholischen Staatsnatur in seiner Schrift: De habitu religionis christianae ad vitam
civilem (1687), (dt.: Ch. Thomasius, Vollständige Erläuterung der Kirchenrechts-Gelahrtheit.
Gründliche Abhandlung zum Verhältnis der Religion gegen den Staat. Über Samuel Pufendorfs
Tractatus de habitu religionis christianae ad vitam civilem (Frankfurt 21740), ND Aalen 1981). Pu-
fendorfs Schrift ist verfasst unter dem Eindruck der Protestantenverfolgungen durch Ludwig XIV.,
die 1685 in der Rücknahme des Toleranzedikts von Nantes gipfelten; vgl. Ch. Walter, Religionsver-
fassungsrecht in vergleichender und internationaler Perspektive, Tübingen 2006, 43; zu Staat und
Kirche bei Pufendorf: H. Denzer, Moralphilosophie (s. Anm. 66), 210ff.
76 Vgl. S. Pufendorf, Über die Pflicht (s. Anm. 68), I, 4, 9.
77 Vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65), 405–411; vgl. S. Pufendorf, Über die Pflicht (s. Anm.
68), I, 3, 3.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



Geboten im Alten Testament und dem jesuanisch-christlichen Doppelgebot der
Gottes- und Nächstenliebe.

In seinen Ausführungen zur Pflichtentriade begründet Pufendorf die Pflichten
des Menschen gegen Gott ebenso wie die Pflichten gegen sich und seine Mitmen-
schen zweifach, nämlich naturrechtlich wie auch theologisch. „Soweit die Pflicht
des Menschen gegenüber Gott allein durch die natürliche Vernunft erkannt wer-
den kann, besteht sie aus zwei Teilen: Erstens, dass wir uns ein richtiges Bild von
Gott machen, zweitens, dass wir seinen Willen tun. Daher umfasst die natürliche
Religion theoretische und praktische Lehrsätze.“78 Es werden dabei neben Ver-
nunfteinsichten auch Glaubenssätze angeführt, die Pufendorf als der mensch-
lichen Vernunft evident erscheinende Normen und Leitideen ansieht und die er
unter den Begriff der „natürlichen Religion“ subsumiert. Hierzu zählen die Exis-
tenz Gottes, der Schöpfungsgedanke und die Idee von Gott als letztem Grund al-
ler Dinge, ferner Gottes Jenseitigkeit und die Vorstellung von Gott als Gebieter
und Herrscher und Spender allen Heils. Hieraus leitet sich „die unbedingte Ehr-
würdigkeit und Verehrungspflicht“ Gott gegenüber ab, die der Mensch im Inne-
ren und im Äußeren, das heißt im Kult, vollzieht. Die Pflichten gegen sich
selbst79 sind weniger selbstbezogene, als vielmehr Pflichten im Sinne der sociali-
tas und – unter dem Einfluss des Humanismus – Pflichten im Sinne des „Ge-
bot(s) der Selbstkultivierung“80, des Verbots des Selbstmordes sowie des Gebots,
sich den anderen Menschen gegenüber nützlich zu machen. Die Pflichten gegen
die anderen, d. h. „aller gegen alle“81, sind die Menschheitspflichten, aus denen
sich die Rechte der Menschen ergeben, die Pufendorf unterteilt in angeborene
und erworbene, unbedingt und bedingt geltende Rechte, wozu noch die Unter-
scheidung in absolute und hypothetische hinzukommt.82

Dem Urteil des Rechtsphilosophen und Völkerrechtlers Alfred Verdross, Pu-
fendorf habe die „Loslösung der Naturrechtslehre von der Moraltheologie zu
Ende geführt“83, wird man nur bedingt zustimmen können. Zweifellos hat Pu-
fendorf einen wesentlichen Beitrag zur Differenzierung von Moral und Recht, Re-
ligion und Staat, Moraltheologie und Naturrechtsethik geleistet, indem er die
letztere als selbstständige Theorie und Erkenntnisquelle qualifiziert. Der Um-
stand aber, dass Pufendorf neben dem Naturrecht auch die Moraltheologie als Be-
gründung der Pflichtentrias anführt, zeigt eine Verlegenheit. Sie lässt sich nicht

536

78 S. Pufendorf, Über die Pflicht (s. Anm. 68), I, 4, 1; vgl. zu diesen auf den Dekalog bezogenen
sittlichen Fundamentalsätzen den Beitrag 1.1 von W. Korff in diesem Band.
79 Vgl. ebd., I, 5, 1ff.
80 Ebd., II, 4, 2.
81 Ebd., I, 6, 1ff.; vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65), 407f.
82 Vgl. S. Pufendorf, Über die Pflicht (s. Anm. 68), I, 5, 3–11.
83 A. Verdross, Abendländische Rechtsphilosophie, Wien 1963, 130.

Pflichtenkreise



einfach dadurch überdecken, dass die theologisch-ethischen Inhalte als „natürli-
che Religion“84 bezeichnet werden, zumal sich auch eindeutige offenbarungs-
theologische Interpretationen darunter befinden.

Der Begriff natürliche Religion bezeichnet „im Unterschied zu den geoffenbar-
ten Glaubensinhalten einer bestimmten Konfession jene religiösen Wahrhei-
ten(!)“, die man als der Vernunft zugänglich hielt. „Diese Lösung – Reduktion
auf ein der Vernunft zugängliches und deshalb allgemeinverbindliches Mini-
mum“, so bemerkt Christian Walter, „ähnelt jener, mit der die theologisch be-
gründete Naturrechtslehre der grundsätzlichen theoretischen Herausforderung
begegnete, die Beziehung zwischen Vernunft, Recht und Theologie näher zu klä-
ren. Wie kann ein theologisch begründetes Naturrecht universellen Anspruch er-
heben, also auch von Atheisten Gehorsam verlangen?“85

Nur die Verankerung des Vernunftrechts in der Natur des Menschen im Sinne
einer Selbstverpflichtung bot hier den Ausweg. Verbunden werden sollte damit
auch die Gewährleistung des Toleranzprinzips, das die volle Religions-, Bekennt-
nis- und Gewissensfreiheit philosophisch-naturrechtlich konstatierte und damit
zwangsläufig als Grundrecht staatlicher Ordnung und Verfassung proklamierte.86

„Da gegenüber dem Atheisten nur die rein natürliche Begründung wirken kann,
liegt in dieser Argumentation allerdings zugleich der Grundstein für die vollstän-
dige Ablösung des Naturrechts von einer theologischen Begründung“87, die zu-
gleich einen wesentlichen Schritt auf dem Weg zur Konzeption der Menschenrechte
und der in ihnen verankerten Gewissensfreiheit sowie der positiven und negativen
Religionsfreiheit bedeutete. Diese Ablösung des Naturrechts von religiös-theologi-
schen Begründungen und Modifizierungen bliebt Immanuel Kant vorbehalten.

3.4.6 Immanuel Kant

Mit Immanuel Kant (1724–1804) wird der Prozess der Individualisierung, das
heißt der Anerkennung des sittlichen Selbststandes des Menschen, der Auto-
nomie88 und des subjektiven Gewissens als Grundnormen der menschlichen

537

84 Vgl. H. Ottmann, Pufendorf (s. Anm. 65).
85 Ch. Walter, Religionsverfassungsrecht (s. Anm. 75), 44, hier bezogen auf John Locke; vgl.
J. Locke, Toleranz (s. Anm. 61).
86 Zu Pufendorfs Verhältnisbestimmung von Religion und Toleranzprinzip vgl. S. Zurbuchen, Zur
Geschichte des Toleranzbegriffs von Samuel Pufendorf bis Jean-Jacques Rousseau, Würzburg 1991;
D. Döring, Samuel Pufendorf, in: H. Maier/H. Denzer (Hrsg), Klassiker des politischen Denkens,
Bd. 2, München 52001, 31–40.
87 Ch. Walter, Religionsverfassungsrecht (s. Anm. 75), 44f.
88 Der Autonomie der Person wird von der Neuscholastik und der materialen Wertethik die Auto-
nomie der Werte entgegengehalten. „Dabei wird übersehen, daß der A[utonomie]-Gedanke nur be-
sagt, daß kein Anspruch als sittlich verbindlich betrachtet werden kann, der nicht von der Vernunft

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



Existenz im republikanisch (nicht demokratisch) verfassten politischen Gemein-
wesen, konsequent durchgeführt. Damit wird zugleich ein wesentlicher Schritt
getan auf dem Weg von der bloßen Tolerierung nicht-christlicher und nicht-reli-
giöser Bekenntnisse hin zur Anerkennung der Religions- und Gewissenfreiheit
als natürlichem, menschlichem Grundrecht. Das volle menschliche und bürgerli-
che Recht basiert für Kant auf der Vernunftnatur des Menschen, die ihn befähige,
sittlich zu handeln. Dieses Vermögen korreliert mit dem zentralen Begriff der
menschlichen Würde. Diese findet ihren Ausdruck in der autonomen Sittlichkeit
des Menschen, von der her er die Verantwortlichkeit des Menschen und Bürgers
für die Ordnung des Gemeinwesens im staatlich-rechtlichen wie im gesellschaft-
lich-mitmenschlichen Bereich entfaltet, womit auch das Verhältnis des Men-
schen zu Gott in ein neues Beziehungsfeld gerückt wird.89

In der Metaphysik der Sitten (1797) entfaltet Kant dies näher auf dem Hinter-
grund erkenntnistheoretischer Ausführungen. So schreibt er, dass eine Handlung
recht ist, „die oder nach deren Maxime die Freiheit der Willkür eines jeden mit je-
dermanns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen kann“90.
Für den Königsberger Philosophen ist Freiheit „das einzige, ursprüngliche, jedem
Menschen kraft seiner Menschheit zustehende Recht“91. Damit kommt für ihn zu-
gleich die Überzeugung zum Ausdruck, „dass die Freiheit des einzelnen nicht nur
den Naturzustand beherrscht, sondern auch die staatliche Rechtsordnung gestal-
tet“92. Gemäß der anthropozentrischen Sichtweise des Menschen, seiner Vernunft-
natur und seiner „Würde zur Autonomie“, die keineswegs eine selbstherrliche oder
willkürliche Selbstbestimmung meint,93 scheiden offenbarungstheologische Be-
gründungen, heteronome Normen und gar dem Bürger von außen auferlegte Nöti-
gungen zu einem religiösen Bekenntnis zwangsläufig aus.

Die Ausschaltung religiöser Normen und Leitbilder aus der Rechts- und Staats-
ordnung ist die Folge religiöser und politischer Konflikte seit der Reformation und
der daraus resultierenden Notwendigkeit der Etablierung des neuzeitlichen Staa-
tes als Garant des Friedens und der inneren und äußeren Sicherheit. Insofern sa-
hen sich Kirchen und Theologie genötigt, sich mit den neuen Herausforderungen

538

als solcher erkannt u. anerkannt worden ist; er unterstellt nicht, daß die Vernunft die Quelle aller
Ansprüche ist“; L. Honnefelder, Autonomie I, in: LThK3 I (1993), 1294–1296.
89 Vgl. I. Kant, Die Metaphysik der Sitten (1797), hrsg. von W. Weischedel (Werkausgabe Bd.
VIII), Frankfurt a. M. 1877, A 101, 547.
90 I. Kant, Metaphysik (s. Anm. 89), B 33f., 337.
91 I. Kant, Metaphysik (s. Anm. 89), AB 45, 345.
92 Ch. Walter, Religionsverfassungsrecht (s. Anm. 75), 36, 41f.
93 Vgl. A. Baruzzi, Europäisches „Menschenbild“ und das Grundgesetz für die Bundesrepublik
Deutschland, Freiburg i. Br. 1979, 14–16; ders., Kant, in: H. Maier/H. Rausch/H. Denzer (Hrsg.),
Klassiker des politischen Denkens, Bd. 2, München 31974, 161–186.

Pflichtenkreise



der Säkularisierung des Staates zu stellen und die Moraltheologie und Sozialethik
an die veränderten Bedingungen anzupassen, soweit ihnen dies möglich war. In
Frankreich, Belgien, Polen und Irland kam es angesichts schwerer innerpolitischer
Krisen und Volksaufstände Anfang der 1830er Jahre zu Verfassungsreformen auf
der Basis liberaler Grundrechte und rechtsstaatlicher Ordnung, wenngleich diese
zumeist pragmatisch begründet wurde. Vereinzelt hatten auch katholische Denker
in Kreisen von Geistlichen und Laien Menschenrechte, Religions- und Gewissens-
freiheit sowie die Trennung von Staat und Kirche gefordert.94

Einzelne europäischen Staaten, darunter etwa die süddeutschen Staaten, ge-
währten in ihren konstitutionellen Verfassungen nach dem Wiener Kongress
1814/15 Gewissens- und Religionsfreiheit, doch erfolgte deren Gewährleistung zu-
meist nur auf dem Papier. Die Deutsche Reichsverfassung von 1871 hatte die Religi-
onsartikel der Preußischen Verfassung (1848/50) nicht aufgenommen. Die Weima-
rer Reichsverfassung 1919 gewährte zwar Grundrechte, doch waren diese nicht
gegen ihre Aushöhlung und Außerkraftsetzung gesichert. Nach dem Zweiten Welt-
krieg und der UN-Charta (1945) sowie der Erklärung der Allgemeinen Menschen-
rechte durch die Vereinten Nationen (1948) hatte sich schließlich in den westlichen
Staaten gemäß dem Vorbild der USA die demokratisch-rechtsstaatliche Verfas-
sungsordnung durchgesetzt. Im Deutschland nach Ende des Zweiten Weltkrieges
gab es nunmehr auch verstärkt im Katholizismus und Protestantismus und über
die christlich-interkonfessionellen Parteien hinaus demokratisch-sozialreformeri-
sche Kräfte, die auf der Basis von christlicher Ethik und Sozialphilosophie sowie
humanistischem Gedankengut in den Verfassungsorganen des Parlamentarischen
Rates 1948/49 sowie in den Verfassunggebenden Versammlungen der Länder
(1946–1950) die neue Grundrechtsordnung der Bundesrepublik Deutschland mit-
prägten.95 Erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts vermochte das Lehramt
der katholischen Kirche die Religions- und Gewissensfreiheit sowie die Menschen-
rechte als staatsbürgerliche Rechte anzuerkennen.96 Die Evangelische Kirche in

539

94 Vgl. H. Maier, Revolution und Kirche. Zur Frühgeschichte der Christlichen Demokratie, Mün-
chen 62006.
95 Vgl. Th. Heuss, Politik und Ethik, in: Rheinischer Merkur vom 13.03.1951; hierzu R. Uertz, Die
Katholische Kirche und ihre Kompatiblität mit dem Verfassungsstaat, in: K. Ebner/T. Kraneis u. a.
(Hrsg.), Staat und Religion. Neue Anfragen an eine vermeintlich eingespielte Beziehung, Tübingen
2014, 49–65; Chr. Waldhoff, Heilserwartungen an Recht und Verfassung – Bemerkungen zum Ver-
hältnis Recht – Religion, ebd., 229–244.
96 Vgl. Pastoralkonstitution Gaudium et spes sowie die Erklärung über die Religionsfreiheit Dig-
nitatis humanae, in: K. Rahner/H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium, Freiburg i. Br. 81972,
449–552, 661–675; zum Zusammenhang von Gewissensverantwortung und Grundrechtssicherung
angesichts drohender Diktatur vgl. R. Linhardt, Verfassungsreform und katholisches Gewissen.
Eine Besinnung auf die Prinzipien der katholischen Sozial- und Staatsphilosophie, München 1933;
R. Uertz, Katholizismus und Demokratie, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 7 (2005), 15–22, 20f.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



Deutschland konnte sich erst in ihrer Denkschrift „Evangelische Kirche und frei-
heitliche Demokratie. Der Staat des Grundgesetzes als Angebot und Aufgabe“ offi-
ziell (1985) zu einer positiven Stellungnahme zum säkularen demokratischen
Rechts-und Verfassungsstaat durchringen.97

Für Kant jedenfalls sind die autonome Sittlichkeit des Menschen und die Staats-
und Rechtsordnung von religiös-theologischen Normen und Leitbildern frei zu
halten. Allerdings lässt sich eine solche Trennung nicht in Gänze durchführen,
wie sich insbesondere in der Lehre vom menschlichen Gewissen zeigt, die von
theozentrischen und anthropozentrischen Ideen gleichermaßen geprägt ist. So
nimmt denn Kant in der Metaphysik der Sitten auch Stellung zur Pflichtentrias,
der Pflichten des Menschen gegen Gott, gegen den Nächsten und gegen sich selbst.

Das Gewissen wird als „Bewusstsein eines inneren Gerichtshofes im Men-
schen“ verstanden „vor welchem sich seine Gedanken einander verklagen und
entschuldigen“. Würde nun aber im Pro und Kontra die durch ihr Gewissen an-
geklagte Person „mit dem Richter als eine und dieselbe Person vorgestellt“, dann
würde ja „der Ankläger jederzeit verlieren“. Um nicht selbst mit sich im Wider-
spruch zu sein müsste sich folglich das Gewissen des Menschen bei allen Pflich-
ten einen anderen „als sich selbst zum Richter seiner Handlungen denken müs-
sen“. Eine „solche idealische Person“ als autorisierter Gewissenrichter müsse
„ein Herzenskündiger“ wie auch ein „allverpflichtend[es]“ und moralisches We-
sen sein, das „zugleich alle Gewalt [im Himmel und auf Erden] haben“ müsse.
Ein solches „über alles machthabende moralische Wesen aber“ heiße Gott. So
müsse das Gewissen als „subjektives Prinzip einer vor Gott seiner Taten wegen
zu leistenden Verantwortung gedacht werden“. Eine solche Vorstellung aber sei –
„wenngleich nur auf dunkele Art“ – in „jenem moralischen Selbstbewusstsein“
mit enthalten.98

Kant versteht die „Pflicht gegen sich als Richter seiner Selbst“, nicht als „Pflicht
gegen (erga) Gott“, zumal er die Idee einer offenbarungsabhängigen Gebotsmoral
verwirft. Vielmehr sieht er die „Erkenntnis aller unserer Pflichten als […] gött-
licher Gebote“99. In diesem Sinne heiße es also: „Religion zu haben ist Pflicht des

540

97 Evangelische Kirche und freiheitliche Demokratie. Der Staat des Grundgesetzes als Angebot
und Aufgabe. Eine Denkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland, hrsg. vom Kirchenamt
im Auftrag des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland/Evangelische Kirche in Deutsch-
land, Gütersloh 1985.
98 I. Kant, Metaphysik (s. Anm. 89), A 102, 574. – Kant betont, dass die praktische Vernunft den
Vorrang vor der theoretischen habe, insofern sie die nicht erkennbaren Gegenstände, nämlich Frei-
heit, Unsterblichkeit, Gott als Objekte des Glaubens rechtfertigen könne. Diese Objekte sind Postu-
late der praktischen Vernunft. Sie sind nicht beweisbare Annahmen, die jedoch des praktisch-sitt-
lichen Willens wegen notwendig sind; vgl. K.-H. Ohlig, Religion in der Geschichte (s. Anm. 1), 235.
99 I. Kant, Metaphysik (s. Anm. 89), A 182, 628.

Pflichtenkreise



Menschen gegen sich selbst“100. Was das Verhältnis des Menschen zu Gott betrifft,
kann man bei Kant, ähnlich wie bei Pufendorf wenn auch nicht von einer Pflicht
gegen Gott, so doch von einer Verantwortung vor Gott sprechen. Schließlich cha-
rakterisiert Kant auch die Pflichten des Menschen gegenüber dem Nächsten, die
er als „Tugendpflichten gegen Andere“101 bezeichnet, wobei er zwischen verdienst-
lichen Pflichten (deren Verbindlichkeit durch Leistung entstehe) sowie schuldigen
Pflichten unterscheidet, deren Beobachtung die Verbindlichkeit anderer nicht zur
Folge habe. Zu diesen Pflichten zählt er unter anderen die Liebe zum Nächsten,
auch wenn die Liebe „wenig Achtung verdienen möchte“102. Weiterhin konstatiert
er Pflichten wie die Wohltätigkeit gegenüber den Armen, die auch aus Selbst-
achtung zu erbringen sei, sowie die Pflichtgesetze, die das äußere Verhältnis der
Menschen als vernünftige Wesen gegeneinander betreffen.103

3.4.7 Resümee

Die Entwicklung des Pflichtbegriffs und seine Ausformungen in den politischen
und rechtsethischen Konzepten von Charron, Grotius, Hobbes, Pufendorf und
Kant zeigen, dass das Phänomen Verantwortung104 und mit ihm das Phänomen
einer Verantwortungsethik bei diesen Denkern bereits angelegt ist. Die Zurechen-
barkeit von Entscheidungen und Handlungsweisen, die sachlich-methodischen
Differenzierungen von Umständebedingungen und Handlungsfeldern sowie die
Abwägungsprozesse bezüglich der personalethischen Reflexionen und Handlungs-
optionen, wie sie im Kontext der Heuristik des triadischen Gliederungssystems ge-
mäß dem Beziehungsfeld Gott–Mensch–Mitmensch aufgezeigt wurden, lassen die
stufenweise Weiterentwicklung der angewandten Ethik erkennen. Dieser Prozess
wurde in den vorangehenden Abschnitten verfolgt, ausgehend von den Formen
der Gebots- und Tugendethik sowie dem Spannungsfeld zwischen theologischer
und philosophischer Ethik. Vor diesem Hintergrund wurde der Paradigmenwechsel
zur Pflichtethik in der frühen Neuzeit näher betrachtet. Dieser zeigt sich vornehm-
lich als Wandel von theologisch motivierten, heteronom-gebotsethischen hin zu
pflichtethischen Normen, die die eigenverantwortliche Person voraussetzen.

Mit der Intensivierung des Selbstbezugs ethischer Reflexionen und Hand-
lungsoptionen des Menschen als moralischem Subjekt verlagerte sich die theo-

541

100 Ebd., A 110, 580.
101 Ebd., A 116, 584.
102 Ebd., A 117, 584.
103 Vgl. ebd., A 118, 585.
104 Vgl. K. Bayertz, Eine kurze Geschichte der Herkunft der Verantwortung, in: ders. (Hrsg.), Ver-
antwortung: Prinzip oder Problem?, Darmstadt 1995, 3–71; F.–X. Kaufmann, Der Ruf nach Verant-
wortung. Risiko und Ethik in einer unüberschaubaren Welt, Freiburg i. Br. 1992.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre



zentrische mehr und mehr auf die anthropozentrische Sichtweise der Sittlichkeit.
In den Schriften von Grotius tritt dies anschaulich hervor, indem er den Pflicht-
gedanken vor allem mit tugendethischen Einstellungen in Verbindung bringt. Je-
doch werden von Grotius das subjektiv-moralische Entscheidungsmoment und
das sittliche Strebevermögen zwar als Problem angesprochen, aber keine prak-
tisch-ethischen Konsequenzen gezogen. Insofern bleibt Grotius noch im Rahmen
der Argumentation der spanischen Spätscholastiker (Francisco Vitoria, Francisco
Suarez u. a.). Sieht man vom französischen „Sonderfall“ Pierre Charron ab, so
findet sich eine die weitere Entwicklung des politisch-gesellschaftlichen Lebens
fördernde sowie der Befriedung der religionspolitischen Verhältnisse dienende
ethisch-rechtliche Lösung erstmals bei Thomas Hobbes.

Der entscheidende Schritt vollzieht sich bei ihm mit der Trennung von Ethik
und Recht, von innerer und äußerer, moralischer und rechtlicher Gesetzeskon-
formität, womit eine verantwortungsethische Struktur der Sache nach angelegt
ist. Ausschlaggebend ist hierbei der systematische Schritt zur Differenzierung
zwischen moralischer und rechtlicher Verantwortung, von sittlichem Selbststand
und heteronomen Rechtspflichten der bürgerlichen Existenz.105 Diese sittlich-
rechtliche Konstellation konnte mit dem Instrumentarium der scholastischen Na-
turrechtslehre nicht gelöst werden, da in dieser das Recht nur als die „Außenseite
der Sittlichkeit und Moral“ fungierte und „nach Aufgabe und Funktion davon
nicht unterschieden“ wurde,106 da die deontologische Struktur der Morallehre
den ethisch-rechtlichen Subjektstatus gar nicht vorsah. Freilich hat Hobbes der
ungeheuren Dynamik, die vom ethischen Subjektstatus und dem von ihm aus-
gehenden Voluntarismus durch die Konstruktion der fiktiven Zustimmung der
Bürger zum Gesellschafts- und Unterwerfungsvertrag zugunsten des absoluten
Souveräns ausgeht, die Spitze gebrochen.

Treffend und scharfsichtig hat Carl Schmitt diese Form subjektivistisch-ethi-
scher Haltung und objektivistisch-heteronomer Verpflichtungsweise im Konstrukt
des Leviathans bei Hobbes als „vollendete Reformation“107 bezeichnet, jedoch hin-
zugefügt, dass es sich um eine Synthese aus Protestantismus und Katholizismus
handle.108 Zugleich konstatiert Schmitt, dass Hobbes’ Leviathan aufgrund des
Glaubens- und Gewissensvorbehalts zwangsläufig eine Öffnungsklausel hin zu ei-
ner liberalen Interpretation enthält, die auch Hobbes bewusst gewesen sei.

542

105 Vgl. A. Kaufmann, Das Gewissen und das Problem der Rechtsgeltung, Heidelberg 1990.
106 E.-W. Böckenförde, Einleitung, in: II. Vatikanisches Ökumenisches Konzil. Erklärung über die
Religionsfreiheit, Münster 1968, 16f.
107 C. Schmitt, Reformation (s. Anm. 55), 51–69; C. Schmitt, Der Leviathan (s. Anm. 58).
108 Vgl. R. Uertz, Dem Wunder- und Unfehlbarkeitsglauben auf der Spur, in: imprimatur 6(2013),
234–240.

Pflichtenkreise



Mit der radikal vollzogenen Subjektwende und dem Autonomiegedanken Im-
manuel Kants ist schließlich die Grundlage geschaffen worden für die Verantwor-
tungsethik, die allerdings erst im Verlauf des 20. Jahrhunderts zur „ethischen
Schlüsselkategorie“ (Kurt Bayertz), wenn nicht zu einer „Schlüsselkategorie un-
seres gegenwärtigen Selbstverständnisses“ (Franz-Xaver Kaufmann) geworden
ist.109 Die Bedeutung, die der Verantwortungsethik in der Moderne zugewachsen
ist, beruht nicht zuletzt auch auf dem Umstand, dass genetisch theologisches
und philosophisches Gedankengut verschiedener Epochen und Ethiktypen wie
der Gebots-, Tugend- und Pflichtethik ihren Grundstock bildet.

Wesentlich zur Popularität der Verantwortungsethik beigetragen hat Max We-
ber (1864–1920) mit seiner Abhandlung „Politik als Beruf“ (1919).110 Dass diese
Publikation zu einem Klassiker der politischen Ethik geworden ist und die Ver-
antwortungsethik eine solch breite Resonanz gefunden hat, liegt nicht zuletzt
auch darin begründet, dass sie personalethisch geprägt ist und angesichts ihres
hohen Differenzierungsvermögens für alle Ethikbereiche, so auch für die Be-
reichsethiken,111 relevant ist. Und dennoch gibt sie die ethischen Orientierungs-
kategorien der Pflichtentriade Selbstbezug – Sozialbezug – Gottesbezug und die
christliche Rezeption des Pflichtbegriffs (von Origines bis Thomas von Aquin
nachweisbar) nicht preis. Der Kern des Verantwortungsgedankens ist – von
Max Weber allerdings nicht erwähnt – die Gewissenslehre, in der theologische,
philosophische und psychologische Denker aus Antike, Mittelalter und Neuzeit
ihre Einträge hinterlassen haben.112 Die Verantwortungsethik ist somit von jü-
disch-christlich-humanistischem und philosophisch-sozialethischem Gedanken-
gut geprägt,113 das in seinen personalen und weltlich-sachhaften Bezügen gegen-
über religiös-metaphysischem Gedankengut prinzipiell offen ist.

543

109 Vgl. W. Korff, Verantwortung, in: LThK3 X (2001), 597–600; W. Korff/G. Wilhelms, Verantwor-
tungsethik, in: ebd., 600–603; W. Korff, Wie kann der Mensch glücken? Perspektiven der Ethik,
München 1995, 9–32, 95–112, 303–308.
110 M. Weber, Politik als Beruf, München 1919.
111 Vgl. hierzu den Beitrag 4.2 von L. Honnefelder in diesem Band.
112 Vgl. H. D. Kittsteiner, Die Entstehung des modernen Gewissens, Darmstadt 21992; U. Störmer-
Caysa (Hrsg.), Über das Gewissen. Texte zur Begründung der neuzeitlichen Subjektivität, Wein-
heim 1995; dies., Gewissen und Buch. Über den Weg eines Begriffes in die deutsche Literatur des
Mittelalters, Berlin 1998; R. Uertz, Lord Acton. Ein Theoretiker der Politik. Rechtfertigung und
Missbrauch politischer, kirchlicher und gesellschaftlicher Macht, in: Ch. Böhr/Ph. W. Hildmann/
J. Ch. Koecke (Hrsg.), Glaube, Gewissen, Freiheit. Lord Acton und die religiösen Grundlagen der
liberalen Gesellschaft, Wiesbaden, 2015, 180–197, 192f.
113 Vgl. W. Korff, Wie kann der Mensch glücken? (s. Anm. 109), 9–32; ders., Norm und Sittlich-
keit. Untersuchungen zur Logik der normativen Vernunft, Freiburg i. Br. 21985.

Zur philosophisch-ethischen Grundlegung der neuzeitlichen Pflichtenkreislehre


