Erstverdffentlichung in:
Manfred Brocker/Tine Stein (Hrsg.):
Christentum und Demokratie
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006
S.114-130

Rudolf Uertz

Katholizismus und demokratischer Verfassungsstaat

Die katholische Kirche und an ihrer Spitze der Papst gehoren zu den prominenten Verfechtern
von Menschenrechten und demokratischer Entwicklung. Religions- und Gewissensfreiheit als
Kern der Menschenrechte wird weltweit gefordert und verteidigt. Doch das ist noch nicht
lange so (zum Thema vgl. R. Uertz, 2005).

Anders als in den USA, wo der Aufbau des neuzeitlichen und modernen Staates weitgehend
unbelastet von Glaubenskdmpfen und staatlich-kirchlichen Konflikten vor sich ging, vollzog
sich die Entwicklung von Demokratie und Menschenrechten in Kontinentaleuropa in scharfer
Auseinandersetzung des Staates mit der Kirche und dem christlichem Glauben. Anders liegen
die Verhdltnisse in England, das ebenfalls von religiés-politischen Auseinandersetzungen
nicht verschont blieb, jedoch politisch, rechtlich und religionspolitisch einen anderen Weg
ging. Im Ubrigen ist das englische bzw. das angelsichsische Staatsdenken nicht wie das
kontinentaleuropéische von rémisch-germanischen Rechtsideen, sondern vom common law
gepragt, dessen Grundlage die nicht-statuarische Rechtstradition ist. Mit diesen
Abweichungen geht auch ein wesentlich anderes religionspolitisches Verstandnis einher.
England hat mit dem Anglikanismus eine Staatskirche geschaffen, an deren Spitze der
Monarch steht. Die USA wiederum unterscheiden sich von England; sie haben eine strikte
Trennung von Religion und Staat vollzogen. Wahrend die US-amerikanische Religionspolitik
die Religion vor dem Staat zu schitzen trachtet, tendiert das moderne kontinentaleuropéaische
Staatsdenken dazu, den Staat vor der Religion zu schiitzen — eine Konstellation, die mit
konfliktreichen religionspolitischen und -rechtlichen Beziehungen zwischen Kirche und Staat
sowie mit Ubergriffen seitens des Staates in geistlich-religiéses Terrain verbunden ist. Man
wird das spannungsreiche Verhéltnis zwischen Christentum und demokratischem
Verfassungsstaat, das jungst im Européischen Verfassungskonvent beim Streit zwischen
christlich orientierten Mitgliedern und laizistischen Vertretern um die Bedeutung des
Christentums flr die européische Kultur- und Verfassungstradition erneut Ausdruck fand,
ohne Kenntnisse der komplizierten religids-politischen Entwicklungen in Europa kaum
angemessen bewerten kénnen.

Die christliche Religion hatte in der Monarchie — in Deutschland bis zum Zusammenbruch
des Kaiserreiches 1918 — Offentlichkeitsanspruch. Angesichts der engen Verbindungen von
kirchlicher und staatlicher Macht, von Thron und Altar, wurden christlicher Glaube und
Religion vielfach als Zwangssysteme erfahren. Die seit der Franzdsischen Revolution 1789
machtvoll voranschreitende Sékularisierung und Privatisierung der Religion, die mit der



Herauslosung von Wissenschaft, Wirtschaft und Politik aus theologisch-kirchlichen
Deutungen einhergeht, fiihrten jedoch nicht zur ,Erledigung der Religion®. Doch haben
Religion und Christentum im pluralistischnen Gemeinwesen einen wesentlich verénderten
Stellenwert. Gleichwohl beschrankt sich das Christliche nicht auf den personlichen und
privaten Bereich, vielmehr ist es durch das Engagement der einzelnen Christen und
christlicher Gruppierungen in Gesellschaft und Politik wirksam (vgl. E.-W. Bockenforde,
1976, S. 42 ff.). Der vorliegende Beitrag versucht, die ideengeschichtliche Entwicklung von
christlicher bzw. katholisch orientierter Politik und Staatstheorie zu skizzieren.

Im Katholizismus vollzog sich wahrend der letzten 150 Jahre ein Wandel von konservativ-
traditionalistischen Vorstellungen hin zu liberal-demokratischen Ideen. Dieser Wandel geht
einher mit einer zunehmenden Bedeutung der Rolle des liberalen, politischen Katholizismus,
der sich insbesondere durch seine Praxisnahe von kirchenoffiziellen Positionen unterscheidet.
Das Verhéltnis von Katholizismus und demokratischem Verfassungsstaat 1t sich nicht blof3
von kirchenoffiziellen Dokumenten und Positionen her verstehen; vielmehr ist es — dem
kulturellen und sozialen Kontext des Christentums entsprechend — auch unter dem
Gesichtspunkt breiterer kirchlichen Stromungen (Laienkatholizismus) und der Aktivitat der
Katholiken als Staatsbirger und Politiker zu betrachten.

Religion und Politik

Alexis de Tocqueville hat eine Definition der Religion gegeben, die fir ihre
Verhiltnisbestimmung zur Politik hilfreich ist: ,,Religionen®, so schreibt er, ,,sind ihrem
Wesen nach gewohnt, den Menschen nur als solchen zu betrachten, ohne zu bercksichtigen,
inwiefern die Gesetze, Gebrduche und Traditionen eines Landes das Allgemeinmenschliche in
besonderer Weise modifiziert haben mdgen. lhre Hauptaufgabe ist es, die allgemeinen
Beziehungen des Menschen zu Gott, die allgemeinen Rechte und Pflichten des Menschen
untereinander, ohne Riicksicht auf die Form der Gesellschaften, zu ordnen” (A. de
Tocqueville, 1969, S. 23).

Die Religion vermittelt demnach vor allem allgemeine Normen und Impulse fiir das Verhalten
des Einzelnen zu seinen Mitmenschen und fir seinen Bezug zur Sozialordnung. Deren
konkrete Gestaltung ist jedoch vor allem durch kulturspezifische Normen und
Verhaltensweisen gepréagt, die wohl von den religiosen Werthaltungen mit beeinfluf3t sind,
jedoch von diesen deutlich zu unterscheiden sind. Die Religion prégt primar die Motivation,
die sittliche Grundeinstellung und die allgemeine Orientierung. Die material-inhaltlichen
Normen christlich-sittlichen Handelns sind jedoch — wie jede religids begriindete Moral —
historisch-kulturell vermittelt. Diese Unterscheidung zwischen dem Allgemeinen des
religiosen Bekenntnisses und den Besonderheiten der Kultur sind ein Grunddatum
politiktheoretischer und religionssoziologischer Betrachtung.

Hinter Tocquevilles Definition der Religion steht die Erfahrung héchst unterschiedlicher
Kulturen und ihrer jeweiligen religiosen Implikationen — Erfahrungen, die der Franzose in
Amerika und Europa sammeln konnte. Wé&hrend sich auf dem neuen Kontinent die Religion
ganz unverkrampft mit Menschenrechten und Demokratieideen verbinden konnte, wurden im
revolutiondren und nachrevolutiondren Frankreich und in Kontinentaleuropa Christentum und

2



Kirche — nicht zuletzt wegen ihrer engen Verschmelzung mit dem Ancien Régime —
bek&dmpft, Priester, Ordensleute und Laien verfolgt und die Kirchen sowie kirchliche Sozial-,
Kultur- und Bildungseinrichtungen, darunter eine Vielzahl von Universitdten gewaltsam
geschlossen oder verstaatlicht.

Mit der Sakularisation im Gefolge der Franzosischen Revolution wird zugleich das Ende der
alten christlichen Staaten und der geistlichen Firstentimer eingeldutet. Die christliche
Religion, die bis dahin eine staatsrechtliche Funktion hatte (Glaube als rechtsartiges
Treueverhaltnis, E.-W. Bockenforde, 1982, S. 19) wird als staatslegitimatorische GroRe
abgelost. Bezeichnet der Begriff der Sakularisation die Uberfilhrung kirchlichen Eigentums
und geistlicher Herrschaftsgewalt in weltliche Verfligungsmacht, so intendiert der Begriff
Sakularisierung die Emanzipation des gesellschaftlich-kulturellen Lebens von kirchlicher
Vormundschaft und theologischer Deutung — ein Prozel3, der keineswegs seinen Abschlu
gefunden hat. Mit s&kularisierter Gesellschaft bezeichnet man heute zumeist den
ambivalenten Prozel’ der Religion im pluralistischen Gemeinwesen: In diesem ist die Religion
zwar in hohem MalRe privatisiert, Uber den einzelnen sowie uber religios-christlich
orientierten Gruppierungen und Institutionen (etwa des Verbandskatholizismus) ist sie jedoch
weiterhin — auch politisch — wirksam, wenngleich sie nicht mehr unvermittelt auf die Staats-
und Rechtsordnung einwirkt.

Es gehort zu den tragischen Verstrickungen der kontinentaleuropéischen Religions- und
Kulturgeschichte, da sich hier die Menschenrechts- und Demokratieideen zunéchst im
Gewande revolutionédrer Entwicklungen und gravierender sozialer und politischer Umbriiche
vollzogen und mit gewalttatigen, kirchen- und religionsfeindlichen Bewegungen verbanden.
Folglich waren in Europa die liberalen Staatsideen in kirchlichen und auBerkirchlichen
Kreisen lange Zeit diskreditiert, wahrend umgekehrt vielen liberalen Theoretikern die
modernen Politik- und Rechtsideen in einem prinzipiellem Widerspruch zur Religion und zur
christlichen Sozialethik zu stehen schienen. Allerdings erkldaren diese religios-politischen
Konflikte allein noch keineswegs die entschiedene Abwehrhaltung der katholischen Kirche
gegenuber dem demokratischen Verfassungsstaat und den Menschenrechten im 19. und in der
ersten Halfte des 20. Jahrhunderts — eine Haltung, die nicht zuletzt auch mit der Entwicklung
Roms und der romischen Kirche in Italien (Kirchenstaat bis 1870) sowie grundsatzlichen
Fragen des Verhaltnisses von religios-kirchlichen und politisch-sékularen Anschauungen
zusammenhéangt.

Die von Tocqueville angefiihrte Unterscheidung zwischen der Religion an sich und ihren
kulturellen Implikationen zeigt, daR der christliche Glaube keineswegs wesensnotwendig auf
einen bestimmten gesellschaftlichen oder politischen Ordnungstypus wie Monarchie,
Aristokratie oder Demokratie festgelegt ist, sondern sich vielmehr mit verschiedenen
Herrschaftsstrukturen verbinden kann (historische Kontingenz des christlichen Glaubens).
Genau dies ist das Fazit von Tocquevilles Vergleich des ,,alten Europa® mit den Vereinigten
Staaten von Amerika. Fir den christlichen Glauben ist zun&chst die Unterscheidung zwischen
dem ,,Reich Gottes” und dem ,,Reich der Welt“, zwischen religios-kirchlichen und kulturell-
politischen Anspriichen ein Grunddatum, das katholischerseits vor allem in der
naturrechtlichen Orientierung der katholischen Sozialethik zum Ausdruck kommt. Auch wenn

3



das Naturrecht tUber weite Strecken von kirchlich-kurialen Interessen beeinfluf3t war und der
Interpretationshoheit der Amtkirche unterlag, so konnte es sich doch — insbesondere seit dem
Mittelalter und verstérkt seit der frihen Neuzeit — auch in Laienkreisen grofRer Beliebtheit
erfreuen. Das Naturrecht wird im Katholizismus aufgrund seiner Vernunftbegriindungen
keineswegs als exklusiver Gegensatz zu theologischen und Glaubenssaussagen gesehen;
vielmehr steht die Vernunfterkenntnis in einem konstruktiven Zusammenhang mit dem
christlichen Glauben gesehen, indem sie diesem in einer Art Dialektik auch bestimmte
Grenzen zieht und damit dem politischen Gemeinwesen als Ausdruck der Schépfungsordnung
Gottes prinzipiell eine natiirliche Wirde zuweist. Das Naturrecht ist also das Instrument, mit
dem die Verhéltnisbestimmung von Theologie und Offenbarungsglauben zur historisch-
kontingenten Weltordnung angemessen bewertet wird. (vgl. Korff, 1985, S. 33 ff.).

Revolution und Kirche

Die Franzosische Revolution war ein tiefer Einschnitt in die europdische Staaten- und
Lebenswelt, weil sie die in der Aufklarung vorbereiteten, neuen sakular-politischen
Legitimations- und Ordnungsideen zundchst in Frankreich, sodann in Kontinentaleuropa
verstarkt  verbreitete und damit die Religion ihre privilegierte Stellung als
Legitimationsgrundlage des gesellschaftlich-kulturellen Lebens zusehends einbifte. Die
menschliche Vernunft tritt nun selbst an die Stelle der das christliche Denken bestimmenden
gottlichen Vernunftidee. Mit der Subjektwende und Sékularisierung ging eine radikale
Immanentisierung des menschlichen Handelns und Planens einher.

Die Verurteilungen der Menschenrechte und der liberalen Ordnungsideen durch die papstliche
Staatslehre beginnen mit dem Breve Quod aliquantum Pius‘ VI. (1791), das eine Reaktion auf
die Zivilkonstitution der Franzdsischen Nationalversammlung vom Juli 1790 ist. Das
papstliche Schreiben fordert unter Verweis auf den Romerbrief des Apostel Paulus den
Gehorsam gegeniiber der Obrigkeit, der als gottliches Gebot dekretiert wird (,,Denn es gibt
keine Gewalt, die nicht von Gott kommt*; Rémer 13,1). Uber Jahrhunderte hatte die
Theologie mittels biblischer Normen die Monarchie rechtfertigt. Die christliche Moral
forderte entsprechen von den Glaubigen unbedingten Gehorsam gegenuiber Gottes Geboten,
und das hieB zugleich gegenliber dem Monarchen. In diesem ZirkelschluRR verblieben die
papstliche Staatsdoktrin und die kirchliche Moral noch bis ins letzte Drittel des 19.
Jahrhunderts, in Restspuren noch daruiber hinaus.

So verlangt Papst Gregor XVI. in Mirari vos (1832) unter Verweis auf Gottes Gebote
,unerschiitterliche Treue gegeniiber den Fiirsten® und verurteilt die modernen Grundrechte
der Gewissens-, Religions- und Meinungsfreiheit als ,,absurde Freiheitsrechte®, die im
Widerspruch stiinden zu den Forderungen Gottes und der Kirche. Die scharfe Verurteilung
liberaler Grundrechte und Ordnungsideen durch die Papste zwischen 1791 und 1878 (dem
Beginn des Pontifikats Leos XI11.) beruht nicht zuletzt auf dem Umstand, dal? der Papst nicht
nur geistliches Oberhaupt der katholischen Christenheit, sondern bis 1870 zugleich weltlicher
Herrscher Gber den Kirchenstaat ist. Die wichtigste theoretische Stiitze der weltlichen
Souverénitat des Papstes ist das traditionalistische Argument, dal} der Kirchenstaat eine
Manifestation der Geschichte bzw. der ,,Zeit* sei, deren Lenker Gott ist. In den kirchlichen
Lehrschreiben wird die Monarchie mit theologischen und traditionalistischen Begriindungen
4



verteidigt. Dabei wird die sakulare Gewalt durch das Argument gestitzt, der Papst kdnne sein
Amt als Oberhaupt der katholischen Kirche nur dann frei austben, wenn er keinem anderen
weltlichen Herrscher untertan sei.

Die politische Theologie der Péapste im 19. Jahrhundert steht in engem Zusammenhang mit
der Restauration, der Neuordnung Europas nach den Napoleonischen Kriegen. GemaR dem
Wiener Kongrel? 1814/15, der die europaischen Monarchien einschlielich den Kirchenstaat
wiederherstellte, sollte in allen Bundesstaaten ,,eine landstdndische Verfassung statt finden®,
wie es in Artikel XIII der Deutschen Bundesakte von 1815 hielR. Mit der landsténdischen
Ordnung war zwar der Schritt zum konstitutionellen System getan; doch blieb diese Form der
,verfaBiten Représentation” noch dem Denken der alten Stindeversammlungen verhaftet. So
hatten die Verfassungen und Reprasentativorgane noch nicht dem Verlangen der breiteren
Volksschichten nach mehr Mitsprache, nach Meinungs- und Pressefreiheit sowie nach
Représentation der nichtbesitzenden Schichten Gentige getan.

Vorbereitet und begleitet wurde die Restauration durch eine Vielzahl konservativer
Staatstheoretiker und Publizisten, allen voran der Savoyarde Joseph de Maistre, ferner die
Franzosen Louis de Bonald und Robert de Lamennais (letzterer in seiner Fruhphase; vgl. zu
ihnen H. Maier, 1988), die Deutschen Joseph Gdrres und Friedrich Schlegel, der Schweizer
Carl Ludwig von Haller u.a. Gemeinsam ist ihnen — trotz unterschiedlicher Begriindungen
und der Erkenntnis des Anbruchs einer neuen Zeit (besonders bei Gorres) — der Legitimismus,
der Verweis auf die angestammten historischen Rechte der Herrscher und Herrscherhéuser,
die gemal gottlicher Vorsehung und geschichtlicher Manifestationen die politische Gewalt
innehaben.

Politischer Katholizismus

Von dem bretonischen Priester Robert de Lamennais wird erstmals die Demokratieidee als
eine Option christlicher Haltung entfaltet. Unter Verweis auf die Verfassungsbewegungen
1830 in Belgien, Irland und Polen, die von sakularen Kraften und Katholiken getragen sind
(,,Unionsgedanke*), werden die Forderungen nach Trennung von Kirche und Staat sowie nach
verfassungsrechtlicher Sicherung der Religions-, Gewissens-, Unterrichts-, Presse- und
Vereinsfreiheit erhoben. Entwickelte sich der moderne Staat in den kontinentaleuropdischen
Léandern als eine ,,Revolte gegen die Religion* (Hans Maier), so sicht Lamennais, nachdem er
sich vom Legitimismus abgewandt hat, Religion und Demokratie prinzipiell nicht mehr als
Gegensétze, sondern als einander stiitzende GroRen an. Freiheit, Gerechtigkeit, Gleichheit
erkennt er als Elemente, deren religids-sittlicher Inhalt vom individualistischen Liberalismus
abgehoben wird. So hofft er fir die Zukunft auf ein Bindnis von christlich-liberalen Kraften
und individualistisch-sékularem Liberalismus. Von den Pé&psten wurden die liberalen
Grundsitze und Gedanken Lamennais® verurteilt (im Syllabus errorum Pius® IX., 1864), nicht
zuletzt wegen der Forderung, der Papst solle sich die Freiheitsidee zu eigen machen und an
die Spitze des Fortschritts stellen.

Wahrend Lamennais den Katholizismus auf die demokratische Form verpflichten wollte,
betrachtete sein Mitstreiter Charles de Montalembert ,,die Demokratie als unvermeidliches
Schicksal®. Er ist weit von einer Dogmatisierung der Demokratie entfernt, lehnt aber auch den

5



Legitimismus entschieden ab. Montalembert ist Demokrat weniger der Gesinnung als der
politischen Methodik nach.

Ahnliche Begriindungen von konstitutionellen Gedanken vertritt auch Wilhelm Emmanuel
Freiherr von Ketteler (1811-1877). In seiner politischen Schrift Freiheit, Autoritat und Kirche
(1862) entfaltet der Mainzer Bischof, der Mitglied des Paulskirchenparlaments und der
Zentrumsfraktion im Deutschen Reichstag war, das Grundgerst fir die katholische Haltung
zur Staatsmacht, zu Rechtsstaat und parlamentarischer Vertretung — eine Theorie, die auch die
politischen und religionsrechtlichen Grundlinien des politischen Katholizismus im Deutschen
Kaiserreich markiert. Mit seinen sozialen Ideen wird Ketteler zugleich zum Wegbereiter einer
christlichen Sozialreform (sozialpolitisch einfluBreich ist seine Schrift von 1864, Die
Arbeiterfrage und das Christentum). Kettelers politische Anschauungen sind eine
Weiterfiihrung der ldeen, wie sie von den Mitgliedern des katholischen Clubs, einer losen
Verbindung katholischer Abgeordneter in der Frankfurter Nationalversammlung 1848/49,
vertreten wurden.

Ketteler empfiehlt den Katholiken, alle politischen, parlamentarischen und publizistischen
Maoglichkeiten zugunsten der katholischen Interessen wahrzunehmen. Pragmatisch stellt er
sich auf den Boden gemaRigt liberal-rechtsstaatlicher Grundsétze. Er wendet sich gegen den
Absolutismus und den Polizeistaat, denen er den ,,wahren Rechtsstaat gegeniiberstellt, der
»auf Freiheit und Selbstregierung™ beruht. Weitere Forderungen sind: Rechtsschutzgarantie
des Staates, die angemessene Differenzierung zwischen Staats- und Privatrechtsordnung, eine
Verwaltungsgerichtsordnung, ein oberstes Reichsgericht sowie ein unabh&ngiger
Richterstand. Wesentliches Fundament des Rechtsstaats ist eine normative Ordnung, ,.ein
gerechtes Maf, nach dem gemessen wird, ein gerechtes Gesetz, nach dem geurteilt wird*. Mit
seiner Forderung, die in der Preullischen Verfassung 1848/50 garantierte kirchliche Freiheit
als Grundrecht auch in der Deutschen Reichsverfassung von 1871 zu verankern, ist er
gescheitert.

Die Grundlage seiner Ordnungsideen ist das Naturrecht, wie er sie im Anschluf an Thomas
von Aquin vertritt. Das Naturrecht hatte fur den politischen Katholizismus eine hervorragende
Bedeutung. Es ermdglichte sachlich-rationale Begriindungen und damit den Dialog mit nicht
dezidiert christlichen Theorien und Programmforderungen anderer politischer Richtungen.
Andererseits aber hat das Naturrecht in der neuscholastischen Phase (ca. 1850-1960) mit ihrer
uberméligen Betonung der Orientierung der Katholiken an kirchenamtlichen Auslegungen
gelegentlich zu ungebuhrlichen Anlehnungen von katholischen Politikern und Gruppierungen
an den Klerus und romische Weisungen gefihrt.

Fir Ketteler ist das Naturrecht klar und unveranderlich. Aber Klarheit und Festigkeit des
Naturgesetzes gelten nur fur die obersten Grundsatze. Die Folgerungen fir die verschiedenen
Wissens- und Sachbereiche sind nicht schon ,,von Natur aus* bekannt, sondern sie sind durch
Gebote der praktischen Vernunft zu erschlielen. Die sich aus ihr ergebenden Normen sind das
menschliche Gesetz. Die Grundrechtsforderungen Kettelers und des Katholizismus seiner Zeit
sind ambivalent: Einerseits soll ein moglichst groRer Freiheitsraum fur die Kirche gegenuber
dem Staat erwirkt werden (korporative Rechte); andererseits werden die ,,Freiheitsrechte*

6



noch als ,historische Rechte” verstanden. Ahnlich wie viele konservative Theoretiker bleibt
Ketteler dem historisch-organischen Gedankengut verbunden. Verfassung und Recht werden
nicht so sehr als willentlich-schopferische Produkte, als artifizielle Ergebnisse eines pluralen
Willensbildungs- und Entscheidungsprozesses gesehen. Entsprechend werden die
Freiheitsrechte als  Wiederherstellung  dlterer ,,christlich-germanischer  Freiheiten
charakterisiert — eine Anschauung, die ahnlich auch im konservativen Staatsdenken und bei
Edmund Burke zu finden ist.

Dem adlteren Rechtsdenken verhaftet bleibt auch die neuscholastische Staatslehre, die von
Papst Leo XIII. (1878-1903) zur kirchenoffiziellen Lehre erhoben wird. Er konstatiert, daf3
der liberale Verfassungsstaat nicht aus sich heraus antichristlich ist oder sein muf3. Doch
werden in der Staatslehre Leos XIII. theologisch-traditionalistische Ideen mit naturrechtlichen
Begrindungen verbunden, die Katholizismus und konstitutionell-republikanische
Ordnungsideen einander n&herbringen — ohne jedoch den Legitimismus zu gefdhrden. Leo
XIII. vollzient dieses Kunststiick mittels einer Modifizierung der frihneuzeitlichen
Naturrechtstheorie, wobei er sich u.a. auf Kardinal Robert Bellarmin (1542-1621) stutzt.

Scholastische VVolkssouveranitat

Vor dem Hintergrund des Zerfalls der konfessionellen Einheit infolge der Reformation, der
Abspaltung der Anglikanischen Kirche, der Entdeckung Amerikas und der Bedeutung neuer
Handelsbeziehungen hatten spanische Theologen und Philosophen des 16. und 17.
Jahrhunderts (Franz Vitoria, Franz Suarez u.a.; vgl. J. Hoffner, 1947) grundlegende Normen
des Volkerrechts sowie der Rechts- und Eigentumslehre entwickelt. lhre politische Theorie
kulminiert in der Lehre vom Volke als dem urspringlichen Trager der Gewalt. Diese sog.
scholastische Volkssouveranitatsthese modifiziert die Gewaltenlehre des Rémerbriefs, die den
Grundstock des Legitimismus und der christlichen Monarchien darstellte. Das zentrale
biblisch-theologische Argument war, da die (rechtmaRige) bestehende Gewalt von Gott
komme. Diese These interpretieren die spanischen Denker der friihen Neuzeit
schopfungstheologisch. Das bedeutet: Die Staatsgewalt ist eine naturnotwendige Bedingung
des Erhalts des Gemeinwesens; sie entspringt dem gdéttlichem Willen. Aber die konkrete
Bestellung und Austibung der Herrschaft beruht auf historisch-kontingenten Gegebenheiten.
Notwendigerweise ist daher das Volk, fir dessen Wohl die Herrschaftsgewalt besteht, der
urspringliche Trager der Gewalt. Das Volk Ubertragt diese dann gemaR den jeweiligen
Gepflogenheiten auf einen oder mehrere Gewaltinhaber, deren Herrschaftsbefugnisse auch
zeitlich befristet sein kdénnen. Bei der Mitwirkung des Volkes dachte man an vertragliche,
jedoch nicht ndher modifizierte Formen der Zustimmung.

Zweifellos steckt in der scholastischen Volkssouveranitatsthese, auch wenn man in der
virtuellen Gewaltinnehabung des Volkes keine Gewohnheit, sondern nur eine Mdglichkeit
sieht, politischer Sprengstoff. Potentiell ist sie demokratisch. So sah man in dieser These eine
Vorwegnahme der modernen Volkssouverénitat und der Ideen Rousseaus. Die spanischen
Spétscholastiker verstehen jedenfalls die politische Ordnung als historisch-kulturelles
Produkt, an dem das Volk ,irgendwie® beteiligt ist. Doch bleiben sie auf halbem Wege
stehen, wenn sie — trotz voluntaristischer Ansatze — an der traditionellen Vorstellung
festhalten, dal der Mensch in eine vorgegebene Ordnung eingebunden sei. Lediglich der
7



weltliche Jurist Fernando Vazquez sieht die Beauftragung des Herrschers durch das Volk als
jederzeit widerruflich an.

Aufgrund dieser Ambivalenz war die scholastisch-frihneuzeitliche Naturrechtstheorie fur Leo
XII. von besonderem Nutzen. Sie konnte dort, wo sich die republikanische und
demokratische Ordnung durchgesetzt hatte, ebenso als Rechtfertigungsgrund dienen wie in
den bestehenden konstitutionellen und absolutistischen Monarchien. Die Legitimation der
jeweiligen Ordnung erfolgte theologisch mit Romer 13 und sozialethisch durch Verweis auf
das Gemeinwohl als oberster staatsethischer Norm. So forderte Leo 1892 die Katholiken
Frankreichs auf: ,,Acceptez la République.” Zweifellos hatte dieses Ralliement, die
Aussohnung der Katholiken mit der Republik, grofle Bedeutung fir ein positives Verhaltnis
der Katholiken zur demokratischen Ordnung.

Aber andererseits war die neuscholastische Staatstheorie aufgrund verschiedener Kautelen nur
bedingt mit der liberalen Staatsrechtstheorie vereinbar. Naturrechtlich betrachtet konnten
gemal der aristotelisch-thomistischen Staatsformenlehre Monarchie, Aristokratie und
Demokratie legitime Ordnungen sein, sofern sie gemdl den sozialethischen Prinzipien des
Gemeinwohls und der Gerechtigkeit dem 6ffentlichen Wohl dienlich waren. Die katholische
Doktrin war also bezliglich der Staatsform neutral (Staatsneutralitatsthese). Andererseits aber
wurde vom traditionellen Kooperationsmodell von Kirche und Staat, dessen Ideal der
katholische Glaubensstaat war, der weltanschaulich neutrale Staat als ,,nationale Apostasie®
bewertet. Zudem war das naturrechtlich-organische Ordnungsmodell (u. a. Postulat der
Einheit von Moral und Recht), das Personlichkeitsrechte nur im Staatsganzen definieren
konnte, individuellen, vorstaatlichen Grundrechtsideen abtraglich.

Eine weitere Einschrankung des Demokratiegedankens in der Lehre Leos XIII. ergab sich aus
folgendem Grund. Mit seinen sozialen Rundschreiben gab der Papst der Entwicklung
christlich-sozialer und christlich-demokratischer Parteien und Verbande Auftrieb. In der
Enzyklika Rerum novarum: Uber die Arbeiterfrage (1891) fordert Leo Lohngerechtigkeit und
stirkere staatliche Aktivitdten im Wirtschaftsprozel3, ferner das Koalitionsrecht der
Arbeiterschaft sowie zeitgemafRe Arbeitnehmerorganisationen. Diese Forderungen sind
Elemente eines umfanglicheren Programms zur Losung der Sozialen Frage, das mittelbar
auch demokratische Tendenzen enthielt. Das Rundschreiben gab jedenfalls in mehreren
européischen L&ndern den AnstoR zur Bildung sozialpolitischer, parlamentarischer und
parteipolitischer katholischer Verbdnde, Parteien und Bewegungen. Aus der Sicht der
romischen Kurie drohten diese Gruppierungen des politischen und sozialen Katholizismus
jedoch, einen autonomen Status anzunehmen und sich kirchlich-politischen Interessen zu
entziehen. Zu diesen Befilrchtungen gab u. a. die interkonfessionelle Ausrichtung christlicher
Parteien und Gewerkschaften in Deutschland Anlal. Leo XIIl. hat daher in seinem
Rundschreiben Graves de communi (1901) dekretiert, daR die partei- und verbandspolitischen
Aktivitaten von Katholiken sich lediglich auf soziale und Karitative Aktivitaten zu
beschranken hdtten. GemaR dem Rundschreiben durfte sich der christliche
Demokratiegedanke daher nur auf die Volkswohlfahrt, nicht aber auf politische und
Verfassungsfragen richten. Die Katholiken sollten nach dem Willen des Papstes die gegebene
staatliche Ordnung — ob monarchisch oder demokratisch — stiitzen, selbst aber nichts

8



unternehmen, um eine demokratische Ordnung herbeizufiihren. In der kirchenamtlichen
Doktrin wirkten unverkennbar noch traditionalistische Ideen nach.

Weimarer Katholizismus

Der politische Katholizismus in Deutschland war in der Weimarer Republik 1919-1933
gespalten. Der groRere Teil war zweifellos demokratisch gesinnt, nicht zuletzt auch deshalb,
weil der Verbandskatholizismus seit Bischof Ketteler und dem Fuhrer der katholischen
Zentrumspartei, Ludwig Windthorst (1812-1891), — gewissermalRen als Erbe des
Kulturkampfes — die parlamentarischen Représentativorgane fiir die ,,katholischen Interessen*
zu nutzen verstand (vgl. R. Morsey, 1988). Zugleich aber sah man, auch in sozialpolitischer
Hinsicht, die demokratisch-republikanische Ordnung als den besseren Weg an. So waren die
Katholiken zum Mittrdger der demokratischen Ordnung von Weimar geworden.

Politiktheoretisch ist der politische Katholizismus dieser Epoche nicht einfach zu orten.
Einerseits war das Gros der Katholiken einschlieflich des Klerus der demokratischen
Ordnung verbunden, und man verteidigte die politischen Grundrechte entschieden gegen
Extremisten von links und rechts, als schon die ersten Notstandsgesetze in Kraft waren. In der
NS-Diktatur hatte sich die katholische Bevolkerung um die Priester und Bischofe geschart, in
denen man auch fir den politisch-weltlichen Bereich die Fuhrer sah, die das religiose
Lebensrecht gegen den bedrohenden Staat verteidigen. Andererseits aber bereiteten die
liberalen Grundrechte, vor allem ihre verfassungstheoretische Positionierung gegen die
diktatorischen Anspriiche des Nationalsozialismus, dem ,katholischen Gewissen*
betrdchtliche Schwierigkeiten. ,,Die Treue zur bestehenden geschichtlichen Verfassung®, so
formuliert es Ernst-Wolfgang Bockenforde (1973, S. 60), ,,hatte keinen naturrechtlichen Ort™.
Mit anderen Worten: Von der neuscholastisch-naturrechtlichen Staatslehre her konnte man
gemal dem Gemeinwohlprinzip als oberster sozialethischer Norm nur die prinzipielle
Neutralitat gegenuber der bestehenden Staatsform postulieren. Nachdem Hitler aber legal an
die Macht gekommen war, sah man sich vom moraltheologisch-kirchlichen Prinzipiendenken
her veranlaf3t, den Anspruch der ,,rechtméBigen Obrigkeit auf Treue und Gehorsam seitens
der Katholiken einzufordern.

Der Kritik Bockenfordes an den politiktheoretischen Aporien des deutschen Katholizismus im
Jahre 1933 wurde vorgehalten, diese These sei theoretisch und unhistorisch. Tatséchlich aber
entspricht sie durchaus auch der Selbsteinschatzung einzelner Theologen und Kirchenvertreter
jener Zeit. Dies belegt ein Artikel des Freisinger Moraltheologen und Ehrenkanonikus von St.
Kajetan in Minchen, Robert Linhardt (1895-1981). In seiner der Fachliteratur bisher
unbekannten Schrift Verfassungsreform und katholisches Gewissen. Eine Besinnung auf die
Prinzipien der katholischen Sozial- und Staatsphilosophie (Miinchen 1933), unterzieht der
Theologe — just am Vorabend der Machtergreifung durch die Nationalsozialisten — sein
Vorwort tragt das Datum 25. Januar 1933 — die katholische Staatsdoktrin einer beil3enden
Kritik (vgl. R. Uertz, 2005, S. 347 ff.). Er kritisiert die Verrenkungen und unhistorischen
Deutungen der katholischen Naturrechtsdogmatik, das sog. ,,System der Mitte”. In
verfassungsrechtlichen Grundsatzfragen gibt es keine ,,’Mitte’ zwischen Individualismus und
Sozialismus®, kritisiert Linhardt die katholisch-solidaristische Schule seiner Zeit. Wird das
Gemeinwohl — wie bei der nationalsozialistischen Regierung der Fall — von einem legalen
9



10

Machtinhaber definiert, so sind die Katholiken ,,gegeniiber jedem uns historisch bekannten
und zukiinftig denkbaren Verfassungstyp zur Neutralitdt verurteilt*.

Linhardts Kritik an der Staatsneutralitatsthese und der restriktiven Gemeinwohlinterpretation
gipfelt in zwei Grundthesen: 1. Das ,katholische Gewissen* erfordere spétestens in der
politisch-existentiellen Situation des Jahres 1933 den entschiedenen Rekurs auf die liberalen
Grundrechte, von denen allein her die diktatorische Machtiibernahme nicht nur ethisch,
sondern auch staatsrechtlich delegitimiert werden konne — auch wenn die liberalen
Grundrechte nicht zum Kernbestand der katholischen Dogmatik gehoérten. 2. Zur Sicherung
der Humanitat des Gemeinwesens sei es vonnoten, das Subsidiaritatsprinzip, das die
Enzyklika Quadragesimo anno Pius® XI. (1931) lediglich als allgemeine gesellschaftliche
Leitidee charakterisierte, mit den Rechtszwecken des Staates, d.h. der Rechts- und
Friedensordnung seiner Biirger zu verknipfen.

Linhardts Grundsétze einer Verfassungsreform sind — soweit erkennbar — das erste
politiktheoretische Dokument des deutschen Katholizismus, das eine systematisch reflektierte
demokratisch-rechtsstaatliche Grundrechts- und Verfassungsordnung aus sozialethischer
Perspektive entwickelt. Ahnliche Argumente finden sich auch bei Heinrich Rommen (1897—
1967). In sein Buch Die ewige Wiederkehr des Naturrechts (Leipzig 1936) hat er allerdings
noch keine expliziten Grundrechtsforderungen aufgenommen. Erst in der revidierten
Neuauflage (Minchen 1947, S. 161 f.) verknlpft der katholische Jurist, der seit der
nationalsozialistischen Diktatur im amerikanischen Exil lehrte, seine Naturrechtsgedanken
mit personalen Grundrechten. Was ihn hierzu animierte war ,,diese listerliche Umdeutung*
politik- und staatsethischer Grundsdtze im Kommentarband von Ernst Rudolf Huber,
Verfassungsrecht des GroRdeutschen Reiches (Hamburg 1939). Der Begriff der
Menschennatur, so kritisiert Rommen E. R. Huber, werde hier nicht gedeutet als ,,System
angeborener und unverduBerlicher Rechte des Individuums®, als ,,die verniinftige Natur,
begabt mit Intellekt und freiem Willen, wie sie jedem Menschen zukommt und auf welcher
dann die Wiirde, die Freiheit und Initiative der individuellen Person beruhen®; vielmehr habe
das nationalsozialistische Verfassungsrecht ,die personlichen Freiheitsrechte des
Individuums* ganz und gar der Willkiir des Fiihrer- und Machtstaates unterstellt.

Christlicher Personalismus

Die politisch-programmatischen Aktivitaten des deutschen Katholizismus artikulieren sich
nach 1945 vor allem in den Unionsparteien CDU und CSU (vgl. Th. M. Gauly, 1991).
Angesichts des Umstands, dall der Rechtspositivismus der Weimarer Zeit die
Rechtsentartungen des nationalsozialistischen Staates so sehr beglinstigte, gab es — weit Uber
den katholischen Raum hinaus — eine Rickbesinnung auf die Rechts- und
Sittlichkeitsgrundsatze des christlichen Naturrechts. Freilich liefert das Naturrecht keinen
Bestand fester Regeln, die nur in Kraft zu setzen waren; aber es enthélt ein Grundwissen von
Prinzipien, die Orientierung fir sachgerechte Normen zur Gestaltung einer freiheitlichen und
gerechten Ordnung von Staat und Gesellschaft. Hierzu gehéren insbesondere die von der
katholischen Sozialethik gepflegten Prinzipien der Subsidiaritat, der Gerechtigkeit und der
Solidaritat, freilich in einer personal- und verantwortungsethisch modifizierten Sichtweise.
Insofern versteht sich das Naturrecht eigentlich als ein Vernunft- oder Kulturrecht.
10



11

Entsprechend wurde das christliche Naturrechtsverstdandnis aus den Engfiihrungen der
Schultheologie und Kirchenrechtslehre herausgeldst. Solche Modifizierungen ergaben sich
nicht zuletzt aus dem Umstand, dal3 die interkonfessionelle Ausrichtung der Unionsparteien
konfessionsspezifische Interpretationen im Sinne der katholischen Sozialdoktrin nicht
zuliel3en. Die wichtigsten Motive aber fur die konsequente Hinwendung zur personalistischen
Naturrechtskonzeption als Grundlage demokratisch-rechtsstaatlicher Ordnung waren die
entschiedene Abgrenzung des Katholizismus von konservativ-traditionalistischen und
organologischen Positionen, wie sie auch im Katholizismus der Weimarer Zeit anzutreffen
waren (z. B. ,organische Demokratie als Ausfiillung der ,,Formdemokratie®). Mit der
systematischen Hinwendung zum Persongedanken war der Freiheit und der Verantwortung
Rechnung getragen, die Staatsmacht prinzipiell begrenzt; zugleich waren dem extremen
Individualismus und szientistischen Ideen Grenzen gesetzt (A. Baruzzi, 1979).

Das christliche, personalistische Menschenbild beinhaltet einen anthropologisch-sittlichen
Grundkanon von Prinzipien und Leitideen. Né&herhin sind dies: die Wurde, Freiheit und
Verantwortungsfahigkeit der Einzelperson, ihre Endlichkeit und Schuldfahigkeit
(Gebrochenheit), ferner die Gleichheit der Menschen (vor Gott) und die Idee der
Gerechtigkeit. Diese theologisch-anthropologischen Ideen intendieren ein Personverstandnis
mit sozialen Implikationen, woraus sich die Sozialprinzipien der Solidaritat, Subsidiaritat und
Gerechtigkeit ergeben. Diese Leitideen einer freiheitlichen, demokratischen und sozialen
Ordnung sind notwendigerweise entwurfs- und gestaltungsoffen: ihre Anwendung erfolgt
entsprechend im Kontext politischer, wirtschaftlicher, finanzpolitischer und kultureller
Umsténde (W. Korff, 1985; B. Sutor, 1992).

Der politische Katholizismus konnte mit seinem Politik- und Sozialkonzept nach 1945 auf die
Programmatik der Unionsparteien betrachtlichen Einflu} austiben und im Grundgesetz fir die
Bundesrepublik sowie in einzelnen Landerverfassungen Akzente setzen (z. B. Adolf
Susterhenn). Aber auch die Neuorientierung der Sozialdemokratie im Godesberger Programm
1959, in dem nicht mehr der Marxismus die Grundlage des demokratischen Sozialismus
bildet, sondern die christliche Ethik, der Humanismus und die klassische Philosophie genannt
sind, 1aBt durchaus auch Spuren des christlichen Gesellschaftsdenkens erkennen. Nur durch
diese  Neuorientierung der Sozialdemokraten, der ein reger Austausch der
sozialdemokratischen Parteitheoretiker mit katholischen Sozialethikern vorausgegangen ist,
war es moglich geworden, ab den spéaten 1960er Jahren verstarkt in die Wéhlerschaft vor
allem katholischer Christen einzudringen. So sieht z.B. der katholische Sozialethiker, O. v.
Nell-Breuning, im II. Teil des Godesberger Programms ,,ein kurzgefafites Repetitorium der
katholischen Soziallehre®.

Fazit

Das politische Ideenspektrum des Katholizismus zeichnet sich durch eine betrachtliche Breite

aus. Seit dem 19. Jahrhundert vollzog sich ein Wandel von traditionalistischen und

konservativen Ideen (ber pragmatisch-konstitutionelle und neuscholastische Positionen hin

zur  demokratischen,  menschenrechtlich ~ fundierten  politischen  Ethik.  Dieser

Paradigmenwechsel von einer heteronomen Moral zu einer im Sinne des christlichen

Personalismus verfochtenen Verantwortungsethik, die vor allem durch den liberalen und den
11



12

Laienkatholizismus induziert wurde (u.a. den franzésischen Philosophen Jacques Maritain, in
Deutschland durch Werner Schollgen, Alfons Auer, Max Mdller, u.a.) und schlief3lich in der
kirchenoffiziellen Sozialethik seit Johannes XXIII. (1958-1963) seinen Niederschlag findet,
ist moglich geworden durch die im christlichen Glauben grundgelegte Differenzierung
zwischen theologisch-biblischen Elementen und politisch-kulturellen Faktoren — eine
Differenzierung, die in letzter Konsequenz in der kirchenamtlichen Soziallehre jedoch erst
seit dem Il. Vatikanischen Konzil (1962-1965) einen festen Platz beansprucht. Diese
Kirchenversammlung hat einen wichtigen Beitrag zur Ausséhnung zwischen Kirche und Welt
geliefert.

Das lateinische Christentum hat in seinen konfessionsspezifischen Ausformungen des
Katholizismus wie auch des Protestantismus die Kultur und Mentalitat, die
Grundeinstellungen, Denkmuster, Traditionen und Lebensformen Europas gepragt. Der
sékulare Charakter des Gemeinwesens, der Gerechtigkeits- und Toleranzgedanke, die
Religions- und Gewissensfreiheit als Basis der demokratisch-rechtsstaatlichen Ordnung und
des européischen Lebensgefuhls, schlieBlich die Grenzziehung zwischen religiGsen
Anspriichen und personaler Verantwortung sind nicht durch Beiseitestellen, sondern in
konkreter Auseinandersetzung mit dem Christentum entstanden (vgl. E.-W. Boéckernforde,
1976, S. 57 ff.). Insofern stellen das Christentum und die Sozialethik der Westkirchen auch
einen bedeutsamen Ideenfundus und politiktheoretischen Faktor dar: Beide sind Ausweis der
europaischen Kultur und Identitat.

Literatur:

Baruzzi, Arno (1979): Europdisches ,Menschenbild“ und das Grundgesetz fiir die
Bundesrepublik Deutschland, Freiburg

Becker, Winfried (1989): Staats- und Verfassungsverstandnis der Christlichen Demokratie
von den Anfangen bis 1933, in: Geschichte der christlich-demokratischen und christlich-
sozialen Bewegungen in Deutschland, hg. von Giinther Rither, Bonn, 3. Auflage, S. 93
ff.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1973): Der deutsche Katholizismus im Jahre 1933 (*1961), in:
Ders.: Kirchlicher Auftrag und politische Entscheidung, Freiburg i. Br., S. 30 ff.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1976): Die Entstehung des Staates als Vorgang der
Sékularisation, in: Ders., Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staatstheorie und zum
Verfassungsrecht, Frankfurt a. M., S. 42 ff.

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1982): Staat — Gesellschaft — Kirche, in: Christlicher Glaube
in moderner Gesellschaft, hg. von Franz Bockle/Franz-Xaver Kaufmann u.a., Bd. 15,
Freiburgi. Br., S. 5 ff.

Bdckenforde, Ernst-Wolfgang (2002): Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie. Antike
und Mittelalter, Tibingen

Gauly, Thomas M. (1991): Katholiken. Machtanspruch und Machtverlust, Bonn

Hoffner, Joseph (1947): Christentum und Menschenwirde. Das Anliegen der spanischen
Kolonialethik im Goldenen Zeitalter, Trier

12



13

Hirten Heinz, Hg. (1991): Katholizismus, staatliche Neuordnung und Demokratie 1945—
1962, Paderborn;

Isensee, Josef/Mikat, Paul, Honecker Martin/Suttner, Ernst Chr. (1989): Staat, in:
Staatslexikon, hg. von der Gorres-Gesellschaft, Bd. 5, Freiburg i. Br. 7. Auflage, Sp.
133 ff.

Korff, Wilhelm (1985): Wie kann der Mensch gliicken? Perspektiven der Ethik, Mlinchen
Maier, Hans (1983): Katholizismus und Demokratie, Freiburg i. Br.

Maier, Hans (1988): Revolution und Kirche. Zur Friihgeschichte der christlichen Demokratie
(*1959), Freiburg i. Br., 5. Auflage

Matz, Ulrich (1989): Zum EinfluR® des Christentums auf das politische Denken der Neuzeit,
in: Geschichte der christlich-demokratischen und christlich-sozialen Bewegungen in
Deutschland, hg. von Giinther Rither, Bonn, 3. Auflage, S. 27 ff.

Mikat, Paul/Link, Christoph/Hollerbach, Alexander/Leisching, Peter (1987): Kirche und
Staat, in: Staats-Lexikon, hg. von der Gorres-Gesellschaft, Bd. 3, Freiburg i. Br. 7.
Auflage, Sp. 468 ff.

Morsey, Rudolf: Katholizismus, Verfassungsstaat und Demokratie. Vom Vormarz bis 1933,
Paderborn 1988

Mdiller, Johann Baptist (1997): Religion und Politik. Wechselwirkungen und Dissonanzen,
Berlin

Nell-Breuning, Oswald von (1980): Gerechtigkeit und Freiheit. Grundziige katholischer
Soziallehre, Wien

Rommen, Heinrich (1935): Der Staat in der katholischen Gedankenwelt, Paderborn

Sutor, Bernhard (1992): Politische Ethik. Gesamtdarstellung auf der Basis der Christlichen
Gesellschaftslehre, Paderborn, 2. Auflage

Tocqueville, Alexis de (1969): Der alte Staat und die Revolution (franz. 11856), Reinbek

Uertz, Rudolf (2005): Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken
von der Franzoésischen Revolution bis zum Il. Vatikanischen Konzil (1789-1965),
Paderborn

Uertz, Rudolf (2005): Katholizismus und Demokratie, in: Aus Politik und Zeitgeschichte, Nr.
7, S. 15 ff.

Utz, Arthur/Gallen, Brigitta Grafin von, Hg. (1976): Die katholische Sozialdoktrin in ihrer
geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung pépstlicher Dokumente vom 15,
Jahrhundert bis in die Gegenwart (Originaltexte mit Ubersetzung), 4 Bde., Aachen

13



