


STUDIA PASTORALNE







RADA NAUKOWA: prof. dr. Pero Aračić (Kath.- Theol. Fakultät, Dakovo, Hrvatska), ks. prof. dr 
hab. Ignacy Bokwa (UKSW), ks. prof. dr hab. Stanisław Czerwik (UPJPII), prof. dr Franz Georg 
Friemel (Kath.-Theol. Fakultät, Universität Erfurt), prof. dr. Stanko Gerjolj CM (Theologische 
Fakultät, Ljubljana), ks. dr Krzysztof Grzelak SCJ (St. Joseph’s Theological Institute, Cedara, South 
Africa), ks. prof. dr Richard Hartmann (Theologische Fakultät, Fulda), ks. prof. dr hab. Ryszard 
Kamiński (KUL), ks. doc. phDr, thDr. Róbert Lapko (Katolícka Univerzita v Ružomberku), ks. 
prof. dr hab. Kazimierz Misiaszek (UKSW), ks. dr hab. Mieczysław Polak (UAM), prof. dr hab. 
Eugeniusz Sakowicz (UKSW), ks. prof. dr hab. Helmut J. Sobeczko (UO), ks. prof. dr hab. Józef 
Stala (UPJPII), o. dr hab. Daniel Wojciech Stabryła OSB (Dormition Abbey, Jerozolima), prof. dr 
Joachim Theis (Theologische Fakultät, Trier), doc. ThDr. Martin Uhál’, PhD (Katolícka Univerzita 
v Ružomberku), prof. dr Maria Widl (Kath.-Theol. Fakultät, Universität Erfurt) ks. dr hab. Krzysztof 
Witko (Issy-les-Moulineaux, Francja), prof. dr hab. Krystian Wojaczek (UO), ks. prof. dr theol., dr 
phil. Paul Michael Zulehner (Universität Wien)

ZESPÓŁ REDAKCYJNY:
Redaktor naczelny: ks. dr hab. Bogdan Biela (UŚ, Katowice) 
Zastępca redaktora naczelnego: ks. dr hab. Roman Buchta (UŚ, Katowice) 
Sekretarz redakcji: ks. dr Bartłomiej Kuźnik (UŚ, Katowice) 
Redaktor statystyczny: dr hab. Józef Biolik (prof. UE, Katowice) 
Redaktor językowy: Aleksandra Achtelik (j. polski), Hans-Dieter Kuch (j. niemiecki), Michał 
Nolywajka (j. angielski), Iwona Rubys (j. hiszpański), Claudio Salmieri (j. włoski), Aline Weidert 
(j. francuski) 
Redaktorzy tematyczni: ks. prof. dr hab. Ireneusz Celary (teologia pastoralna); ks. dr hab. 
Leszek Szewczyk, prof. UŚ (homiletyka); ks. dr Bartosz Zygmunt

RECENZENCI XV TOMU “STUDIÓW PASTORALNYCH”: ks. prof. dr hab. Michał Drożdż 
(UPJPII); ks. dr hab. Bogdan Giemza, prof. PWT; ks. dr. hab. Konrad Glombik, prof. UO; ks. dr 
hab. Piotr Górecki (UO); prof. dr hab. Karol Daniel Kadlubiec (Uniwersytet Ostrawski); ks. dr hab. 
Robert Kantor (UPJPII); ks. dr. hab. Marek Lis, prof. UO; ks. dr hab. Erwin Mateja, prof. UO; ks. 
dr. hab. Andrzej Michalik (UPJPII); ks. prof. dr hab. Józef Mikołajec (UO); ks. prof. dr. hab. Piotr 
Morciniec (UO); ks. dr hab. Kazimierz F. Papciak, prof. PWT; ks. dr hab. Mieczysław Polak, prof. 
UAM; ks. dr hab. Grzegorz Polok, prof. UE Katowice; ks. dr. hab. Rajmund Porada, prof. UO; ks. 
prof. dr. hab. Stanisław Rabiej (UO); dr hab. Jerzy Sojka (ChAT); ks. prof. dr hab. Stanisław Sojka 
(UPJPII); dr. Josef Weismayer, Univ.-Prof. Wien; ks. dr. hab. Marcin Worbs (prof. UO)

Adres Redakcji: „Studia Pastoralne”
Wydział Teologiczny Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach
ul. Jordana 18; 40-043 Katowice; tel.: +48 605 737 656
internet: http://www.wtl.us.edu.pl/e107_plugins/wtl_stp/; e-mail: bogdan.biela@us.edu.pl

Księgarnia św. Jacka Sp. z.o.o.
ul. Warszawska 58; 40-008 Katowice; tel.: +48 32 355 48 00, faks: +48 32 259 78 25
e-mail: redakcja@ksj.pl; księgarnia internetowa: www.ksj.pl

Adres internetowy „Studiów Pastoralnych”: http://www.wtl.us.edu.pl/e107_plugins/wtl_stp/

PL ISSN 1734-4433
ISBN 978-83-8099-080-7

Druk i oprawa:
Drukarnia Totem, ul. Jacewska 89, 88-100 Inowrocław



„Studia Pastoralne” 2019, nr 15, s. 58–72

Sebastian Kießig / Magdalena Branner1

Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt
PRAKTISCH-THEOLOGISCHE REZEPTIONEN IM PONTIFIKAT JOHANNES PAULS II. 

PRAKTISCH-THEOLOGISCHE REZEPTIONEN 
IM PONTIFIKAT JOHANNES PAULS II.: 

DIE ENTWICKLUNG EINER THEOLOGIE 
DER COMMUNIO ZUR PASTORALEN METHODIK

Das in der jüngeren Kirchengeschichte schon allein aufgrund seiner zeitlichen 
Dauer außergewöhnliche Pontifikat Papst Johannes Pauls II. (1978-2005) war von 
zahlreichen pastoralen und gesellschaftlichen Ereignissen geprägt, die lange mit 
dem Namen des im Jahr 2014 heiliggesprochenen polnischen Pontifex Maximus in 
historischer Erinnerung sowie andauernder Genese bleiben: Johannes Paul II. war 
als Begründer der Weltjugendtage Zeit seines Pontifikates der erste Seelsorger der 
Jugend der Welt2, er war Dialogpartner für die anderen Religionsgemeinschaften3, 
er war der erste Papst, der die Gläubigen in allen Winkeln der Welt besuchte – sei 

1  Magdalena Branner (*1995) studiert kath. Theologie und Klassische Philologie an der Ka-
tholischen Universität Eichstätt, an der sie am Dekanat der Theologischen Fakultät als studentische 
Hilfskraft eingestellt ist.

Sebastian Kießig (*1986) studierte Wirtschaftswissenschaften und kath. Theologie in Berlin, 
Wismar, Bamberg, Erfurt, Wien und Eichstätt. An der KU Eichstätt-Ingolstadt wurde er mit einer 
pastoraltheologischen Dissertation promoviert und ist an der dortigen Universität Akademischer 
Rat a.Z. am Lehrstuhl für Pastoraltheologie und -psychologie.

2   Bock, Florian, Zwischen Wandervogel und Weltjugendtag. Das 20. Jahrhundert oder wie 
die Katholiken die Jugend entdeckten, 25-39, bes. 39, In: Gärtner, Eva-Maria / Kießig, Sebastian 
/ Kühnlein, Marco (Hgg.), „... damit eure Freude vollkommen wird!“ Theologische Anstöße zur 
Synode „Die Jugendlichen, der Glaube und die Berufungsentscheidung“, Würzburg 2018.

3  Johannes Paul II. Address of John Paul II to the representatives of the christian churches and 
ecclesial communities gathered in Assisi for the World Day of Prayer. 27. Oktober 1986, In: AAS 
97 (1987), 865-871.



59praktisch-thEologische rezeptionen im pontifikat johannes pauls ii

es an der Peripherie oder im Zentrum. Zudem fielen in sein Pontifikat die letzten 
größeren strukturellen politischen Veränderungen in Europa, die zugleich mit 
seinem Namen angesichts seiner Solidarität für die Unterdrückten hermeneutisch 
verbunden sind. Papst Johannes Paul II. kann folglich als ein Mensch seiner Zeit 
verstanden werden, der innerhalb wie außerhalb der Kirche weltweit einen öffent-
lichen Stellenwert hatte, der weit über religiöse Fragen oder pastorale Themen 
hinausging.

Weniger öffentlich publik, wenngleich für das Lehramt, die Theologie und mit-
telbar auch für das pastorale Leben der Kirche relevant, ist die sukzessive Wei-
terentwicklung einer Theologie der communio während des Pontifikates Johannes 
Pauls II.4 Diese Theologie tangiert die ekklesiologischen Prozesse innerhalb der 
katholischen Kirche seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil (1962-1965), hat aber 
auch praktisch-relevante Auswirkungen für das pastorale Leben der Kirche.

Daher ist es das Ziel dieses Beitrags, den Stand der theologischen Diskussi-
on zur communio zu Beginn des Pontifikates zu benennen, sodann die Außeror-
dentliche Bischofssynode von 1985 einzuordnen sowie in einem dritten Schritt zu 
zeigen, wie diese Theologie anhand der weltweit engagierten geistlichen Gemein-
schaften praktische Relevanz erlangen kann.

Theologie der communio zu Beginn des Pontifikates Johannes Pauls II

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts war die Diskussion um die Stellung 
der Kirche eine intensive: Die unmittelbare Zeit bis zum Zweiten Vatikanischen 
Konzil war vor allem die Kirche als Leib Christi verstanden worden, die in der 
Enzyklika Mystici corporis von Papst Pius XII. vom 29. Juni 1943 grundgelegt 
wurde.5 Dieser Gedanke, dass sich die Kirche als Leib Christi verstünde, resultier-
te wiederum aus den Bewegungen des frühen 20. Jahrhunderts. Gab es nach dem 
Ersten Vatikanischen Konzil (1870-1871) den Eindruck, dass die Kirche vor allem 
eine Societas perfecta6 sei, die sich durch die sichtbare Kirche als Institution mit 
dem Papst an der Spitze ausdrücke, so gab es in den pastoralen Bewegungen des 
frühen 20. Jahrhunderts konkret in der liturgischen, biblischen und exegetischen 
Bewegung das Empfinden, bewusst kirchliche Glaubens- und Lebensvollzüge 
zu gestalten und zu reflektieren. Dieses pastorale Bedürfnis, die religiöse Praxis 
nicht nur in einer unveränderlichen Glaubensgemeinschaft zu erleben, sondern 
die Glaubenspraxis als einen reflektierten Ausdruck der kirchlichen Authentizität 
widerzuspiegeln, brachte Romano Guardini in der Kurzformel, dass die Kirche in 
den Seelen der Gläubigen erwache, zum Ausdruck.7

4  Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz 1985 (Hrsg.), Schlussdokument der Außer-
ordentlichen Bischofssynode 1985, Bonn 1985.

5  Pius XII. Enzyklika Mystici Corporis. 29. Juni 1043, In: AAS 35 (1943), 193-248.
6  Begriff der communio hierarchica ist vor allem in LG 21 grundgelegt.
7  Vgl. Guardini, Romano, Vom Sinn der Kirche (1922), Mainz 41955, 19.



60 �������������������������������������

Dieses Ansinnen aus dem pastoralen Leben der Kirche rezipierte erstmals 
Papst Pius XII. in seiner Enzyklika Mystici corporis, indem die Kirche als eine 
mystische Dimension charakterisiert wurde. Somit wurde dem Eindruck einer 
einseitig sichtbaren Institution bereits in der Zeit vor dem Zweiten Vatikanischen 
Konzil lehramtlich und theologisch entgegengetreten.

Das Zweite Vatikanische Konzil setzte am mystischen Verständnis der Kirche 
an, während der Aspekt vom Leib Christi stärker auf den des Volkes Gottes gelenkt 
wurde. Die beiden großen Konstitutionen des Konzils, die sich mit der Frage der Ek-
klesiologie beschäftigen, waren die Dogmatische Konstitution über die Kirche Lumen 
gentium8 und die Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt von heute Gau-
dium et spes9. Ergänzend können zu diesen Konstitutionen noch die nachgelagerten 
Dekrete Apostolicam Actuositatem10, Christus Dominus11, Unitatis Redintegratio12 
sowie die Erklärungen Nostra aetate13 und Dignitatis humanae14 als Texte des Konzils 
aufgefasst werden, welche den Gedanken einer mystischen Kirche in der Beziehung 
zu den einzelnen Gläubigen sowie zur Welt in konkreten Teilaspekten ausformulieren.

Das zentrale Ansinnen des Konzils war es, den wahrgenommenen Bruch 
zwischen der Kirche und ihrem pastoralen Leben sowie der sich in der Moder-
ne entwickelnden Welt zu thematisieren, um aus der Heiligen Schrift sowie der 
Tradition des Glaubensgutes der Kirche neue Impulse für die Gesellschaften zu 
geben. Erinnert sei daran, dass die Kirche im Zweiten Vatikanischen Konzil erst-
mals einer Welt gegenüberstand, die durch unterschiedliche politische Systeme in 
ihren verschiedenen Teilen geprägt wurde. So wurden zahlreiche Ortskirchen im 
westlichen Europa nach den Jahren des Zweiten Weltkrieges restauriert, während 
in den (post-)kolonialen Regionen neue pastorale Strukturen entstanden und in 
der Machtsphäre der sozialistischen Staaten die Kirche mehr oder minder offene 
Formen der Repression zu ertragen hatte.

Zudem hatte die Kirche aber auch erkannt, dass sie aus den Methodiken und 
paganen Wissenschaften neue Erkenntnisse erhalten konnte, die wiederum für 
das pastorale Leben von Interesse waren.15 Anders formuliert konnten aus dem 
Leben des Volkes Gottes Erkenntnisse erwachsen, die wiederum eine Antwort 
der Theologie erforderlich machten, so dass die Pastoral seit der Zeit des Zweiten 

8  Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Lumen gentium, In: AAS 57 
(1965), 5-64.

9   Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Pastorale Konstitution Gaudium et spes, In: AAS 58 
(1966), 1025-1115.

10  Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Apostolicam Actuositatem, In: AAS 58 (1966), 
837-864.

11  Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Christus Dominus, In: AAS 58 (1966), 673-701.
12  Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Unitatis Redintegratio, In: AAS 57 (1965), 90-112.
13  Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung Nostra aetate, In: AAS 58 (1966), 740-744.
14  Vgl. Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung Digitalis humanae, In: AAS 58 (1966), 929-946.
15  Vgl. GS 4.



61praktisch-thEologische rezeptionen im pontifikat johannes pauls ii

Vatikanischen Konzils dem Lehramt und der Theologie gewinnbringende Fragen 
sowie neue Herausforderungen stellt.

Diesen besonderen Umständen des Zweiten Vatikanischen Konzils – erstmals 
sah sich das Konzil einer Welt gegenüber, die von unterschiedlichen politischen 
Systemen regiert wurde – begegnete das Konzil darin, dass es die Vorstellung 
einer mystischen Dimension von Kirche aufnahm, um damit vor allem an die 
patristische Theologie der Sakramentalität zu betonen. Diese Bezugnahme auf 
die sakramentale Dimension ist der Ansatz, die Kirche stärker dem Begriff des 
Volkes Gottes zuzuwenden, um anzuzeigen, dass es einen Unterschied zwischen 
der wahren Kirche Jesu Christi und der Institution Kirche gebe.16 Somit galt es, 
Unterschied zwischen Kirche und Christus, den das Bild einer Kirche als Leib 
Christi zu verwischen drohte, herauszustellen. Die Annahme einer Theologie der 
Kirche als Leib Christi führte zuvor in der Konsequenz zu einer Überbetonung der 
Kirche, so dass jede Kritik an ihr sofort als eine Kritik an Jesus Christus verstan-
den wurde. Diesem Umstand begegnete das Zweite Vatikanische Konzil, indem 
es die mystische Dimension der Kirche als Grundsakrament charakterisierte. Sie 
lässt sich folglich als Werkzeug Gottes in seinen Heilsplan hineinnehmen und ist 
daher kein Substitut für eine göttliche Person

Christus ist das Licht der Völker. Darum ist es der dringende Wunsch dieser im Hei-
ligen Geist versammelten Synode, alle Menschen durch seine Herrlichkeit, die auf 
dem Antlitz der Kirche widerscheint, zu erleuchten, indem sie das Evangelium allen 
Geschöpfen verkündet. Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das 
heißt Zeichen und Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit 
der ganzen Menschheit.17

Die Kirche bezeichnet sich im Konzil als das „Quasi-Sakrament“, so dass es sich 
von den sieben Sakramenten auf dem Glaubensweg eines Christen zwar unterschei-
det, zugleich aber in einen relationalen Kontext stellt. Das Besondere dieses Grund-
sakramentes ist es, dass sich eine Gruppe von Menschen, das Volk Gottes, bereits 
in den Ruf Gottes hineinnehmen lässt und miteinander das Reich Gottes auf Erden 
beginnen lassen möchte, so dass diese Gemeinschaft auf Jesus Christus hinweist. Die 
Kirche ist somit Zeichen und Werkzeug Gottes. Sie versteht sich als ein Schritt zur 
Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden, das für Jesus Christus Zeugnis ablegt.

Dabei ist die Kirche eine soziologisch fassbare Größe mit all ihren Institutionen 
und Hierarchien, die dennoch eine mystische Größe als komplexe Wirklichkeit ist, 
die aus menschlichem und göttlichem Element zusammenwächst.18 Dieses Zusam-
mennehmen von menschlicher und göttlicher Wirklichkeit unterstreicht nochmals 
den Zugang zur Kirche als Volk Gottes, das in seiner pilgernden Endlichkeit auf 
dem Weg zum unendlichen Jesus Christus unterwegs ist. Mit dieser Dimension des 
Volk-Gottes-Begriffs wird folglich auch eine Position des reinen Spiritualismus 

16  Vgl. Tyrrell, George, Das Christentum am Scheideweg, München–Basel 1959.
17  LG 1.
18  Vgl. LG 8.



62 �������������������������������������

zurückgewiesen, der beispielsweise bedarf, dass es nur eine Vereinigung im Gebet 
oder in besonderen intellektuellen Sphären geben könne.19 Die Kirche ist folglich 
auch immer anthropologisch bestimmt.

Der Begriff des Volkes Gottes macht sich ebenso an der pastoralen Dimension 
der Kirche fest: Sie ist eine geschichtliche Größe, die sich seit ihrer Stiftung auf 
dem Weg der Pilgerschaft zu Jesus Christus befindet. Dabei kommt sie mit unter-
schiedlichen Menschen in Berührung und ist als Volk Gottes am Kontakt mit der 
Menschheit interessiert.

Als Zeuge und Künder des Glaubens des gesamten in Christus geeinten Volkes Got-
tes kann daher das Konzil dessen Verbundenheit, Achtung und Liebe gegenüber der 
ganzen Menschheitsfamilie, der dieses ja selbst eingefügt ist, nicht beredter bekunden 
als dadurch, dass es mit ihr in einen Dialog eintritt über all diese verschiedenen Prob-
leme; dass es das Licht des Evangeliums bringt und dass es dem Menschengeschlecht 
jene Heilskräfte bietet, die die Kirche selbst, vom Heiligen Geist geleitet, von ihrem 
Gründer empfängt. Es geht um die Rettung der menschlichen Person, es geht um den 
rechten Aufbau der menschlichen Gesellschaft.20

Das Volk Gottes als Kirche zeichnet sich dadurch aus, dass sich dieses als Teil 
der Menschheitsfamilie erachtet, das den Ruf erhalten hat, Zeuge und Künder des 
Glaubens an Jesus Christus zu sein. Diese pastorale Dimension des Volk-Got-
tes-Begriffs zeigt, dass die Kirche keine Societas perfecta ist, sondern mit den 
Menschen in der Welt lebt und zu allen Zeiten Christus bekennt und das Evange-
lium in die Lebenspraxis einbringt.

Dieser Auftrag des Volkes Gottes zeigt nicht nur die neue pastorale Dimension 
der Kirche, sondern auch das Angewiesensein von Kirche und Welt. Das Volk 
Gottes dient dem Einzelnen und der Gemeinschaft in Form der menschlichen 
Gesellschaft und benötigt dafür einen Zugang zur Welt in seiner heutigen Zeit.

Der kurze Textauszug aus der Pastoralkonstitution zeigt bereits an, dass die Kon-
zilsväter dem Volke Gottes als lebendige Verbindung zum trinitarischen Gott den 
Heiligen Geist als explizite Sendung zuschrieben. Diese Sendung des Heiligen Geis-
tes drückt sich in der Struktur des geistlichen Lebens des Einzelnen wie auch der 
communio aus, indem der Geist nicht aus sich selbst und für sich selbst lebt.21 Implizit 
wird aber das Wirken des Hl. Geistes schon ausdrücklich angenommen, denn eine 
Kirche, die sich als Volk Gottes in lebendigem Austausch mit der Menschheitsfamilie 
bespricht, kann nicht ein einheitlicher Block sein, sondern bedarf der verschiedenen 
Glieder mit ihren von Gott empfangenen Charismen.22 Eine solche Gemeinschaft des 
Volkes Gottes in der Menschheitsfamilie, der Sendung des Einzelnen und Verbindung 
zum Hl. Geist macht den Charakter einer communio aus.

19  Vgl. Neuner, Peter, Der Laie und das Gottesvolk, Frankfurt a. M. 1988, 130.
20  GS 3.
21  Vgl. Hilberath, Bernd Jochen, Art. Heiliger Geist – c) Pneumatologische Entfaltung, In: LThK 

4, ³1995, Sp. 1312.
22  Vgl. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Gemeinsam Kirche sein, Bonn 2016.



63praktisch-thEologische rezeptionen im pontifikat johannes pauls ii

Somit deutete das Zweite Vatikanische Konzil bereits die Dimension der Ge-
meinschaft in der Kirche an, wenngleich diese noch nicht thematisiert wurde, 
sondern erst mit dem Pontifikat von Papst Johannes Paul II. eine lehramtliche und 
theologische Rezeption erfuhr.

Die Außerordentliche Bischofssynode 1985

Die im Jahr 1985 durchgeführte außerordentliche Bischofssynode „zum 20. Jah-
restag des Abschlusses des Zweiten Vatikanischen Konzils“ unternahm eine 
Bestandsaufnahme der Konzilsrezeption und kam zu dem Ergebnis, dass die 
Diskussion um die Rezeption der theologischen Genese der communio deutlich 
auseinanderging. So gab es spiritualistische Interpretationen, die jede institutio-
nelle Rückbindung einer communio ausschlossen, wie jene, die jegliche charisme-
norientierten Impulse quasi ausblendeten.

Walter Kasper fasste den theologischen Diskussionsstand wie folgt zusammen:
Das Konzil stand (also) vor der Frage, wie die Spannung zwischen der intendierten 
Erneuerung der communio-Ekklesiologie des ersten Jahrtausends mit der commu-
nio-hierarchica-Ekklesiologie des zweiten Jahrtausends gelöst werden kann. Einen 
gewissen Interpretationsschlüssel hat schon das I. Vatikanum angedeutet, indem es 
sagte, es wolle seine Lehre vom Primat aus dem Geist des antiken und konstanten 
Glaubens der universalen Kirche, also der Kirche von Ost und West darlegen (vgl. 
DH 3952). Dass auch das letzte Konzil die Tradition beider Jahrtausende zusam-
menhalten wollte, ist bei einer seriösen Lektüre der Texte evident. Doch wie beide 
zu vermitteln sind, ist in den Texten nicht hinreichend geklärt. So konnte die Frage 
aufkommen, ob es sich in den Texten des Konzils nicht doch um zwei letztlich 
unvereinbare Ekklesiologien handle, welche in der Kirchenkonstitution unvermit-
telt nebeneinandergestellt und durch Kompromissformeln nur überdeckt wurden.23

Die vom 24. November bis 08. Dezember 1985 – genau zwanzig Jahre nach 
Abschluss des Zweiten Vatikanischen Konzils – in Rom tagende Bischofssynode 
nahm eine Orts- und Kursbestimmung der Kirche vor, innerhalb derer die commu-
nio als zentraler Gedanke der Ekklesiologie und ihrer pastoralen Praxis gewichtet 
wurde.24 Dieser Gedankenfindung ging ein Ringen um die zu benennende Ziel-
setzung des letzten Konzils voraus, deren Rezeption die Synode25 zu prüfen hatte 
und deren Intentionen zu fördern das Anliegen war.26

23  Kasper, Walter, Volk Gottes – Leib Christi – Communio im Heiligen Geist. Zur Ekklesiologie 
im Ausgang vom Zweiten Vatikanischen Konzil, In: IKaZ “Communio” 41, 2012, 251-267, 253.

24  Vgl. Kasper, Walter, Zukunft aus der Kraft des Konzils, Freiburg i.Br. 1986, 5.
25  Vgl. Bischofssynode, In: OR. 10. Dezember 1989, 7. Neben dem Feststellen von „Licht und 

Schatten“ bei der Rezeption des Konzils fand die Synode einen Vierschritt, mit dem man sich einer 
authentischen Interpretation des Konzils nähern könne: Zunächst müsse man sich tiefere und ein-
gehendere Kenntnis erwerben, dann sich das Ansinnen selbst aneignen, die Texte aus einer inneren 
Annahme bekräftigen und somit das Konzil verlebendigen.

26  Vgl. Kießig, Sebastian, Communio-Ekklesiopraxie. Pastorale Handlungen aus der Mitte der 
Kirche, Katowice 2018, 59.



64 �������������������������������������

Die Bischofssynode setzte dabei an den Themen an, die bereits in der Endphase 
des Zweiten Vatikanischen Konzils diskutiert wurden, jedoch nicht mehr in einem 
eigenen Text besprochen werden konnten: Dem Geheimnis der Kirche und den 
Quellen, aus denen die Kirche lebt, d. h. es ging um die mystische und reale sozi-
ale Gestalt der Kirche. Die mystische Dimension der Kirche zeichnet sich durch 
einen engen Bezug zu Jesus Christus, eine Rückbesinnung auf das Heilige, eine 
allgemeine Berufung eines jeden Getauften zur Heiligkeit und die verschiedenen 
Zugangswege zum Geheimnis des Glaubensereignisses aus.27 „Die Quellen, aus 
denen die Kirche lebt, benennt die Synode als das Wort Gottes aus der Perspektive 
von Schrift, Lehramt und Tradition, die Evangelisation, der Beziehung zwischen 
dem Lehramt der Bischöfe und den verschiedenen Theologen und der Feier der 
Liturgie.“28 Diese Grundlagen dienen der Kirche als communio:

Die Koinonia / Communio, die in der Heiligen Schrift gründet, genoss in der Alten 
Kirche und in den Ostkirchen bis heute hohes Ansehen. Seit dem Zweiten Vatikani-
schen Konzil geschah viel, damit die Kirche als „Communio“ klarer verstanden und 
konkreter ins Leben umgesetzt wurde. [...] Deshalb kann man die „Communio“-Ekkle-
siologie nicht auf rein organisatorische Fragen oder Probleme reduzieren, die lediglich 
die Gewalten in der Kirche betreffen.29

Die communio ist folglich eine theologische Leitlinie zum Verständnis des 
Zweiten Vatikanischen Konzils, die bereits in der Alten Kirche grundgelegt war 
und das pastorale Leben, das Lehramt und die Theologie seit dem Konzil prak-
tisch und genetisch durchdringen soll. Die außerordentliche Bischofssynode im 
Pontifikat Papst Johannes Pauls II. unterstreicht diese als theologische Leitlinie, 
die schon in der Schöpfungsordnung der Kirche grundgelegt war30, „denn der 
Vater hat die Menschen von Anfang an zur Teilnahme an seinem göttlichen Le-
ben bestimmt.“31 Die unterschiedlichen Formulierungen werden dadurch not-
wendig, weil „die Kirche in ihrer mystischen Dimension der communio sich in 
ihrem sakramentalen Wesen als Zeichen und Werkzeug der communio versteht, 
als kirchliche Einheit der Trinität zustrebt und zugleich selbst ein Geheimnis 
der trinitarischen communio ausdrückt.“32 Der mystische Begriff der communio 
wurde durch die Bischofssynode 1985 rezipiert, die formulierte, dass ursprüng-
lich die communio nicht die Gemeinschaft zwischen Menschen bedeutet, sondern 

27  Vgl. eben da, 60.
28  Eben da.
29  Kasper, Walter, Zukunft aus der Kraft des Konzils. Freiburg i. Br. 1986, 33f.
30  Vgl. Nedumkallel, Joseph, Was ist eigentlich: die „Universalkirche“?: kritische Metareflexion 

einer postkonziliaren Debatte, Würzburg 2009, 146.
31  Heim, Maximilian Heinrich, Joseph Ratzinger – Kirchliche Existenz und existentielle Theo-

logie, Frankfurt a. M. 2005, 75.
32  Vgl. Kießig, Sebastian, Communio-Ekklesiopraxie. Pastorale Handlungen aus der Mitte der 

Kirche, Katowice 2018, 60.



65praktisch-thEologische rezeptionen im pontifikat johannes pauls ii

die gemeinsame Anteilhabe an den Gütern des Heils durch Jesus Christus im 
Heiligen Geist.33

In der Ausarbeitung der theologischen Rezeption des Begriffs der commu-
nio wird dieser in verschiedenen patriotischen Epochen und in der jüngeren Zeit 
(wieder-)entdeckt, so dass die Rezeption dieses theologischen Verständnisschlüs-
sels für die Ekklesiologie und Pastoral nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil 
über das Besprechen der Texte des Konzils hinausgeht. So wird im Apostolischen 
Glaubensbekenntnis eine communio sanctorum genannt, die ursprünglich nicht 
ausschließlich die Gemeinschaft der auf Erden lebenden Christen mit den Verstor-
benen im Himmel oder am Reinigungsort meint, sondern die gemeinsame Anteil-
habe an den Sakramenten, besonders an der Taufe und an der Eucharistie, durch 
welche die Glieder der Kirche sowohl in Gemeinschaft mit Jesus Christus wie 
untereinander stehen.34 Aus diesem Verständnis, dass die communio mit der Tauf-
gnade zum Wesen eines Glaubenslebens eines jeden Christen gehört, bespricht die 
Synode das Kirche-Sein und die Herausforderungen der Zeit.

Ganz wesentlich streicht Papst Johannes Paul II. heraus, dass die communio die 
doppelte pastorale Sendung in die Gemeinschaft der Kirche als auch der Mensch-
heitsfamilie auszeichne:

È ora vostro compito di far penetrare profondamente nella Chiesa universale, nelle 
vostre Chiese particolari e nelle varie comunità la grande forza e la consapevolezza 
dell’importanza del Concilio. […] In modo particolare in questo Sinodo è stata esami-
nata la natura della Chiesa, in quanto è mistero e comunione, cioè “koinonia”. Dalle 
risposte date in occasione della preparazione dell’assemblea è innanzi tutto emerso 
questo argomento: “La Chiesa che celebra i misteri del Cristo alla luce della parola di 
Dio per la salvezza degli uomini”. In realtà, la Chiesa, Corpo Mistico del Cristo, è al 
servizio del mondo; non desidera altro che servire, che promuovere la salvezza integrale 
dell’uomo.35

33  Vgl. Text der Außerordentlichen Bischofssynode 1985, In: Kasper, Walter (Hrsg.), Zukunft 
aus der Kraft des Konzils, Freiburg i.Br. 1986, 19-45, Hier: 41.

34  Vgl. Kießig, Sebastian, Communio-Ekklesiopraxie. Pastorale Handlungen aus der Mitte der 
Kirche, Katowice 2018, 60.

35  Johannes Paul II., Discorso di Giovanni Paolo II a conclusione della il assemblea straordi-
naria del Sinodo del Vescovi, 07. Dezember 1985, In: http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/
speeches/1985/december/docu ments/hf_jp-ii_spe_19851207_sinodo-vescovi.html (Aufgerufen am 
16. Januar 2019).

„Es ist jetzt Ihre Aufgabe, die große Stärke und das Bewusstsein für die Bedeutung des Kon-
zils tiefer in die Universalkirche, in Ihre Teilkirchen und in die verschiedenen Gemeinschaften 
einzubringen. (...)
Auf besondere Weise wurde in dieser Synode das Wesen der Kirche, das „koinonia“ heißt, 
besprochen, das ein Mysterium und die communio umfasst. Aus den Antworten während der 
Vorbereitung der Versammlung ging eingangs folgende Aussage hervor: „Die Kirche, die die 
Geheimnisse Christi im Licht des Wortes Gottes für die Errettung der Menschen feiert”. Tat-
sächlich steht die Kirche, der mystische Leib Christi, im Dienst der Welt; sie will nichts mehr 
als zu dienen, als die ganzheitliche Errettung des Menschen zu fördern.”
(Eigene Arbeitsübersetzung)



66 �������������������������������������

Diese Intention Johannes Pauls II. wird in der Definition des Begriffes der 
communio nach der Synode auch ausdrücklich unterstrichen:

Als theologischer Begriff bezeichnet Communio in seiner Grundbedeutung die in der 
Gemeinschaft des dreieinen Gottes vorgebildete und in der Teilhabe an seinem Leben 
gründende personale Gemeinschaft der Menschen mit ihm und den Mitmenschen, wie 
sie in Jesus Christus in einmaliger Weise vollendet, ermöglicht und in seiner Kirche 
kraft des Hl. Geistes anfanghaft verwirklicht ist. In diesem umfassenden theologischen 
Sinn spiegelt Communio die Erfahrung des Gemeinschaftswillen Gottes wider und ist 
somit der Sache nach ein Grundwort christlichen Heilsverständnisses. [...] Das Vati-
canum II erhebt in bewusstem Rückgriff auf das neutestamentliche und patristische 
Selbstverständnis der Kirche Communio zu einem Leitbegriff römisch-katholischer 
Ekklesiologie. Die nachkonziliare Wirkungsgeschichte [...] kommt [...] in der Systema-
tischen Theologie aber erst mit der außerordentlichen Bischofssynode von 1985 breiter 
zum Durchbruch.36

Der Durchbruch, der auf theologischer Ebene erzielt wurde, setzt sich seitdem 
mit einiger zeitlichen Verzögerung in pastoralen Fragestellungen wider. Wenn-
gleich diese Phase der pastoralen Rezeption bis heute anhält, gab es jedoch schon 
im Pontifikat des polnischen Papstes erste pastorale Methodiken, welche eine prak-
tische communio erkennen ließen.

Praktische Relevanz einer Theologie der communio

Dass die Kirche als communio in der Welt von der Gemeinschaft der Gläubigen 
stets gebildet wird, die sich in die Beziehung zu Jesus Christus, untereinander und 
zur Menschheitsfamilie setzt, wird an verschiedenen pastoralen Fragestellungen 
sichtbar, die sich im Pontifikat von Papst Johannes Paul II. in der Universalkirche 
als auch den verschiedenen Ortskirchen ereignen.

In Ortskirchen wird beispielsweise intensiv die Frage besprochen, auf welcher 
Ebene von communio die unterschiedlichen geistlichen Gemeinschaften – diese 
werden vielfach auch movimenti genannt –, die sich zumeist in der Folge des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils gebildet haben, verortet werden sollen. Beispielsweise 
wird diskutiert, ob diese Gemeinschaften einzelnen Ortskirchen oder mehreren 
Ortskirchen (z. B. einer Bischofskonferenz) zuzuordnen sind oder einseitig auf der 
Ebene der Universalkirche angesiedelt werden sollen. Damit einher geht auch die 
Frage, in welcher kanonischen Beziehung die geistlichen Bewegungen stehen: Hel-
fen sie in der Pastoral einer Ortskirche mit, haben sie Anspruch auf ortskirchliche 
Unterstützung oder sind sie in allen Belangen unmittelbar dem Heiligen Stuhl 
unterstellt und damit kein expliziter Bestandteil einer Ortskirche?

Die jüngsten kirchlichen Erneuerungsbewegungen – geistliche Gemeinschaf-
ten, movimenti, Neuere geistliche Bewegungen – sind im Leben der Kirche vital 

36  Drumm, Joachim, Art. Communio I. Systematisch-theologisch, In: LThk 2, Freiburg i.Br. 
32006, 1280-1283.



67praktisch-thEologische rezeptionen im pontifikat johannes pauls ii

präsent, wenngleich der pastoraltheologische Ort, die Praxis und die wissen-
schaftlichen Vollzüge bisher keine finale Festlegung erfahren haben: Dies liegt an 
Gründen, die im Wesen der einzelnen movimenti zu suchen sind. Jede geistliche 
Bewegung hat eine andere kerygmatische Gabe erhalten, mit der sie in commu-
nio Christus nachfolgen möchte. Ebenso ist jede Gemeinschaft in ihrer Phase der 
Konstituierung: Ein Scheitelpunkt ist hierbei der Übergang von den Gründern zur 
nachgewachsenen Generation. Movimenti durchlaufen folglich pastorale Transfor-
mationsprozesse, die einer theologischen Reflexion im Einzelnen stetig bedürfen.37

Daher ist die Theologie einer communio, die im Pontifikat von Papst Johannes 
Paul II. zur wesentlichen Methodik erhoben wurde, eine, welche den pastoralen 
Prozess einer jeden geistlichen Bewegung annimmt und begleitet. Dieser Prozess 
soll zum Zielpunkt führen, dass die Gemeinschaften sich in die communio eccle-
siae einfügen, d. h. in Übereinstimmung mit universalkirchlichen Vorgaben und 
in gutem Einvernehmen mit den jeweiligen Ortskirchen, in denen diese präsent 
sind, ihr pastorales und religiöses Wirken entfalten. Konkret bedeutet dies, dass 
man aus der Spiritualität der eigenen Charismen heraus lebt, die vielfach darauf 
abzielt, die Berufung der einzelnen Getauften für sich selbst, aber auch das Leben 
in Gemeinschaft zu vertiefen. Dies zeichnet sich dadurch aus, dass die einzelne 
Gemeinschaft für die Christinnen und Christen in den jeweiligen Ortskirchen 
ansprechbar ist, sich in die sakramentale Struktur der Kirche einfügt und einen 
konstruktiven Austausch mit den Verantwortungsträgerinnen und -trägern der je-
weiligen Ortskirche pflegt.

Zugleich zeigt die pastorale Methodik aber auch an, dass jede geistliche Ge-
meinschaft, genau wie die Kirche als Ganzes, auf die Menschheitsfamilie ausge-
richtet ist. Diese Ausrichtung steht explizit für die Theologie der communio, ist 
aber auch in den pastoraltheologischen Grundvollzügen – διακονία, λειτυργία und 
μαρτυρία – grundgelegt. Auch wenn in den Prozessen zum qualitativen Einfügen 
einer Gemeinschaft in die Kirche diese Grundvollzüge nicht gleichzeitig umfäng-
lich berücksichtigt werden, bilden diese sich doch in den Jahren stetig aus. Diese 
Beobachtung steht auch für eine Theologie der communio, die sich auf dem Weg 
sich entfaltet und die mystische Dimension der Kirche dadurch unterstreicht, dass 
sie sich organisch entwickelt. 

Papst Johannes Paul II. spitzte diese pastorale Methodik der communio in einer 
Ansprache an die geistlichen Gemeinschaften im Jahr 1998 zu, indem er nach dem 
authentischen Geist des Charismas einer jeden Bewegung fragt:

How is it possible to safeguard and guarantee a charism’s authenticity? It is essential in 
this regard that every movement submit to the discernment of the competent ecclesiasti-
cal authority. For this reason no charism can dispense with reference and submission to 
the Pastors of the Church. The Council wrote in clear words: “Those who have charge 
over the Church should judge the genuiness and proper use of these gifts, through their 

37  Vgl. Kießig, Sebastian, Communio-Ekklesiopraxie. Pastorale Handlungen aus der Mitte der 
Kirche, Katowice 2018, 269.



68 �������������������������������������

office not indeed to extinguish the Spirit, but to test all things and hold fast to what is 
good (cf. 1 Thes 5:12; 19-21)“38. This is the necessary guarantee that you are taking 
the right road!39

Der polnische Papst hält es folglich für eine pastorale Methodik für unerläss-
lich, dass die geistlichen Gemeinschaften ihre Charismen dann als authentisch 
verstehen können, wenn diese sich in die Gemeinschaft der Kirche einfügen. Somit 
bereichern sie die Kirche von innen und aus dieser heraus den pastoralen Dienst 
für die Menschheitsfamilie. Diesen Prozess muss jede kirchliche Bewegung und 
geistliche Gemeinschaft durchlaufen, wenn sie Theologie des Konzils aber auch 
des Pontifikates ernsthaft umsetzen möchte.

Zur Konkretisierung der pastoralen Methodik für ihre doppelte Sendung so-
wohl in die Kirche wie auch in die Welt hinein, notiert Papst Johannes Paul II. 
einen konkreten Weg:

In our world, often dominated by a secularized culture which encourages and promotes 
models of life without God, the faith of many is sorely tested, and is frequently stifled 
and dies. Thus we see an urgent need for powerful proclamation and solid, in-depth 
Christian formation. There is so much need today for mature Christian personalities, 
conscious of their baptismal identity, of their vocation and mission in the Church and 
in the world! There is great need for living Christian communities! And here are the 
movements and the new ecclesial communities: they are the response, given by the Holy 
Spirit, to this critical challenge at the end of the millennium. You are this providential 
response.

True charisms cannot but aim at the encounter with Christ in the sacraments. The 
ecclesial realities to which you belong have helped you to rediscover your baptismal 
vocation, to appreciate the gifts of the Spirit received at Confirmation, to entrust your-
selves to God’s forgiveness in the sacrament of Reconciliation and to recognize the 
Eucharist as the source and summit of all Christian life. Thanks to this powerful ec-
clesial experience, wonderful Christian families have come into being which are open 
to life, true “domestic churches”, and many vocations to the ministerial priesthood 
and the religious life have blossomed, as well as new forms of lay life inspired by the 
evangelical counsels. You have learned in the movements and new communities that 
faith is not abstract talk, nor vague religious sentiment, but new life in Christ instilled 
by the Holy Spirit.40

Johannes Paul II. schlussfolgert, dass die geistlichen Bewegungen angesichts 
der Herausforderungen des Säkularismus die Chance böten, den Christinnen und 
Christen einen Weg zur Erkenntnis der eigenen persönlichen Berufung in Form der 
Annahme der Taufgnade zu ermöglichen. Dies bedeute, dass diese einerseits die 
Heilige Schrift, die Sakramente sowie die Gemeinschaft der Kirche als persönliche 

38  LG 12.
39   Johannes Paul II., Ansprache anlässlich einer Gebetswache des Treffens der Kirchlichen 

Bewegungen und Neuen Geistlichen Gemeinschaften, In: http://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/
de/speeches/1998/may.index.html (Aufgerufen am 31. Dezember 2018).

40  Eben da.



69praktisch-thEologische rezeptionen im pontifikat johannes pauls ii

Kraftquellen annehmen, andererseits die empfangenen Impulse in die Gesellschaft 
einbringen und somit das christliche Leben sichtbar machen.

Zudem weist der Papst darauf hin, dass genau diese Quellen des Glaubens – die 
Heilige Schrift, die empfangene Botschaft aus der Offenbarung und kirchlichen 
Gemeinschaft – die eigene Position in der Glaubensgemeinschaft reflektieren und 
zum Weg der geistlichen Entscheidung für den eigenen Lebensweg führen.

Die pastorale Methodik könnte nun noch für anderen Beispiele unterschiedli-
cher Ortskirchen in der Welt angesprochen werden. Zu erwähnen sei, dass eine 
Theologie der communio ganz evident für die pastorale Neustrukturierung von 
Ortskirchen41, für das pastorale Leben im Volke Gottes, z. B. der Familie ist, für 
die Frage einer Reform der vatikanischen Kurie und somit für diverse Veränderun-
gen in der Kirche, die vielfach durch die Veränderungen in der Welt bedingt sind. 
Andererseits sei auch genannt, dass die communio ihrerseits Ansporn für säkulare 
Wissenschaften ist, ihren Gedanken in abgewandelter Form zu reflektieren und 
Schlüsse für die eigenen Wissenschaften zuzulassen.42

Ausblick: Fortgang der theologischen Genese

Es kann festgehalten werden, dass eine Theologie der communio unter dem Pontifi-
kat Papst Johannes Pauls II. eine relevante lehramtliche Entwicklung nahm, die eine 
aktive Förderung seitens des polnischen Papstes erhielt. Unter Johannes Paul II. 
setzte sich folglich die hermeneutische Rezeption des Zweiten Vatikanischen Kon-
zils fort, welche die theologischen Aufgaben annahm und auf weltkirchlicher Ebene 
synodal besprach und ausformulierte. Das besondere Charisma des mittlerweile 
heiliggesprochenen Papstes war es, die theologischen Spuren nicht einzig der lehr-
amtlichen Dokumentation oder wissenschaftlichen Auseinandersetzung zu überlas-
sen, sondern sie zielgerichtet im pastoralen Leben der Kirche zu etablieren.

Ferner kann auch gesagt werden, dass diese wichtige Frucht des Pontifikates 
des polnischen Papstes auch nachfolgende theologische und pastorale Debatten 
begleitete und weiterhin begleitet. Die theologische Rezeption wurde von seinem 
Nachfolger Papst Benedikt XVI. weitergeführt und prominent fortgesetzt43 und 
wissenschaftlich44, lehramtlich sowie in einzelnen Bereichen von Ortskirchen auch 

41  Vgl. Möde, Erwin / Kießig, Sebastian, Pastorale Räume in zeitgemäßer Neugestaltung, In: 
Klerusblatt 96 (2016), 5, 109f.

42  Vgl. Speer, Sebastian, Gelebte communio und dienstleistungsorientierte Praxis – Überlegungen 
aus dem Tourismus für die Pastoral, In: Kießig, Sebastian / Kühnlein, Marco, Anthropologie für 
das 21. Jahrhundert. Regensburg 2019, 365-382.

43   Vgl. Benedikt XVI, Ansprache an die römische Kurie, 22. Dezember 2005, In: AAS 98 
(2006), 238-240.

44  Vgl. Buckenmaier, Achim, Universale Kirche vor Ort – Zum Verhältnis von Universal- und 
Ortskirche, Regensburg 2009.



70 �������������������������������������

pastoral rezipiert. Unter Papst Franziskus ist vor allem die pastorale Rezeption auf 
weltkirchlicher Ebene gegenwärtig sehr präsent.45

Zusammenfassung 

Der Aufsatz „Praktisch-Theologische Rezeptionen im Pontifikat Johannes 
Pauls II.: Die Entwicklung einer Theologie der communio zur pastoralen Me-
thodik“ befasst sich zunächst mit der Stellung der katholischen Kirche, die 
während des Zweiten Vatikanum eine bedeutsame Änderung durchlief. Sodann 
rückt die Außerordentliche Bischofssynode von 1985 in den Blick, auf welcher 
die communio als Zentralbegriff des Zweiten Vatikanum definiert wurde – un-
ter besonderem Mitwirken Papst Johannes Pauls II., der die Wichtigkeit einer 
(praktischen) Theologie der communio in der säkularisierten Welt von heute 
betonte. Abschließend bietet dieser Beitrag eine Zusammenfassung und einen 
Ausblick auf das, was nach der Amtszeit Papst Johannes Pauls II. im Hinblick 
auf eine Theologie der communio weitergeführt wurde und wird.

PRACTICAL-THEOLOGICAL RECEPTION IN THE PONTIFICATE 
OF POPE JOHN PAUL II: THE DEVELOPMENT OF A THEOLOGY OF 

COMMUNIO AS A PASTORAL METHODOLOGY 
Summary

The essay Practical-Theological Reception in the Pontificate of Pope John 
Paul II: The Development of a Theology of Communio as a Pastoral Method-
ology takes initially a close look at the position of the Catholic Church, which 
was changed during the time of the Second Vatican Council. Then the essay 
discusses the Extraordinary General Assembly of the Synod of Bishops in 1985. 
At the Synod, communio was identified as a key concept of the Second Vatican 
Council’s theology. Pope John Paul II supported this development and accent-
ed the significance of a practical-theological understanding of communio for 
a secular world. Finally, this essay gives a summary about these concepts of 
the theology of communion, which were discussed during the papacy of John 
Paul II and are continued today in the new developments.

Słowa kluczowe: teologia communio, Nadzwyczajne Zgromadzenie Ogólne Sy-
nodu Biskupów 1985, metodologia pastoralna

45   Vgl. XV. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode, Die Jugendlichen, der 
Glaube und die Berufungsunterscheidung, Deutschsprachige Arbeitsübersetzung der Deutschen 
Bischofskonferenz, In: https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diverse_downloads/presse_2018/
Abschlussdokument-Jugendsynode -2018.pdf (Aufgerufen am 16. Januar 2019).



71praktisch-thEologische rezeptionen im pontifikat johannes pauls ii

Keywords: Theology of Communio, Extraordinary General Assembly of the Syn-
od of Bishops 1985, Pastoral Methodology 

BIBLIOGRAFIA

Benedikt XVI., Ansprache an die römische Kurie, 22. Dezember 2005, In: AAS 98 (2006), 
238-240

Bock, Florian, Zwischen Wandervogel und Weltjugendtag. Das 20. Jahrhundert oder wie 
die Katholiken die Jugend entdeckten, 25-39, In: Gärtner, Eva-Maria / Kießig, 
Sebastian / Kühnlein, Marco (Hgg.), „... damit eure Freude vollkommen wird!“ 
Theologische Anstöße zur Synode „Die Jugendlichen, der Glaube und die Berufun-
gsentscheidung“, Würzburg 2018.

Buckenmaier, Achim, Universale Kirche vor Ort – Zum Verhältnis von Universal- und 
Ortskirche, Regensburg 2009.

Drumm, Joachim, Art. Communio I. Systematisch-theologisch, In: LThk 2, Freiburg i.Br. 
32006, 1280-1283.

Guardini, Romano, Vom Sinn der Kirche (1922), Mainz 41955.
Heim, Maximilian Heinrich, Joseph Ratzinger – Kirchliche Existenz und existentielle 

Theologie, Frankfurt a. M. 2005.
Hilberath, Bernd Jochen, Art. Heiliger Geist – c) Pneumatologische Entfaltung, In: LThK 

4, ³1995, Sp. 1312.
Johannes Paul II., Address of John Paul II to the representatives of the christian churches 

and ecclesial communities gathered in Assisi for the World Day of Prayer. 27. Ok-
tober 1986, In: AAS 97 (1987), 865-871.

Johannes Paul II., Ansprache anlässlich einer Gebetswache des Treffens der Kirchlichen 
Bewegungen und Neuen Geistlichen Gemeinschaften, In: http://w2.vatican.va/con-
tent/john-paul-ii/de/speeches/1998/may.index.html (Aufgerufen am 31. Dezember 
2018).

Johannes Paul II., Discorso di Giovanni Paolo II a conclusione della il assemblea straordi-
naria del Sinodo del Vescovi, 07. Dezember 1985, In: http://w2.vatican.va/content/
john-paul-ii/it/speeches/1985/december/docu ments/hf_jp-ii_spe_19851207_sino-
do-vescovi.html (Aufgerufen am 16. Januar 2019).

Kasper, Walter, Volk Gottes – Leib Christi – Communio im Heiligen Geist. Zur Ekkle-
siologie im Ausgang vom Zweiten Vatikanischen Konzil, In: IKaZ „Communio“ 
41, 2012, 251-267.

Kasper, Walter, Zukunft aus der Kraft des Konzils, Freiburg i. Br. 1986.
Kießig, Sebastian, Communio-Ekklesiopraxie. Pastorale Handlungen aus der Mitte der 

Kirche, Katowice 2018.
Möde, Erwin / Kießig, Sebastian, Pastorale Räume in zeitgemäßer Neugestaltung, In: 

Klerusblatt 96 (2016), 5, 109f.
Nedumkallel, Joseph, Was ist eigentlich: die „Universalkirche“?: kritische Metareflexion 

einer postkonziliaren Debatte, Würzburg 2009.
Neuner, Peter, Der Laie und das Gottesvolk, Frankfurt a. M. 1988.



72 �������������������������������������

Pius XII., Enzyklika Mystici Corporis, 29. Juni 1943, In: AAS 35 (1943), 193-248.
Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Gemeinsam Kirche sein, Bonn 2016.
Speer, Sebastian, Gelebte communio und dienstleistungsorientierte Praxis – Überlegun-

gen aus dem Tourismus für die Pastoral, In: Kießig, Sebastian / Kühnlein, Marco, 
Anthropologie für das 21. Jahrhundert. Regensburg 2019. 365-382.

Text der Außerordentlichen Bischofssynode 1985, In: Kasper, Walter (Hrsg.), Zukunft aus 
der Kraft des Konzils, Freiburg i.Br. 1986, 19-45.

Tyrrell, George, Das Christentum am Scheideweg, München-Basel 1959.
XV. Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode, Die Jugendlichen, der Glau-

be und die Berufungsunterscheidung, Deutschsprachige Arbeitsübersetzung der 
Deutschen Bischofskonferenz, In: https://www.dbk.de/fileadmin/redaktion/diver-
se_downloads/presse_2018/Abschlussdokument-Jugendsynode -2018.pdf (Aufge-
rufen am 16. Januar 2019).

Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret  Apostolicam Actuositatem, In: AAS 58 (1966), 
837-864.

Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Christus Dominus, In: AAS 58 (1966), 673-701.
Zweites Vatikanisches Konzil, Dekret Unitatis Redintegratio, In: AAS 57 (1965), 90-112.
Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution Lumen gentium, In: AAS 57 

(1965), 5-64.
Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung Dignitatis humanae, In: AAS 58 (1966), 929-946.
Zweites Vatikanisches Konzil, Erklärung Nostra aetate, In: AAS 58 (1966), 740-744.
Zweites Vatikanisches Konzil, Pastorale Konstitution Gaudium et spes, In: AAS 58 (1966), 

1025-1115.



SPIS TREŚCI
TABLE OF CONTENTS

TABLE OF CONTENTS

spis treści
OD REDAKCJI.........................................................................................................        7
FROM THE EDITORS

ARTYKUŁY 
ARTICLES

MICHAŁ BIAŁKOWSKI 
Udział Karola Wojtyły w pracach Konferencji Episkopatu Polski
i jej komisji specjalistycznych (1958–1978) ..................................................      15

Karol Wojtyła’s participation in the work of The Polish Episcopate
Conference and its specialist committees (1958–1978) (Sum.)............................      51

SEBASTIAN KIEßIG / MAGDALENA BRANNER
Praktisch Theologisches Rezeptionen im Pontifikat Johannes Paulus II.
Die entwickung einer theologie der Communio zur pastoral methodik	���������      58

Praktyczno-teologiczne recepcje pontyfikatu Jana Pawła II: Rozwój teologii
Communio w metodologii pastoralnej.
Practical theological reception in the pontificate of Pope John Paul II.
The development of a theology of communio as a pastoral methodology (Sum.)	       70

KS. BOGDAN BIELA 
Odnowa parafii – pastoralne wskazania Jana Pawła II.....................................    73

Parish Renewal – Pastoral Guidelines of John Paul II (Sum.)..............................    91

KS. PRZEMYSŁAW SAWA 
Odnowa charyzmatyczna i Kościół wobec wyzwań współczesności.
Teologiczna i pastoralna aktualność wskazań Jana Pawła II..............................    95

Charismatic Renewal and The Church in the Face of Contemporary Challenges
Theological and pastoral topicality of John Paul II indications (Sum.)	��������������  113

KS. PIOTR KULBACKI
Chrzest sakramentem wiary w wypowiedziach Jana Pawła II..........................   116

Baptism as the Sacrament of Faith in statements of John Paul II (Sum.)...........     123



346 spis treści

MANFRED GERWING
Geborgen in der Liebe Gottes. Zum Sakrament der Ehe aus Der Perspektive
der Theologie des Leibes nach Karol Wojtyła.....................................................    125

Bezpieczeństwo w miłości Bożej. Sakrament małżeństwa z perspektywy
teologii ciała Karola Wojtyły
Safety in God’s Love. The Sacrament of Marriage from the Perspective
of Karol Wojtyła’s Theology of the Body (Sum.)....................................................    135

ALEKSANDER SKRZYŚ
Historyczny wymiar encykliki Ut unum sint Jana Pawła II w dialogu
ekumenicznym.......................................................................................................    137

Historical Dimension of the Encyclical “Ut unum sint” of John Paul II
in the Ecumenical Dialogue (Sum) ..........................................................................    149

IRENEUSZ CELARY
Johannes Paul II. – Papst der Medien. Eine Pastoral-Theologische
Reflexion ....................................................................................................................    152

Jan Paweł II – Papież mediów. Refleksja pastoralno-teologiczna
John Paul II – Pope of the Media. A Pastoral-Theological Review (Sum.)	�����������    162

AGNIESZKA DUDEK-KOWALSKA
Miłosierdzie a Misterium Paschalne w teologii Jana Pawła II. 
Relacja, skutek, implikacje .....................................................................................    167

Mercy and The Paschal Mystery in the Theology of The Pope John Paul II.
The Relation, The Effect and The Implications (Sum.)............................................    182

KS. JERZY SZYMIK
„Kiedy myślę: Ojczyzna, szukam drogi”. Teo-logiczna perspektywa 
Jana Pawła II w 100-lecie Niepodległości Polski ..............................................    185

“When I think: Homeland, I’m looking for the Way”. Theo-logic perspective
of John Paul II on the 100-th Anniversary of The Independence of Poland (Sum.)	    195

KS. JAN MIKULSKI
Czy Polska potrzebuje dzisiaj prawdy o wolności i wyzwoleniu 
głoszonej przez ks. F. Blachnickiego.....................................................................    199

Does Poland need today the Truth about Freedom and Liberation
as proclaimed by father Franciszek Blachnicki (Sum.)........................................    208

KS. MARCIN NIESPOREK
Katecheta w środowisku szkoły wobec problemów demonologii...................    211

A Religion teacher in a school environment in the face of a demonology
issue (Sum.)...........................................................................................................   262

KATARZYNA STOŁPIEC
Sprawiedliwość społeczna w świetle encykliki Deus Caritas est
Benedykta XVI..........................................................................................................    228

The Social Justice in the Light of the “Deus Caritas est”
of the Benedicts XVI (Sum.)..................................................................................     239



347table of contents

KS. WOJCIECH SURMIAK
The Preferential Option for the Poor as an Expression of Social Love 	��������    242

Preferencyjna opcja na rzecz ubogich jako wyraz miłości społecznej (Sum.)	�������    250

MATERIAŁY 
MATERIALS

PAUL MICHAEL ZULEHNER
Non abbiate paura! Habt keine Angst! Erinnerung an einen furchtlosen,
weil tiefgläubigen Papst............................................................................................    255

Non abbiate paura. Nie lękajcie się! Wspomnienie nieustraszonego, bo głęboko
wierzącego papieża
Do not be afraid! A memoir devoted to the firmly believing and therfore
fearless pope.

KS. BOGDAN BIELA
Metodologia krzewienia duchowości Komunii w świetle Novo millennio 
inneunte i listu Jana Pawła II do kapłanów na Wielki Czwartek 2005
Słowa ustanowienia Eucharystii „formułą życia”..............................................    274

Methodology of promoting the Spirituality of Communion in the Light 
of “Novo millennio ineunta” and the letter of John Paul II to priests for Holy 
Thursday 2005, “A Formula of Consecration: A ‘Formula of life’”

KS. KRZYSZTOF WITKO
Epifanie podsłuchane u papieża Jana Pawła II (luźne rozważania
na marginesie papieskiego nauczania)....................................................................    289

Overhead epiphanies of John Paul II (A collection of thoughts on the margin
of the papal teaching)

KS. ALOJZY DROŻDŻ
Non violence i solidarność jako chrześcijańska odpowiedź na nienawiść	��������    301

“Non violence” and solidarity as christian response to hate (Sum.)

RECENZJE I OMÓWIENIA 
REVIEWS AND REPORTS

Konferencja Episkopatu Polski, Podstawa programowa katechezy Kościoła 
katolickiego w Polsce, Edycja Świętego Pawła, Częstochowa 2018, 163 s.
(ks. Michał Borda)...........................................................................................     319

Ks. Bartłomiej Kuźnik, Moją pustynią jest świat. Studium dorobku 
kaznodziejskiego księdza doktora Stanisława Bisty (1929–1985), Księgarnia 
św. Jacka, Katowice 2017 (Studia i Materiały Wydziału Teologicznego 



348 spis treści

Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach 87), 198 s.
(ks. Antoni Reginek).......................................................................................     322

Społeczna potrzeba pamięci. Osoba i dzieło Kardynała Stefana Wyszyńskiego 
Prymasa Tysiąclecia, red. A. Rynio, M. Parzyszek, Towarzystwo Naukowe KUL, 
Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II 2017, 380 s.
(Paweł Sokołowski).........................................................................................     327

Piotr Guzdek, Rozpoznaj swoje dziecko we mnie…Rzecz o poronieniu samoistnym 
dziecka i jego pogrzebie, Wydawnictwo „Scriptum”, Kraków 2017, 492 s.
(Eugeniusz Sakowicz).....................................................................................     333

Ks. Jan Wal, Dekalog dialogu, Wydawnictwo „Czuwajmy”, Kraków 2015, 171 s.
(ks. Bogan Biela).............................................................................................     339

SPRAWOZDANIA 
REPORTS

KS. BOGDAN BIELA
Sprawozdanie ze zjazdu Polskiego Stowarzyszenia Pastoralistów.
Model duszpasterstwa ludzi starych, Poznań 13–14 maja 2019 r.......................    343

A report from the conference of the Polish Pastoral Scholars Association 
“A model of the ministry for the elderly”, Poznań, May 13–14, 2019 
(rev. Bogdan Biela)
“Non violence” and solidarity as christian response to hate (Sum.)



PROCEDURA RECENZOWANIA ARTYKUŁÓW

1. Nadesłanie artykułu do publikacji jest równoznaczne z wyrażeniem przez jego 
autora zgody na poddanie go opisanej poniżej procedurze.

2. Redaktor naczelny po konsultacji z redaktorami tematycznymi kwalifikuje do 
recenzji artykuł zgodny z profilem czasopisma, zaś decyzję o jego publikacji 
podejmuje na podstawie pisemnych opinii recenzentów.

3. Redaktor naczelny wybiera odpowiednich recenzentów. Przy ich wyborze 
może korzystać zarówno z pomocy redaktorów tematycznych czasopisma, jak 
i z pośrednictwa kierowników jednostek naukowych współpracujących z Wy-
działem Teologicznym Uniwersytetu Śląskiego. Artykuły zawierające wyniki 
badań empirycznych przedstawia do oceny także redaktorowi statystycznemu.

4. Każdy artykuł recenzuje dwóch ekspertów w zakresie jego problematyki, nie-
zatrudnionych w Uniwersytecie Śląskim i nieznajdujących się w relacji służ-
bowej bądź osobistej z autorem ocenianego tekstu. Recenzenci – analogicznie 
niezależni od siebie – są wybierani spośród specjalistów posiadających tytuł 
naukowy lub stopień doktora habilitowanego albo równoważne kwalifikacje 
w przypadku ich zatrudnienia w instytucjach zagranicznych. Dla sporządze-
nia recenzji artykułu wymagającego u oceniającego szczególnie wąskiej spe-
cjalizacji może być wybrany ekspert ze stopniem naukowym doktora.

5. Recenzje sporządzane są nieodpłatnie (na podstawie warunków określonych 
w odrębnych umowach między Dziekanem Wydziału Teologicznego a kie-
rownikami jednostek naukowych współpracujących z Wydziałem) lub odpłat-
nie (na podstawie umowy o dzieło).

6. W procedurze jest zachowana zasada poufności i obustronnej anonimowości, 
zgodnie z wymaganiami tzw. podwójnie ślepej recenzji. Redaktor naczelny 
udostępnia autorom wyłącznie treść recenzji w części uzasadniającej jego 
decyzję o publikacji, natomiast całość związanych z procedurą materiałów 
z danymi personalnymi jest przechowywana w redakcji czasopisma. Zbiorcza 
lista recenzentów publikowana jest raz w roku w wydrukowanym numerze 
czasopisma oraz na jego stronie internetowej.

7. Również niewymienione w powyższych punktach elementy procedury recen-
zowania są zgodne z zaleceniami Zespołu do Spraw Etyki w Nauce w Mini-
sterstwie Nauki i Szkolnictwa Wyższego, przedstawionymi w opracowaniu 
Dobre praktyki w procedurach recenzyjnych w nauce, Warszawa 2011.



ZAPORA „GHOSTWRITING”

Zgodnie z zaleceniami Ministerstwa Nauki i Szkolnictwa Wyższego dotyczącymi 
ochrony publikacji naukowych przed nadużyciami określanymi jako ghostwriting 
(ktoś wniósł istotny wkład w powstanie publikacji, a nie następuje ujawnienie jego 
udziału jako jednego z autorów lub nie wymienia się jego roli w podziękowaniach 
zamieszczonych w publikacji) i guest autorship (udział kogoś w powstaniu publi-
kacji jest znikomy lub w ogóle nie miał miejsca, a pomimo to przedstawiony jest 
on jako jej autor/współautor), redakcja podejmuje następujące kroki:

a) zobowiązuje autorów artykułów do ujawniania wkładu innych osób w powsta-
nie publikacji, przez podanie danych dotyczących „ich afiliacji oraz kontrybu-
cji, tj. informacji, kto jest autorem koncepcji, założeń, metod, protokołu itp. 
wykorzystywanych przy przygotowaniu publikacji”;

b) zobowiązuje autorów artykułów do ujawniania źródeł finansowania badań, 
które pozostają w związku ze zgłaszaną publikacją;

c) oświadcza, że informacje o wykrytych przypadkach nazwanych tu nierze-
telnych działań będą przekazywane do stosownych instytucji naukowych 
i wydawniczych.


