
Hans Rudolf Velten: Scurrilitas. Das Lachen, die Komik und der Körper in  
Literatur und Kultur des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit, Tübingen: 
Narr Francke Attempto 2017, 534 S., 20 Abb. (Bibliotheca germanica 63)

Besprochen von Prof. Dr. Gerd Dicke: Katholische Universität Eichstätt-Ingolstadt, Lehrstuhl für 
Ältere deutsche Literaturwissenschaft (Mediävistik), Universitätsallee 1, D-85072 Eichstätt,  
E-Mail: gerd.dicke@ku.de

https://doi.org/10.1515/bgsl-2019-0009

Die Studie lag der HU  Berlin  2008/09 als Habilitationsschrift vor und »wurde 
2016/17 für den Druck grundlegend überarbeitet« (S. 7). Mit ihrer Leitfrage nach 
»der Komik des menschlichen Körpers als Lachanlass in Spätmittelalter und 
Früher Neuzeit« (S. 14) folgt sie ganz dem Forschungstrend ihrer gut zehn Jahre 
zurückliegenden Entstehungszeit, der Hochphase des kulturwissenschaftlichen 
body turn, einer Folgewende des in Veltens Arbeiten oft produktiven performative 
turn der 1990er  Jahre. Gegen modische Angepasstheit ist wenig einzuwenden, 
sofern das – wie gesagt – mittlerweile nicht mehr ganz neue Körper-Paradigma 
neben dem Chic auch die Substanz des Innovativen hat, also bisherigen Zugriffen 
entgangene Erkenntnisse vermittelt.

In Kap. 1 (›Der Körper als Lachanlass‹ [S. 21–86]) zählt dazu die auf breiter 
Theoriebasis vermittelte Einsicht, dass sich das Denken über Lachen und Komik 
seit je auf sprachlich Ridikulöses zentrierte und im Körper eher den Austragungs-
ort für das distinkte Proprium des animal risibile sah, kaum aber einen Lach-
Produzenten und -Auslöser. Wenn dem so ist, und Veltens Theoriekenntnis lässt 
nicht daran zweifeln, ist das schon darum erstaunlich, weil Lachbiographien ja 
doch kaum verbalsemantisch, sondern durch lautliche, haptische oder visuelle 

Bereitgestellt von | Universitätsbibliothek Eichstätt-Ingolstadt
Angemeldet

Heruntergeladen am | 17.04.19 10:07

mailto:gerd.dicke@ku.de


Reize vom ›Killekille‹ bis zum ansteckenden Vorlachen in Gang gesetzt und im 
Weiteren heute dann etwa von clownesker Pantomime bis zum ›Ministry of silly 
walks‹ kaum seltener durch Körper- als durch Sprachkomik unterhalten werden. 
Da Komik und Lachen verwechslungsanfällig und Sprechen wie Lachen an den 
Körper gebunden sind, da Sprache und Körper in ungewollter Deformierung 
(gestottert, bucklig etc.) ebenso lachen machen, wie solche Abnormität zu diesem 
Zweck simuliert und inszeniert werden kann, da zwar das Lachen überzeitlich 
ist, nicht aber die von sich wandelnden Normen abhängige Komik, und da kurz 
gefasst Lachen, Komik, Sprache und Körper in komplexester Weise verwoben und 
relationiert sind, hat Velten zur Konstellierung seines Gegenstands und Erkennt-
nisinteresses lange Anläufe und viele Vorabklärungen, Differenzierungen und 
theoretische Anbindungen nötig. Zwar beabsichtigt er keine auf Bergsons oder 
Plessners einschlägigen Einsichten aufruhende »neue körperzentrierte Lachthe-
orie« (S. 45) und konzediert, dass die Dichotomisierung in Sprach- und Körperko-
mik eine heuristische Trennung des in komischer Praxis oft Verquickten darstellt 
(vgl. S. 54), aber am Ende sind in 19 Paragraphen doch ›Ansätze zu einer Theorie 
der Körperkomik‹ (S.  84–86) ausgemünzt, die Lach- und Komiktheorien perfor-
manzorientierte Anschlüsse weisen. Sie bringen den Körper unter aspektreiche 
Perspektiven und profilieren seinen Aufschlusswert für die Erzeugungs- und 
Wirkweisen des Komischen. Legt man sich zu punktueller Exemplifizierung der 
notgedrungen abstrakten »theoretische[n] Prämissen für das Feld körperlicher 
Lachanlässe« (S.  84) die Frage vor, warum und letztlich auch wozu man etwa 
Chaplins stumm komische ›Verkörperungen‹ belacht, wird dank dieser Kategorien 
klarer, was sein sich in virtuoser Technik komisch ›aufführender‹ Körper mit dem 
Betrachter anstellt. Die Deformierungen, Normabweichungen und Unangemes-
senheiten infizieren den Lacher mit reflexhaftem Kontrollverlust über den eigenen 
Körper (›Widerfahrnis‹, ›Einleibung‹), sodass er sein irritiertes »Selbstverhältnis« 
im Lachen »als Akt der Distanzierung vom körperlichen Nachvollzug« (S.  85) 
bereinigt, sich den Eingeleibten so wieder vom Leibe schafft und froh ist, nicht in 
seiner Haut zu stecken. Das wäre anschließbar an die nur per Halbsatz gestreifte 
(vgl. S. 49) Lachtheorie Joachim Ritters, nach der sich der Lacher mit Mängelhaf-
tigkeiten aussöhnt, die er am Belachten als zur conditio humana gehörig erkennt. 
Nicht unbedingt klarer wird aber, inwiefern besagte »Prämissen« zugleich die 
»methodische Basis« (S. 84) der Arbeit abgeben, sodass in den Folgekapiteln die 
analytische Operationalisierbarkeit und Ergiebigkeit des aufwändigen theore-
tischen Angangs zur Probe steht. Sie haben Chaplins historische Vorläufer zum 
Hauptobjekt, die vormodernen Possenreißer und Lachfiguren, die ihren Körper 
mit Faxen jeder Art als Lachstimulans einsetzten – in theatral-circensischer Auf-
führung, aber auch in Texte transferiert, die die Körperkomik erzählerisch repro-
duzieren und den Lachreflex über die Imagination des Rezipienten auslösen.

134   G. Dicke: Hans Rudolf Velten, Scurrilitas

Bereitgestellt von | Universitätsbibliothek Eichstätt-Ingolstadt
Angemeldet

Heruntergeladen am | 17.04.19 10:07



Kap. 2 (S. 87–134) orientiert über das heikle Verhältnis zu ›Lachen und Kör-
perlichkeit in Mittelalter und Früher Neuzeit‹ und seine bisherige Erforschung, 
in der der lächerliche bzw. komische Körper in Lach- wie Körperstudien bislang 
aber nur eine ›doppelte Leerstelle‹ (Kap. 2.3, S. 112–115) innehabe. Seine Absenz 
auf zwölf skizzierten Themenfeldern mediävistischer body culture studies (vgl. 
S.  91–93) zeigt Velten im Missverhältnis zu seiner Präsenz und Faszination auf 
acht Diskursfeldern zeitgenössischen Lachens (vgl. S.  113  f.). Darum soll der 
komische Körper dem als Impulsgeber beider Forschungsfelder produktiven 
›grotesken Körper‹ als Objekt ›rituellen Lachens‹ im Sinne Bachtins beigeordnet 
werden, also eines anlassgebunden »gemeinschaftsbildenden« und »für andere 
aufgeführte[n]« (S.  124) Lachens, dessen Epochenspezifik (vgl. S.  120) fraglich 
wird, denkt man etwa an heutigen TV-Karneval. Als »methodische[r] Weg« gilt 
dabei, Körper, Komik und Lachen statt als anthropologische Universalien »von 
der Kultur und ihrer Zeit her« (S. 122) zu betrachten – was nicht nur mediävistisch 
angeraten, aber ein blasses Verständnis von ›Methode‹ ist. Es folgt ein Aufriss von 
Art und Metier des Possenreißers, der aber erst im 16. Jahrhundert so heißt (vgl. 
S.  127).1 Er performiert die komischen Körpertechniken professionell, während 
sein Antonym, der homo facetus, den geschliffenen Sprachwitz pflegt, der Narr 
indes eher eine Wesensart, einen Habitus. Der Possenreißer kennt sich aus im 
lizensierten Tabubruch und Fauxpas, in iocoser Grenzüberschreitung, auch der 
physischen Verletzung von aptum und Benimm.

Kap. 3 (›Scurra und scurrilitas: Begriffs- und diskursgeschichtliche Aspekte‹ 
[S. 135–176]) ist das problematischste der Arbeit, da es den vom römischen scurra 
abgeleiteten, bei Cicero auf prekäres Rede- und Körpergebaren des Rhetors 
gemünzten und genuin ambigen Begriff der scurrilitas auf letzteres hinordnet. 
Doch dem Skopus der Studie zum Trotz, die ihren Leitbegriff schon im Titel 
als Synonym für Körperkomik insinuiert, verlagert sich dessen Semantik auf 
den Sprachaspekt und nimmt im Gefolge von Epheser  5,4 die Bedeutung von 
»schlechte[r] Rede« (S.  152) und »Zungensünde« (S.  160) an. Hieronymus, der 
griechisch εὐτραπελία2 mit scurrilitas übersetzt, kommentiert sie als Lachen erre-
gende verba und präformiert so ein »rein sprachliche[s] Verständnis«, das sich 
»im Mittelalter durchsetzen wird« (S. 151). Da Eph. 5,4 – was unerwähnt bleibt – 

1 Wie er im Deutschen zuvor hieß, hätte eine ›Begriffsgeschichte‹ systematisch darzulegen. Hier 
jedoch wird S. 178 en passant der ältere ›Gaukler‹ verhandelt, sind S. 184 die um 1270 belegten 
gumpelliute nur erwähnt und tritt das engste Possenreißer-Pendant, der gumpelman (gumpen 
›hüpfen, springen‹), erst auf S. 349  f. auf.
2 »Wer immer der Eutrapelia geziehen wurde, der war zwar redegewandt, aber im Sinne eines 
geschwätzigen Windbeutels« (Friedemann Richert: Kleine Geistesgeschichte des Lachens, 
Darmstadt 2009, S. 112).

G. Dicke: Hans Rudolf Velten, Scurrilitas   135

Bereitgestellt von | Universitätsbibliothek Eichstätt-Ingolstadt
Angemeldet

Heruntergeladen am | 17.04.19 10:07



zu Sonntag Judica liturgisch ist und als Perikope daher x-fach glossiert, exegiert, 
bepredigt und vor allem (s.  u.) deutsch übersetzt, prägt sich die sprachliche Lesart 
zur begriffsgeschichtlichen Dominante aus.3 Velten beschränkt dieses Material 
auf wenige Specimina, da es ihm keinen ›Körper‹ bieten kann. Um den ›Körper
anteil‹ seines Leitbegriffs dennoch zu sichern, versucht er angestrengt, »scurri
litas nicht nur sprachlich, sondern auch […] gestisch-körperlich und in Handlun-
gen zu lesen« (S. 152). So versteht er etwa die Benedikt-Regel, ohne scurrilitas zum 
Chorgebet zu eilen, als Mahnung vor »Gelächter hervorrufende[r] körperliche[r] 
Bewegung«, die ihm »eindeutig auf mangelnde Körperbeherrschung hindeutet« 
(S.  153). Nicht befragte Kommentatoren und Übersetzer der Regel dokumentie-
ren ›eindeutig‹ aber nur die erhebliche Mehrdeutigkeit des Begriffs. In den laut 
Selmer4 ältesten Codices heißt es für scurrilitas: di loͮfſcinpfi5 (S. 34), div ſchimfliche 
itilcheit (S. 73), dv lechirheit (S. 112), div lihtekeit (S. 152), keine rede (S. 264), die 
verlazzenheit (S. 305). Heutige Benediktiner sind vor »Albernheit«6 gewarnt. Der 
gravierendste Mangel von Veltens »Begriffsgeschichte körperlicher Lachanlässe« 
(S. 164) zur Fundierung ihrer volkssprachigen Vertextungen liegt fraglos darin, 
Übersetzungen ihres Kernbegriffs völlig außer Acht zu lassen.7 Wie folgende 

3 Wenn Velten das scurrilitas-Verständnis der Scholastik bei Thomas von Aquin »von Grund 
auf revidiert«, weil positiviert sieht, trifft das für »histriones und ioculatores« und ihren Kör-
pereinsatz gewiss zu, nur ist in der S. 161–163 interpretierten quaestio (›Summa‹ II–IIae, q. 168) 
nirgends von scurrilitas, sondern von Eutrapelie die Rede. Zudem befremdet, dass er die einzige 
Thomas-Stelle übergeht (›Quaestiones disputatae de malo‹ 8,14,4; verkürzt in ›Summa‹ II–IIae, 
q. 148,6), an der die mitnichten lässliche Rede-scurrilitas mit auch körperlichem Kontrollverlust 
einhergeht: wer ex defectu rationis die verba nicht zügeln könne, der auch exteriores gestus nicht. 
Übersehen hat Velten die für zahlreiche seiner Untersuchungsaspekte so zentrale wie profunde 
Arbeit von Lenz Prütting (Homo ridens. Eine phänomenologische Studie über Wesen, Formen 
und Funktionen des Lachens, erw. Neuausg., Freiburg u. München 42016 [zuerst 2013]), die dem 
mittelalterlichen Eutrapelie-Verständnis nachgeht und in Kap. 2.7.8.2 einlässlich über ›Die theo-
logische Kritik der scurrilitas‹ handelt.
4 Middle High German Translations of the Regula Sancti Benedicti. The Eight Oldest Versions. 
Ed. […] by Carl Selmer, Cambridge/Mass. 1933 (The Mediaeval Academy of America Publica-
tion 17, Old German Prose Documents I); zitiert sind nur semantische Varianten.
5 Die Vokabel aus einer Interlinearübersetzung des frühen 13. Jahrhunderts ist lexikographisch 
nicht auszumachen. Ihr Stamm loͮf impliziert Bewegung, meint im übertragenen Sinne aber eher 
›Verhalten‹, analog zum häufigen scurrilitas-Interpretament umlauffunge (s.  u. und Jacob Grimm 
u. Wilhelm Grimm: Deutsches Wörterbuch, Bd. 23, 1936, Sp. 1011, s.  v. Umlaufung).
6 Vgl. URL:  http://www.intratext.com/IXT/DEU0017/_P18.HTM (Aufrufdatum:  18.03.2018), 
Kap. 43,2.
7 S. 150, Anm. 78 gibt einige neuzeitliche fremdsprachige Übersetzungen von Eph. 5,4, dazu an 
deutschen die der Elberfelder- und Luther-Bibel (leichtfertige Witzelei, Scherze) sowie der Bibel-
gesellschaft (lose Reden).

136   G. Dicke: Hans Rudolf Velten, Scurrilitas

Bereitgestellt von | Universitätsbibliothek Eichstätt-Ingolstadt
Angemeldet

Heruntergeladen am | 17.04.19 10:07

http://www.intratext.com/IXT/DEU0017/_P18.HTM


Proben belegen, verblasst der semantische ›Körper‹-Betrag von scurrilitas im 
Laufe der Entwicklung auch hier:

–	 Ahd. Bibelglossen (11. Jahrhundert): Scurrilitas skernunga.8
–	 ›Salomonisches Glossar‹ (13. Jahrhundert): Scurrilitas schernwort.9
–	 Inkunabel-Vollbibeln (nach Übersetzungen des 14.  Jahrhunderts.), Eph.  5,4: boͤser 

schimpff oder buͤbisch vmmlauffung (›Verhalten‹).10
–	 Johannes Melber, ›Vocabularius praedicantium‹ (um 1455): Scurrilitas est ioci hilari-

tas. lichtfertiger schimpff vel wort. bubischkeit. schamlosikeit / schentlicheit / riffionisch 
wise. schentlich vnkusch vnnutz wort.11

–	 ›Vocabularius Ex quo‹ (15.  Jahrhundert): leckerie, bouerye, puebischkait, keckerie, 
lotrey, bübnij.12

–	 Johannes Geiler, Predigt nach Judica (1505): schimpfliche wort da man die menschen ze 
lachen bewegt / heißt in latein scurrilitas.13

–	 Johannes Serranus, ›Dictionarium Latinogermanicum‹ (1540): Scurrilitas. Leichtfertig-
kait / narrenteding / schantliche schampare speyung.14

Dass »scurrilitas in der Scholastik nicht anders als sprachlich gedacht werden 
kann« (S. 160), gilt im Deutschen auch zeitlich darüber hinaus. Der Hauptnen-
ner seiner Lexeme ist das Lachen erregende lose Mundwerk mitsamt seinem 
theologischen Komplement (vgl. S. 154  f.) der Völlerei. Veltens Fixierung auf den 
Körperkomik-Aspekt der scurrilitas vereinseitigt ihren zeitgenössisch marginalen 
Bedeutungspart zum eigentlichen. – Anders steht es um die historische Semantik 
des scurra und seiner Wortfeldkollegen. Auch er hat einen Bibelauftritt: in Person 
des nackt an der Bundeslade tanzenden David (2 Sam. 6,20). Das begrenzt den 
Deutungsspielraum in Veltens Richtung, in die sich unter den Körper p e r f o r -
m e r n  aber eher noch der histrio bewegt, den Notker als uuephare (›Springer, 
Hüpfer‹) glossiert (vgl. S. 172). Deutsche scurra-Wiedergaben nämlich, etwa lode-

8 Die althochdeutschen Glossen. Gesammelt u. bearb. v. Elias Steinmeyer u. Eduard Sievers, 
Bd. 1, Berlin 1879, S. 770; vgl. Gerhard Köbler: Althochdeutsches Wörterbuch, 62014 (URL: http://
www.koeblergerhard.de/ahd/ahd_s.html [Aufrufdatum:  19.03.2018]): »Spott, Spaßmacherei, 
Possenreißerei«.
9 Steinmeyer/Sievers [Anm. 8], Bd. 4, Berlin 1898, S. 159; zu schern vgl. Matthias Lexer: Mittel-
hochdeutsches Handwörterbuch, Bd. 2, 1876, Sp. 710: »scherz, spott, mutwille«.
10 Vgl. Anm. 5 und URL: http://gesamtkatalogderwiegendrucke.de (Aufrufdatum: 17.03.2018), 
Nr. 4295–4306; hier GW 4295 [Straßburg: Johann Mentelin, vor 27.06.1466], f. 370rb und GW 4298 
[Augsburg: Günther Zainer, um 1475/76], Bd. 2, f. LXVIIIva.
11 GW [Anm. 10] M22705, [Straßburg]: Johann Knobloch, [nicht vor 1504], f. x6r.
12 Vocabularius Ex quo. Überlieferungsgeschichtliche Ausgabe, hg. v. Klaus Grubmüller [u.  a.], 
Bd. 5, Tübingen 1989 (Texte und Textgeschichte 26), S. 2429; zitiert sind nur die deutschen Inter-
pretamente.
13 Johannes Geiler von Kaysersberg: Das bůch der sünden des munds, Straßburg 1518, f. LIIIvb.
14 Johannes Serranus: Dictionarium Latinogermanicum, Augsburg 1540, f. z10v.

G. Dicke: Hans Rudolf Velten, Scurrilitas   137

Bereitgestellt von | Universitätsbibliothek Eichstätt-Ingolstadt
Angemeldet

Heruntergeladen am | 17.04.19 10:07

http://www.koeblergerhard.de/ahd/ahd_s.html
http://www.koeblergerhard.de/ahd/ahd_s.html
http://gesamtkatalogderwiegendrucke.de


rynne, pübin sind meist feminin und ohne den Körper- und Aktionsaspekt, den 
Luther konzis in die zu ergänzende Formel fasst: scurra, qui dicit aut facit obs
coena, illepida, iniusta.15

Kap. 4 (S. 177–221) trägt Quellen über soziale Position, Erscheinungsbild, Pub-
likum, Anlässe und vor allem die »korporellen und oralen Dimensionen« (S. 206) 
der Auftritte von ioculatores und speziell Hofnarren zusammen und typisiert ihre 
»Körperbilder« (S.  191). Sichtbar werden zwei generelle Aktionsmuster, die die 
Normen an komischen Dispensierungen und Alternativen bewähren: die verzer-
rende Nachahmung, die Umkehrung und Überschreitung sozialer Codes, Regula-
tive und Distinktionen (Mann/Frau, Mensch/Tier etc.) sowie die »Aufführung von 
Unordnung und Verwirrung« bis hin zu der »komischer Gegenwelten« (S. 222).

Kap.  5 (S.  222–325) gilt der Körperkomik in theatralen Umsetzungen welt
licher und geistlicher Spiele, in Farcen und nicht textiert in Sottien, der Com-
media dell’arte oder in Festumzügen, Tänzen u.  Ä. Neben der Klärung ihrer Auf-
führungsumstände geht es dabei zumal um eine »historische[ ] ›Grammatik‹ von 
Körperbewegungen und -inszenierungen« (S. 223), die lachen machen. Sie muss 
unvermeidlich mit medial ›gefilterter‹, text- und bildlich repräsentierter Motorik, 
Proxemik und Kinesik der scurrae Vorlieb nehmen und kann die Effekte ihrer 
Realpräsenz in performances nur supponieren. Gleichwohl: das Repertoire an 
Körperkomik romanischer Badins, Buffonen und Zanni wie der Krämer-Knechte, 
der Bauern und Narren deutscher Oster-, Neithart- und Fastnachtspiele dürfte 
nirgends sonst so ›dicht beschrieben‹ und theoretisch ambitiös ventiliert sein. 
Das Ergebnis ist ein Summarium absichtsvoller Norm-Aberrationen von Bewe-
gung, Gestik, Mimik und Lautäußerung, jeder Art deformierender Verstellung 
und Nachäffung, Maskierung und Verkleidung, der Praktiken obszöner und 
skatologischer Schamverletzung und Ekelerregung sowie der Verkörperungen 
von Versehrtheit und Ungestalt nebst Verunstaltungen anderer in Prügeleien, 
Turnierparodien etc. Mit den Akteuren solcher Komik, so Velten, unterhalte der 
Lacher »keine semantische, sondern eine somatische Beziehung«, spreche der 
Körper doch »im Komischen ohne Bedeutung« (S.  228) und performiere sich 
zur Erzeugung primär von Lachen, nicht von Sinn oder deutbaren Zeichen (vgl. 
S. 226  f., 296  f.). Dabei kommen aber etwa ständesatirische und mithin sinnfunk-
tionale Lachfiguren wie Neithart und die Bauern (vs. S. 284) oder der dottore und 
capitano der Comedia dell’arte zu kurz, deren komischer Austrag sozialer Antago-
nismen Aggressionen durch Verlachen abführen lässt. Genereller steht in Frage, 
ob körperevoziertes Lachen allein im »Akt der Distanzierung vom körperlichen 

15 Vgl. den ›Vocabularius Ex quo‹ [Anm. 12]; Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. 
Tischreden, Bd. 3, Weimar 1914, S. 122, Nr. 2965b.

138   G. Dicke: Hans Rudolf Velten, Scurrilitas

Bereitgestellt von | Universitätsbibliothek Eichstätt-Ingolstadt
Angemeldet

Heruntergeladen am | 17.04.19 10:07



Nachvollzug« (S.  225) aufgeht, zumindest gehörten kathartisch-schadenfrohes 
Lachen über Ungeschick und Misslingen (vgl. S. 218  f.) wie solches zur Versöh-
nung mit eigener Insuffizienz oder zum Ausruhen von Sinn- und Ordnungszwän-
gen stärker beachtet.

Kap. 6 (S. 326–468) analysiert die ›Literarisierung des komischen Körpers‹. 
Des weitschweifigen Vorspanns (S. 326–346), der theoretisch reproduktiv begrün-
det, dass Lektüre wie Vortrag erzählter Körperkomik Rezipienten qua Imagina-
tion zur »Selbstaffektion« (S.  328) des Lachens reizen, hätte es kaum bedurft. 
Die Leitfrage, wie Texte »performative[ ] Elemente von Lachanlässen […] erzeu-
gen« (S. 342), wird an einem Corpus fruchtbar, dessen Auswahl erst der Schluss-
Ausblick (Kap. 7) klärt. Am gumpelman (vgl. Anm. 1) ›Markolf‹ der Druckprosa 
von 1487, einer Personifikation sprach- und körperlich ridiküler Ungehörigkeit, 
bewährt sich der Deutungsschlüssel. Veltens Analyse weiterdenkend, bleibt das 
Lachenmachen als primäre Wirkabsicht unstrittig, aber da sich Markolfs biblisch 
weiser Gegenpart Salomon ihm anverwandelt, ist zugleich vor normsubversiver 
Potenz von Skurrilität gewarnt. Franco Sacchettis Novellen sind als narratives 
»re-enacting« (S. 389) der beffe historischer buffoni aufschlussreich für den irri-
tierenden seinerzeitigen Lachwert des oft ehrverletzend eingesetzten Skatologi-
schen. Die Obsessivität, mit der sich der Autor darin ergeht, lässt zweifeln, ob 
nicht auch eigene paraphile Neigungen an den Fäkalkapriolen ›mitschreiben‹, 
die er Dolcibene und Co. beilegt, was ihren Zeugniswert für »tatsächliche[  ] 
Vorfälle[  ]« (S.  381) relativieren dürfte. Unübersehbar ist die Fiktionalisierung 
im ›Neithart Fuchs‹ und Philipp Frankfurters ›Pfaffen vom Kalenberg‹, mögen 
beide Schwankhelden auch in zwei ›lustigen Räten‹ am Wiener Herzogshof Ottos 
des Fröhlichen historische Paten haben. In ersterem sieht Velten in stringenter 
Deutung einen von sozialgeschichtlicher Lesart verkannten, Feindschaft gegen 
die Bauern vielmehr als histrionische Rolle inszenierenden Possenreißer, der 
dem Motto folgt, ›wer sie den Schaden haben lässt, sorgt für ihre Verspottung‹. 
Und die ihnen coram publico bei Hofe oder daheim zugefügten Schäden sind im 
doppelten Wortsinn peinlich, denn etwa Amputationen tun auch komischen 
Dörper-Körpern weh, weher aber noch tut ihnen Neitharts allseits Verlachen erre-
gendes Singen darüber. Textintern belacht, markieren sich Gewalt und Grauen 
als fiktional und folgenlos und gewähren dem Leser so die zu seinem Lachen 
nötige »Enthebbarkeit« (S. 433). Der Ich-Erzähler führt nicht den eigenen Körper 
a u f, sondern den in grotesker Motorik gezeichneten der auch mit ihren Namen 
verlächerlichten Bauern v o r. Beides gehört dagegen zum Repertoire des ›Kalen-
bergers‹ in seiner Doppelrolle als Pfaffe und scurra, wenn er etwa mal sich vor der 
Fürstin entblößt, mal Petenten bei Hofe nackt auftreten lässt. Als seine Domäne 
zeigt Velten den sakrilegen oder auch profane Rituale verhöhnenden Tabubruch, 
der das sozial Ausgegrenzte als nicht negierbar und latent bedrohlich mitexis-

G. Dicke: Hans Rudolf Velten, Scurrilitas   139

Bereitgestellt von | Universitätsbibliothek Eichstätt-Ingolstadt
Angemeldet

Heruntergeladen am | 17.04.19 10:07



tent zum Vorschein bringt. Dass sich seine Kunst »hauptsächlich« (S. 436) und 
»[ü]berwiegend […] der Komik des Körpers« (S. 467) verdanke, überzeichnet die 
Verhältnisse allerdings merklich, kommt sie doch in allenfalls einem Drittel der 
meisthin auf Sprach- und Handlungskomik basierten Schwänke zum Austrag.

Gerade letztgenannte Formen sind es, die Kap.  7 (›Scurrilitas im 16.  Jahr-
hundert: ein Ausblick‹ [S.  469–487]) nach einleitend prägnant bilanzierendem 
Rückblick an Gewicht gewinnen sieht. Das ›körperperformative‹ Possenreißen 
ist wie das angezielte Lachenmachen nicht mehr Sache des auf Brants ›Narren-
schiff‹ segelnden torenhaften, moraldidaktisch wie satirisch einsetzbaren Narren 
als Verkörperung alles Nichtseinsollenden. Wie sich des Weiteren die Narren 
Murners oder der Schwankkollektionen, wie sich ›Eulenspiegel‹, ›Claus Narr‹ 
und Konsorten von jener scurrilitas abheben, deren »großes Zeitalter« (S. 487) für 
Velten da schon passé ist, skizziert er mit klarem Strich.

Dass die Studie Normabweichungen gilt, sollte ihre äußere Form unbehelligt 
lassen. Doch Versehen und sprachliche Sorglosigkeiten strapazieren die Großmut 
des Lesers erheblich. Zu vielen Druckfehlern und der vom PC besorgten Silben-
trennung (»Prüge-lorgien« [S. 236], »texti-nternem« [S. 385]) gesellen sich Falsch-
zitate und Fehlverweise.

Eine Stichprobe für S. 146: Dem Cicero-Zitat (Z. 9  f.) fehlt ein Abführungszeichen; zitiert ist 
›De oratore‹ II, 239, nicht II, 237 und nicht die Ausgabe ›Kunaniecki 1869‹ (S. 488), sondern 
›Kumaniecki 1969‹. Die Übersetzung von II, 245 hält man mangels Nachweis für die des Ver-
fassers, doch entstammt sie der auch im Literaturverzeichnis fehlenden Raphael Kühners16, 
der zudem die ohne Beleg zitierten Z. 17–21 (= II, 251) folgen. Das Zitat in Anm. 56 entspricht 
bis auf ein absentes alterum II,  239, nicht II,  242. S.  146 mag überdurchschnittlich viele 
Versehen aufweisen, doch beginnt S.  147, Z.  1 mit einer ›Rhetorica ac Herrenniam‹ (fehlt 
im Literaturverzeichnis), die auf S.  370, Anm.  138, genauso heißt, also kein Druckfehler, 
sondern einer von einigen lateinischen Lapsus ist (»der Speculum« [S. 155  f.], »vom conven-
tis« [S. 169]). Zuweilen braucht es Spürsinn, Zitate in korrekter Form zu erschließen: für das 
völlig kryptische auf S. 243, Anm. 73, ist auf das Lemma ›Feige‹ in Bd. 3 des Grimm’schen 
Wörterbuchs verwiesen, digital fündig wird man in Bd. 4 unter ›Geck‹. Druckerkürzel sind 
zum Teil nicht oder verständnisstörend falsch aufgelöst: »d könig« für dʼ konig, »das sy« 
für dā sy, »hack« statt hāck (›hinkte‹) (S. 357). Um Namen oder Stichworte nochmal nach-
zuschlagen, muss man blätternd suchen, liefert die nicht als eBook verfügbare Arbeit doch 
keinerlei Register.

Als Begriffsgeschichte von scurrilitas ist sie mit Vorsicht zu gebrauchen, zur Ori-
entierung über ›Lachen, Komik und Körper in Literatur und Kultur des Spätmit-
telalters und der Frühen Neuzeit‹ fraglos mit Gewinn.

16 Cicero’s drei Bücher von den Pflichten, übers.  u. erkl. v. Raphael Kühner, Stuttgart 21873, 
S. 189.

140   G. Dicke: Hans Rudolf Velten, Scurrilitas

Bereitgestellt von | Universitätsbibliothek Eichstätt-Ingolstadt
Angemeldet

Heruntergeladen am | 17.04.19 10:07


	_Hlk509594084
	_Hlk509594474



