Markus Riedenauer (Wien)

Wesen und Wirkungen des Lichts
bel Bonaventura

Farben sind nur im Licht sichtbar, in der Dunkelheit sehen wir keine Farben — es sei denn an
einem phosphoriszierenden Kérper, der in Photolumineszenz selbst Licht ausstrahlt. Das
legt nahe, sich dem Phénomen des Lichts zu widmen, ohne welches Farben nicht verstanden
werden konnen. Wenn hier eine bedeutsame mittelalterliche Theorie des Lichts' ins Licht
der Aufimerksamkeit gestellt und hoffentlich ein Stiick weit erhellt und klar wird, ist damit
schon die mindestens zweideutige oder zweistufige Begriffsbedeutung angesprochen, die
spatestens seit dem Hohlengleichnis in Platons Politeia die Philosophie begleitet:” Das
Licht, einerseits sinnlich wahrnehmbares Phinomen und Grundlage der Farbigkeit, wurde
andererseits zur Bezeichnung der Moglichkeit von Erkenntnis (Licht, das Einsicht ermdg-
licht)’ wie auch als Metapher fiir religiése Erfahrungen (Erleuchtung, Licht des Glaubens)
verwendet. SchlieBlich ist nach 1 Joh. 1,5 (Deus lux est) Gott selbst oberstes Licht. Im
Mittelalter hat Bonaventura diese vielschichtige Begrifflichkeit geme verwendet und beson-
ders intensiv bearbeitet, wobei er sich durchaus auch fiir die physischen Phianomene des
Leuchtens, Reflektierens und der Farbe interessierte.

Erleichtert wird das Verstindnis zunédchst durch seine Verwendung von /ux in meta-
physischer Bedeutung und von lumen fiir das physische Licht, welches in einem Me-
dium strahlt (radius) und an und um Kérpern Glanz (splendor, fulgor) verursacht’ und
effektives Prinzip des Akzidens Farbe ist.’

1 Fiir Guardini ist Bonaventura ,,ihr bedeutendster Vertreter (79) und ,.der Lichtmetaphysiker
schlechthin unter den Scholastikern® (83).

2 Sehr niichtern analysiert Thomas von Aquin in S.Th. I q 67 al die Ausweitung des mit dem Be-
griff /ux Angesprochenen vom Ermdglichungsgrund des Sehens mit dem Gesichtssinn zur Wahr-
nehmung iiberhaupt und dann zum geistigen Einsehen (einschliellich des Gott-Sehens). Vgl.
Bonaventuras Komm. In IT Sent. dist. XIIT al ql ad 3; p. 313.

Aus Bonaventuras Kommentar zu dieser dreizehnten Distinctio des II. Sentenzenbuchs wird am
hiufigsten zitiert, anderweitig nicht spezifizierte Stellenangaben beziehen sich darauf.

3 Bonaventura: ,,omnis cognitio spiritualis fit ratione lucis* (In I Sent. dist. Il p.1), ,,/umen intellec-
tus“ (z. B. In IT Sent. dist. XXXIX a2 q2). Auf seine [lluminationstheorie, die auch Guardini als
im Bildhaften verbleibend kritisiert (Systembildende Elemente; 29), wird hier nicht weiter ein-
gegangen.

4 Z.B.InI Sent. dist. 3p. 1.

5 InII Sent. dist. XIII a3 q1; p. 325 gibt eine prizise Bestimmung von lumen et radius als qualitas
sowie eine sekundire Definition: radius aér illuminatus secundum diametrum, et lumen aér illu-



856 Markus Riedenauer

Die relevanten Texte des Sentenzenkommentars stehen in einem spezifischen Kontext,
némlich der Erklarung des Sechstagewerks gemill Gen. 1. Vom Anliegen einer die Ratio-
nabilitit der Heiligen Schrift verteidigenden Auslegung her verstehen sich manche Detail-
fragen und Antwortversuche, die heute weniger systematisches Interesse finden kdénnen,
z. B. nach der Méglichkeit der Einteilung der Tage vor der erst am vierten Tag erschaffenen
Sonne (ein Problem, dem sich Bonaventura mehr als andere Scholastiker widmet), nach
dem Beginn aller zeitlichen Abfolge mit der Morgen- oder Abendddmmerung und deren
Erklarung (vgl. dub.L; p. 330) oder die zugrundeliegende problematische Annahme des
Petrus Lombardus, daf3 vor der Erschaffung des Lichts, welches erkldrtermafien die erste
Unterscheidung der Schopfung machte, zwar weder Tag noch Nacht, wohl aber Zeit
existiert habe.” Im Hintergrund steht die Dreiteilung des Schopfungswerkes in opus
creationis (nach Gen. 1,1), opus distinctionis (vor allem Gen. 1,4-13) und opus ornatus (ab
Gen. 1,14, also 4.-6. Tag). In jedem Fall charakterisiert es die Denkweise Bonaventuras,
dal3 eine nicht von der Theologie erleuchtete philosophische Reflexion zur fruchtlosen oder
gar hochmiitigen Neugierde verkomme, wohingegen im Rahmen theologischer Leitwissen-
schaft alle Argumente, von griechischen und lateinischen Vétern wie vom Philosophus und
seinen auch arabischen Auslegern eine sinnvolle Funktion erfiillen.®

Licht als Urform alles Korperlichen

Bekanntlich hat der christlich modifizierte Neuplatonismus das Denken des Doctor
seraphicus am stirksten geprigt, wonach Licht etwas Substantielles ist, das mit dem
Sein und dem Guten konvertibel ist.” ,.Das Sein selbst ist ein Lichtsein und das Wirken
eine Lichtwirkung.“'® Teilhabe am Sein bedeutet Teilhabe am Licht, was in Analogie

minatus secundum profundum. A 2 q 2 definiert: filgor, qui est circa corpus luminosum, qui con-
sequitur existentiam lucis in tali materia, et qui etiam est sensus obiectum et operationis
instrumentum.

6 lux est de compositione coloris ... tanquam principium effectivum (In II Sent. dist. XIII a2 q2 ad?2;
p. 321).

7 ante lucem nec dies fuit nec nox, licet tempus fuerit (Liber II sent. dist. XIII cap. II). Anders Tho-
mas von Aquin: Auch die Erschaffung der Engelsnatur und der ungeformten Materie ging der
Formgebung nicht zeitlich voraus, sondern der Natur nach. Et sicut natura praecedunt
Jormationem, ita etiam et motum et tempus. (S.Th. I q66 a4)

8 Vgl. einfilhrend zu Bonaventura einschligige Philosophiegeschichten, z. B. Heinzmann: Philo-
sophie; 223-232.

9 Vgl. Eriugena im Gefolge des mafigeblichen Lichtmetaphysikers Dionysius Pseudo—Areopagita:
omnia quae sunt, lumina sunt (Expos. super ierarchiam cael. [,1 in MPL 122; 128). Zur Geschich-
te der Lichtmetaphysik siehe immer noch den historischen Teil in Baeumker: Witelo; eine Zusam-
menfassung der Quellen Bonaventuras bei Guardini: Systembildende Elemente; 79—84.

10  Guardini: Systembildende Elemente; 23.



Wesen und Wirkungen des Lichts bei Bonaventura 857

zur Abstufung sichtbaren Lichts dann auch graduell abgestuft verstanden wird gemif3
groBerer oder geringerer Nahe zur Lichtquelle. Diese strahlt aus'' und wird je verschie-
den rezipiert und auch weitergegeben, womit die Metapher des Lichtes einen universa-
len Zusammenhang alles Seienden und seine Einheit vom Ursprung her nahelegt und
veranschaulicht.

Vor diesem Hintergund bot sich eine Moglichkeit, dem ersten Schépfungsbericht mit
seiner Unterscheidung des fundamentalen Schopfungsakts von den folgenden Distink-
tionen und zunehmend konkreteren Fortbestimmungen sowie weiteren Ausgestaltun-
gen, Ausformungen bis hin zur Schénheit (formositas) einen metaphysischen Sinn
abzugewinnen: Nachdem gemil dem ersten Satz des Buches Genesis Gott Himmel und
Erde erschaffen hatte, war eine materia prima anzunehmen, deren Charakter, inanis et
vacua zu sein als Formlosigkeit interpretiert wurde.'? Durch die folgende Erschaffung
des Lichts habe diese eine erste oder fundamentale, allgemeine Informierung erfahren
durch die allgemeine Lichtform."

So versteht Bonaventura lux als forma communis, welche die Materie iiberhaupt in-
formiert oder vorformt; er spricht auch von einer gemeinsamen Natur aller, d. h. himm-
lischer und irdischer K('jrper.14 Insofern damit zugleich ein Streben nach je spezifischer
Ausformung mitgegeben ist, wird verstindlicher, daf} die gemeinsame Urform des Lichts
zugleich als Unterscheidungsprinzip dienen soll, nachdem zu diesem generale principium
distinguendi in corporibus dann weitere substantielle Formen hinzutreten, um jedes zu dem
zu machen, was es ist. Das ontologische Urlicht ist etwas Formales, da es hochst aktiv ist,
wie man aus Erfahrungen mit dem sichtbaren Licht und seinen Farbwirkungen sowie aus
Theorien iiber dessen Wirkungen auf die Elemente in der Tiefe der Erde, auf die Meere,
Pflanzen usw. schloB."”> Soweit iibernimmt Bonaventura die aristotelische Begrifflichkeit,
dal3 Wirkkraft eben der Form zugehort. Anders als im thomasischen Aristotelismus wird in
Bezug auf das principium formale davon ausgegangen, dal3 die Information der Materie eine
doppelte sei.'® Um die nobelste allgemeine Form gegeniiber den etwas zu etwas Bestimm-

11 lux simul est et lucet et illuminat (Bonaventura In II Sent. dist. XIIT al q2 ad 4; p. 316).

12 Petri Lombardi Liber II Sent. dist. XIII cap. L.

13 Entsprechend lautet die Uberschrift von Bonaventuras Kommentar zur XIII. dist. De generali
informatione materiae per formam communem lucis.

14 Lux est natura communis reperta in omnibus corporibus tam caelestibus quam terrestribus (dist.
XII a2 ql arg. 4); quod omnia corpora naturam lucis participent (dist. XIII a2 q2 concl.; p. 321);
siehe ebd. ,.divisio textus*. Licht als ,.forma prima corporalis* wurde von Robert Grosseteste aus-
formuliert: De luce seu de inchoatione formarum (Philos. Werke des R. Grosseteste, ed. L. Baur)
1912; 10f. und 51 ff; englisch ,,On light™ (Transl. Claire C. Riedl), Milwaukee (Marquette Univ.
Pr.) 1978.

15 Siehe a2 q2 arg. 4; p. 319 und Gilson; 315.

16 Ebd. 308f. zur Differenz zum thomasischen Formbegriff. Bonaventura meint, duplex est infor-
matio materiae corporalis, quaedam generalis, quaedam specialis — generalis per formam com-
munem omnibus corporalibus, et haec est forma lucis; specialis vero per alias formas (al ql divi-



858 Markus Riedenauer

tem vollendenden spezifischen Formen nicht als etwas Defizientes erscheinen zu lassen,
betont Bonaventura, daf3 jene nicht eine unvollkommene Anlage sei, sondern das, was jede
andere korperliche Form bewahrt und ihr Wirkkraft gibt:

Forma enim lucis cum ponitur in eodem corpore cum alia forma, non ponitur sicut dispositio
imperfecta, quae nata sit perfici per ultimam formam, sed ponitur tanquam forma et natura
omnis alterius corporalis formae conservativa et dans ei agendi efficaciam."’

Dennoch ist diese allgemeine Lichtform nach al ql etwas Korperliches, womit sich
Bonaventura auch (in vorsichtiger Weise) gegen die spiritualistische Interpretation des
ersten Satzes der Bibel als Erschaffung der Engelsnatur bei Augustinus wendet. Dafiir
argumentiert er neben Hinweisen auf Autorititen mit Folgerungen aus einer wortlichen
Genesisexegese, vor allem mit der Korperlichkeit des in Gen 1,1 genannten abyssus,
dessen Dunkelheit ebenso etwas Korperliches sein miisse wie das diese vertreibende
Licht. Das wichtigste Argument beruht also auf der physikalischen Funktion des Lichts
als konstitutivem Teil der erfahrbaren Welt.

Dazu palit die iiber Petrus Lombardus iibernommene Rede von der leuchtenden
Wolke oder dem Lichtschleier (lucida nubes), womit Bonaventura ofters die von der
Sonne doch unterschiedene Korperlichkeit umschreibt,'® als einer Art Vorform oder
friiherem status der am vierten Tag aus dem Lichtschleier geformten Sonne."

Spannungen zwischen theologischen Argumentations-
interessen und naturphilosophischen Einsichten

Unter der Annahme, daf3 die Rede von erstem, zweitem usw. Schopfungstag wortlich
gemeint sei, schliel3t sich daran die zweite Frage an, wie dieses Urlicht Tag und Nacht
voneinander unterscheiden konnte vor der Erschaffung der Sonne, die dasselbe ja durch

sio textus). Thomas von Aquin kritisiert u. a. dieses Verstdndnis des Hylemorphismus in S.Th. I g.
66: Al argumentiert dagegen, dal} eine materia zeitlich der Formierung vorausgegangen sein
kénnte, wie manche Kirchenviter meinten. Dicere igitur materiam praecedere sine forma, est
dicere ens actu sine actu: quod implicat contradictionem. Nec etiam potest dici quod habuit ali-
quam formam communem et postmodum supervenerunt ei formae diversae, quibus sit distincta.
Dies richtet sich gegen Bonaventuras Theorie der Vielheit der Formen — was identisch sei mit den
Vorstellungen vorsokratischer Naturphilosophen von Feuer, Luft oder Wasser als materia prima.
Demnach miifite diese schon substantial bestimmt sein, und folgende (Weiter-)Formungen konn-
ten nur akzidentell sein, womit das Werden zu einem bloflen Wandel erklart wiirde.

17 A2q2ad5;p.321.

18 Petri Lombardi Liber II Sent. dist. XIII cap. II; im Komm. al ql ad 5; p. 313, al g2 ad 4; p. 316
oder dhnlich a2 q1 ad 6; p. 318.

19 Alqladé;p.313 und dub. I, p. 330f.



Wesen und Wirkungen des Lichts bei Bonaventura 859

ihren Umlauf zustande bringt. Wofiir sich Bonaventura hier interessiert, nenne ich
theologische Protokosmologie.”” Gegen die mit einem besonderen géttlichen Befehl
argumentierenden griechischen Kirchenvéter hilt Bonaventura es fiir verniinftiger, weil
dem natiirlichen Vermogen eher entsprechend, dafl das Urlicht Tag und Nacht hervor-
brachte durch seine Bewegung — in einer unbeholfen wirkenden Analogie zum Son-
nenlauf,21 aber nahe am Sentenzentext, der in cap. III die Frage, wo das Licht erschaf-
fen wurde, beantwortet: in illis partibus facta, quas nunc illustrat solis diurna lux und
gleich die Tag-Nacht-Unterscheidung motu suo als wahrscheinlich behauptet.

Erhellend ist die Entgegnung auf den zweiten Einwand, der besagt, dal} die erste
Materie ganz uniform gewesen sein muf3, und das Urlicht unbeweglich, weswegen kein
Unterschied von Tag und Nacht méglich gewesen sei: Dagegen behauptet Bonaventura
einfach, jenes Licht hitte nicht iiberall leuchten kionnen, so wie die Sonne auch nicht.”
Darum hiétte die Illumination sukzessive stattgefunden und den Zeitablauf (temporalis
successio) verursacht. Die Sinnhaftigkeit dessen sei nicht zu bezweifeln, weil es dem
gottlichen Arrangement gefallen habe, die Welt wie einen wunderschénen Gesang
durch eine bestimmte Zeitenfolge zu zieren.”

Die Frage nach dem Ort des Urlichts (bei Petrus Lombardus cap. III) ist Bonaventura
demgegeniiber weniger wichtig; er referiert zwei konkurrierende Theorien, ndmlich das
Aufleuchten im Meridian (wofiir Beda genannt wird) und im Osten (nach Hugo von St.
Viktor) und stellt am Ende der Quaestio fest, eine Entscheidung sei nicht leicht und
mache auch keinen grofBen Unterschied. Zu bemerken ist, dall beide Hypothesen unbe-
fragt von einer festen Ortlichkeit und terrestrischen Orientierung ausgehen.

So ist eine eigenartige Zwiespéltigkeit festzustellen: Einerseits wirkt Bonaventuras
Lichtmetaphysik der q1 — jedenfalls fiir den in moderner Physik nur Allgemeingebilde-
ten — erstaunlich kompatibel mit physikalischen Forschungen des 19. und 20. Jahr-
hunderts:* In formaler Hinsicht kann die Suche der neuzeitlichen Physik nach einer
einheitlichen Theorie der Physis auf Bonaventuras Postulat eines einheitlichen Grund-
prinzips von allem materiell Seienden bezogen werden, das er im Lichtcharakter alles
Seienden erkennt.

20 Zur Kosmologie siehe seinen Komm. zur dist. XIV.

21 rationabilior, quia virtuti naturali possibilior, scilicet quod lux illa noctem et diem faciebat suo
motu, sicut sol sua facit actione (al q2 concl,; p. 315).

22 materia ex omni parte erat uniformis; dicendum, quod etsi ex omni parte esset influentiam lucis
aequaliter nata suscipere, illa tamen lux non poterat undique illuminare, sicut et sol nunc non
potest (al q2 ad 2; p. 316).

23 Divinae autem dispositioni placuit, mundum quasi carmen pulcherrimum quodam decursu tempo-
rum venustare (ibid.).

24 Die gelegentlichen Hinweise der Scholiasten von 1885 auf die Lehren der nostra aetate physici
wiren demnach einer Revision zu unterziehen. Diese erfordert freilich mehr physikalische Fach-
kenntnis als den vorliegenden Gelegenheitshinweisen bezw. Gedankenanregungen auch im letz-
ten Teil dieses Beitrags zugrunde liegt.



860 Markus Riedenauer

In inhaltlicher Riicksicht zeigt sich weiters eine Analogie zur Doppelnatur des Lichts als
Teilchen und als Welle darin, daf3 es nach Bonaventura einerseits formalen Charakters ist,
andererseits aber korperlich (aliguid corporis), wobei er das Wesentliche eines Korpers in
seiner Ausdehnung (extensio) sieht”™ und offenbar nicht in dem, was heute Masse heift.

Licht hat nun in seinem Teilchencharakter doch etwas Materielles an sich26, wihrend
alle Materie in ihren kleinsten Bestandteilen etwas Energetisches ist.”’ In Anbetracht
dessen, dal der Doctor seraphicus fiir die Mittelstellung des Lichts mit sowohl forma-
len als auch materiellen Eigenschaften vor allem aufgrund seiner Wirkkraft argumen-
tiert, konnte man Jux versuchsweise mit Energie libersetzen. Die Lichtartigkeit aller,
auch der physischen Wirklichkeit nach Bonaventura scheint zur allméhlichen Auswei-
tung der Korpuskel-Welle-Doppelnatur zu passen, welche seit Louis de Broglies Ent-
deckung des Wellencharakters auch massebehafteter Teilchen stattfand. Eine Uberein-
kunft und Diskussionsbasis zeigt sich folglich in der Annahme eines grundlegend dy-
namischen Charakters der ganzen Wirklichkeit einschlieBlich aller Kérper.

Die moderne Physik scheint mehr die Zusammengehorigkeit von Energie und Mate-
rie zu betonen, wihrend Bonaventura sie zunichst als metaphysische Prinzipien der
Form und der bloen Materie auseinanderhilt — um aber das Entstehen von allem damit
erklédren zu konnen, daf das Licht oder die Energie die erste und fundamentale, konsti-
tutive Information mitteilt.

Eine solche hier angedeutete Gesprichsmoglichkeit ergibt sich weniger daraus, daf
Bonaventuras Lichtmetaphysik in Kosmologie und Physik {ibergeht, sondem daraus, daf3 die
Physik auf' metaphysische Fragen st6Bt. Denn jener Ubergang vollzieht sich, wie zu sehen war,
aufgrund des Wunsches, ein sehr wortliches Versténdnis der Schopfungserzihlung zu plau-
sibilisieren. Und darin besteht das Andererseits der Zwiespéltigkeit: Denn eine fundierende
Lichtartigkeit alles Materiellen als solchen, dessen primére Informierung oder Energetisierung
auf dem blofen, noch nicht spezifizierten Niveau des Vorhanden- und Etwas-Seins bezw.
Sein-Ko6nnens (al ql), ist schwerlich vereinbar mit Annahmen wie der Lokalisierung und der
zeitlichen Periodisierung dieser Energie zur Tageseinteilung vor Existenz der Gestirne
inklusive der Sonne (al g2). Die (im Kommentar zur dist. XIV wieder aufgegriffene) Exegese
von Gen. 1 schien ihm dies aber zu erfordern. Die ersten Worte der Vulgata, in principio,
wurden sehr schnell in zeitlichem Sinne, als Beginn einer sukzessiven Temporalitét
mif3verstanden und damit physisch statt metaphysisch oder auch ontisch statt ontologisch. Die
theologische Vorentscheidung fordert eine Unfahigkeit, auf der prinzipiellen Ebene zu bleiben
und stort hier die Fruchtbarkeit des metaphysisch-naturphilosophischen Ansatzes.

25  Cum etiam nullum corpus careat extensione, et omnis extensio fundetur super materiam corpora-
lem, nullum corpus potest esse sine materia (a2 ql concl.; p. 317f).

26 Der theoretische Grenzbegriff eines unbewegten Photons ohne Ruhemasse fillt hier nicht unter
den Begriff des Lichts.

27 Nostra autem aetate non pauci physici docent, naturam vel qualitatem lucidi esse in omni corpore
(Scholion p. 322).



Wesen und Wirkungen des Lichts bei Bonaventura 861

Vom Licht als Urform zur wahrnehmbaren Leuchtkraft

Der zweite Artikel widmet sich dem Wesen des Lichts, seiner natura in se. Fiir die
Meinung Licht sei ein Korper, wird vor allem Augustinus angefiihrt, fiir die Hypothese,
es sei die natiirliche Eigenschaft des Feuers, Johannes Damascenus, und fiir die Form-
haftigkeit Aristoteles, denn das Wirkprinzip sei Form, und Licht sei maxime activa,
insofern substantialis forma.”® Bonaventura hilt fest: Reine Form ohne alle Materie ist
nur Gott; andererseits kann Licht kein Korper sein, denn es vervielfiltige sich aus sich
selbst heraus,” was Korpern unméglich ist.

Wenngleich die ganze Erlduterung der dist. XIII vom kdrperlichen Licht handelt, ist
es doch nicht einfach als Korper zu verstehen, sondern als Form oder auch Qualitit
eines leuchtenden Korpers — jedenfalls in abstrakter Redeweise als das, was dem Korper
Leucht- und Wirkkraft gibt. Indessen meint /ux bisweilen konkret eine leuchtende Sub-
stanz — so sei Augustinus zu lesen.* ., Wir kénnen demnach unter Licht eine die kor-
perliche Materie aktualisierende Form verstehen, die nur in unserm Denken fiir sich
existiert, wenn wir sie durch Abstraktion von ihrer Materie loslésen.” (Gilson; 307)
Durch seine maximale Aktivitdt und Kraft, sich selbst zu vervielfdltigen und zu ver-
breiten nimmt es eine Mittelstellung zwischen den rein geistigen Formen und den kon-
kreten korperlichen Formen ein.”' Das entspricht dem Bestreben des Doctor Seraphi-
cus, den gesamten Kosmos als differenzierte, in sich verbundene organische Einheit zu
deuten, die vermittels des Lichts mit dem reinen Licht des goéttlichen Urprinzips ver-
bunden ist.”

Damit argumentiert Bonaventura auf der prinzipiellen, metaphysischen Ebene, die
mit dem exegetischen Anliegen der vorigen Quaestio nicht leicht zu harmonisieren ist.
Das zeigt sich wiederum in der eigenartigen Diskussion des sechsten Einwands, der sich
ja aus der Beantwortung der vorigen Frage ergibt, dal} jenes zuerst erschaffene Licht
durch seine Bewegung Tag und Nacht bewirkte, also ein Kdrper gewesen sein miisse:
,,Licht heilit dort die kleine Leuchtwolke, die wahrlich ein Korper war; und sie war
nicht geschaffen [im strengen Sinn des Wortes], weil aus der priexistenten Materie die
Form des Lichts auf gottliche Weise eingedriickt oder herausgefiihrt wurde. Aus dem

28 InII Sent. dist. XIII a2 q2 ad 6; p. 322.

29 Cum lucis sit ex se ipsa se ipsam multiplicare (a2 q1 concl.; p. 318).

30 Lux potest dici in abstractione, et sic nominat formam corporis luminosi, per quam corpus illud
habet lucere et agere; et sic dicit Damascenus, quod lux est qualitas ignis. Aliquando nominat in
concretione ipsam, scilicet substantiam luminosam... Et per hunc modum loquitur Augustinus
(ibid.).

31 Inter ceteras formas corporales est maxime activa et quasi medium tenens inter formas spirituales
et corporales (In II Sent. dist. XIV al g3 2 concl.).

32 Lux inter omnia corporalia maxime assimilatur luct aeternae (a2 q2; p. 319).



862 Markus Riedenauer

Vorigen ist also klar, dal Licht, in eigentlicher und abstrakter Redeweise, kein Korper
ist, sondern die Form eines Korpers.«*

Wegen des zeitlichen und ontologischen Vorrangs und wegen der Fahigkeit, sub-
stantiale Formen zu erwirken, ist jedoch nach a2 q2 lux forma substantialis corporum,
d. h. allgemeines metaphysisches Prinzip, das in abgestufter Weise partizipiert wird als
Sein. Den Argumenten dafiir, dafl Licht nur eine akzidentelle Form sei, gesteht er eine
teilweise Plausibilitdt zu, insofern das die wahrnehmbare Wirkung an den Seienden der
selbst nicht wahrnehmbaren substantialen Form sei — eben Glanz und Farbe. Diese sind
Wirkungen des inkorporierten Lichts — akzidentelle und sichtbare Eigenschaften. Bona-
ventura faflit zusammen:

lux dupliciter potest accipi. Uno modo lux dicitur ipsa forma, quae dat esse corpori lucido, et
a qua luminosum corpus principaliter est activum, sicut a primo movente et regulante. Alio
modo lux dicitur ipse fulgor, qui est circa corpus luminosum, qui consequitur existentiam lucis
in tali materia, et qui etiam est sensus obiectum et operationis instrumentum; et sic est
accidentale complementum.™

Die zweite Hinsicht ist weniger problematisch als die erste — diese fithrte zur Pro-
blematik der pluralitas formarum, welche hier nicht aufzugreifen ist, wo es letztlich um
die Erkldrung der eben akzidentellen Lichtwirkungen geht. Auffillig ist, dal das Licht
in ontologischer Bedeutung hier als Form und Bewegkraft (nur) der leuchtenden Korper
bezeichnet wird, wihrend es sonst als allgemeine Form aller Korper gedeutet wird (vgl.
Anm. 14). Auch die Losung des zweiten Zweifels, was im Fortgang des Schopfungs-
werks aus dem Urlicht wurde, dafl daraus alle leuchtenden Himmelskorper gemacht
wurden (dub. II; p. 331), restringiert den universalen metaphysischen Ansatz auf die
supralunare Sphére. Insoweit anzunehmen ist, dafl diese Einschrdnkung vom unmittel-
baren Diskussionskontext der Quaestio bedingt ist und Bonaventura an der Allgemein-
heit der Erstinformation aller kdrperlich Seienden durch das Licht oder die Energie
festhilt, wire eine Erklérung dariiber zu ergéinzen, wieso bestimmte Arten von Korpern
die substantiale Grundform durch Leuchten akzidentell sichtbar werden lassen, im Ge-
gensatz zu anderen, nicht lumineszierenden Korpern.™*

33 Lux ibi vocatur nubecula lucida, quae vere corpus erat; et illa non fuit creata, pro eo quod fiit ex
praeexistenti materia forma lucis sibi divinitus impressa vel educta. Sic igitur ex praedictis patet,
quod lux, proprie et abstracte loquendo, non est corpus, sed forma corporis (In II Sent. dist. XIII
a2 ql ad 6; p. 318).

34 A2 g2 concl; p. 321.

35 Einen ,,phdnomenologischen™ Hinweis in diese Richtung gibt die Beobachtung, da} es kaum
einen opaken Korper gebe, der nicht durch Bearbeitung zum Glénzen gebracht werden kann: Er
quod omnia corpora naturam lucis participent, hoc satis de plano ostendunt, quia vix est corpus
opacum, quin per multam tersionem et politionem possit effict luminosum, sicut patet, cum cinere
fit vitrum, et de terra carbunculus (a2 g2 concl.; p. 321).



Wesen und Wirkungen des Lichts bei Bonaventura 863

Im dritten Artikel werden Wirkung und Ausstrahlung des Lichts — lumen — weiter
ausgefiihrt. Die erste Frage ist, ob das von einem leuchtenden Korper emittierte Licht
selbst korperlich sei. Ein Gegenargument, welches sich dhnlich bei Thomas von Aquin
ﬁndet,36 ergibt sich daraus, dal} kein Korper subito bewegt werden konne, wihrend man
ja die Ausbreitung des Lichts in instanti beobachte. Interessanterweise macht sich Bo-
naventura selbst den Einwand, das konne ja auch sehr schnell geschehen — doch daf3
dies tatsdchlich mit nicht wahrnehmbarer, aber endlicher Geschwindigkeit sein konne,
war ihm, der das mit der Schallgeschwindigkeit vergleicht, nicht vorstellbar.®” Andere
Argumente gegen die Korperlichkeit fithren die Fahigkeit des Lichts an, sich in alle
Richtungen zugleich auszubreiten (opp. 5), seine unvermischte Gleichzeitigkeit (und
Gleichdrtlichkeit) mit der Luft (opp. 6), sein kontinuierliches Werden aus der emittie-
renden Lichtquelle heraus,*® und daB jeder Kérper entweder aus etwas (verursachendem
oder aufnehmendem Korper) oder aus nichts (nur aus Gott) entstehen miisse, was beides
fiir lumen nicht zutrifft (opp. 8). Aus diesen Griinden sei jene Interpretation am ver-
niinftigsten, die das sichtbare Licht (Jumen) prizise als Eigenschaft des Lichts (/ux) und
folglich nicht als Korper oder dessen Wirkung auffalit — wihrend genau dies akzeptabel
erscheint, insofern mit radius und lumen die erleuchtete Luft gemeint wird (con-
cl.; p. 325). Denn Licht brauche immer ein geeignetes Medium als Leiter. Fiir dieses hat
es nicht die Rolle der Form, kann sich mit der Materie nicht zu einer Substanz verbin-
den, ist aber aufgrund seiner Wirkkraft doch forméhnlich.

Die wahrnehmbaren Phinomene des Riickprallens oder Abweisens von Licht an ei-
nem opaken Korper (zweites Argument fiir die Kérperlichkeit) sind dann mit dessen
Unfihigkeit, die (Vervielféltigungs-)Kraft des Lichts aufzunehmen, zu erklédren. Diese
kehre dann zuriick, was auch Spiegelungen verstindlich mache; der aufnehmende
Kérper mul3 irgendwelche bestimmten Qualititen haben, ohne welche das Licht nicht in
ihm oder durch ihn wirken kann.** Die Erklirung von Kreuzungen und Brechungen des
Lichts bemiiht konsequenterweise ebenso Eigenschaften der die Strahlen tragenden Luft
(intersecatio et confractio radiorum, ibid. ad 3).

Angesichts des auch heute nicht aufgelosten Paradoxons, dafl Licht sowohl als Wel-
lenfunktion wie als korperliches Teilchen zu definieren ist, erscheint es durchaus als

36 S.Th.Iq67 a2.

37 A3 ql opp. 3 und dhnlich opp. 4; p. 324; vorsichtiger in I. Sent. dist. XXXVII pars II a2 q3 adl.
Vgl. a3 ql ad 1; p. 325: Das Scheinen ist nicht als Ortsbewegung, sondern als Entstehung und
Ausbreitung von Licht zu verstehen.

38 [Ilumen in aére habet suum esse in fieri, quia continue egreditur a sole (a3 ql opp. 7; p. 324). Vgl.
die Diskussion der ersten, Seneca zugeschriebenen Position, die einen Verbrauch des Sonnenkor-
pers erkldren kdnnen miifite, was mit der angenommenen Inkorruptibilitdt der Himmelsk&rper un-
vereinbar ist (concl.; p. 325).

39 Ibid. ad 2.; p. 325 f. und ibid. ad 5: cum lumen sit forma corporalis, indiget medio deferente.



864 Markus Riedenauer

eine Leistung, wie Bonaventura seine Theorie von der Unkorperlichkeit des physischen
Lichts (mit Zusatzhypothesen) an die einzigartigen Lichtphdnomene anzupassen wullte.
Dasselbe Bemiihen um Phianomengerechtigkeit sowie um Vermittlung divergierender
Autoritéten, um die una veritas integra (p. 328) zu finden, charakterisiert seine Losung
der zweiten Frage, ob /umen eine substantiale oder akzidentelle Qualitit sei. Energie an
sich ist ithm ja substantielle Form; das Licht in einem Medium wie der Luft ist eine
nicht wahrnehmbare, aktive Kraft, wodurch ein leuchtender Korper auf niedrigere
Kdrper wirkt und insofern substantiell — allerdings in der Weise eines Akzidens. Inso-
fern damit indessen eine sichtbare Qualitdt gemeint ist, sei es eine besondere, nicht na-
turale und nicht von der Substanz untrennbare Art von Akzidens. Sein Verhéltnis zum
Medium ist anders als das zu einem ersten Subjekt zu verstehen, ndmlich als Habitus.

Attraktivitdt und Problematik der Energictheorie

Im Allgemeinen unterscheidet Bonaventura klar Licht oder Energie an sich, Licht als
wahrnehmbares Leuchten eines Mediums und als Farberscheinung: Lux potest triplici-
ter considerari, scil. in se et in transparenti et in extremitate perspicui terminati; primo
modo est lux, secundo modo lumen, tertio modo hypostasis coloris.*® Doch die Konfu-
sion der ersten beiden beim Bemiihen, das Sechstagewerk zu erkliren, verunklért oder
verdunkelt den ontologisch interessanten Ansatz und stort die Kldrung des Zusammen-
hangs oder Ubergangs von der Metaphysik zur Physik, von lux zu lumen.

Das zeigt eine iiberraschende Parallele zu einem Grundmuster heute beliebter Licht-
oder Energiebegriffe — sowohl im metaphysischen Ansatz wie auch in der problemati-
schen Durchfiihrung:

Das Prinzip esoterischer Weltbilder ist ein ,,feinstoffliches® universales Licht oder
eine Urenergie (wobei nicht leicht ersichtlich ist, inwieweit das materiell, inwieweit
geistig ist), woraus emanierend die ganze Wirklichkeit gebildet wird in einem ununter-
brochenen Flufl — was oft recht vage mit Theorieelementen der gegenwirtigen Physik
begriindet wird."' Das erscheint im Prinzip vergleichbar mit Bonaventuras systembil-
denden Lehren vom Licht, von der influentia und dem neuplatonischen Grundmuster
von exitus der Wirklichkeit aus dem Urprinzip und reditus zuriick. Der Doctor Seraphi-
cus wiirde wohl gegen die esoterische Energielehre sagen, dafl das kosmisch—korperli-
che Licht seine tatséchlich universale Wirkkraft nur vom reinen, unkdrperlichen Licht,
der transzendenten absoluten Form und Wirklichkeit her habe und nur im Rahmen der

40 In T Sent. dist. XVII pars.1 q1 corp.; p. 294.

41 Siehe Runggaldier: Philosophie der Esoterik 36 ff., der diese ,,typisch monistische Ereignisontolo-
gie® (36) erstmals philosophisch bearbeitete. Das kdnnte als Ausgangsbasis fiir eine Diskussion
auch mit dem von Runggaldier nicht erwéhnten Bonaventura dienen.



Wesen und Wirkungen des Lichts bei Bonaventura 865

Hierarchie zu verstehen sei, was einen energetischen Monismus und Pantheismus
ausschlieBt.*” Energie, die uns am auffilligsten als Licht erscheint, ist nicht reine Form,
was nur von Gott gesagt werden kann, obwohl es aufgrund seiner feststellbaren Wirk-
kraft etwas Formales an sich hat. Es ist aber als Wirkendes Teil der physikalischen
Welt, und zwar etwas fiir die materielle Wirklichkeit Konstitutives, also kdrperlich,
ohne ein reiner, ausgedehnter Korper zu sein. So wenig sich bei Bonaventura ein Dua-
lismus von materieller und geistiger Welt findet, der gerade vom Nachdenken iiber das
Phianomen des Lichts verhindert wird, so wenig kann er als Gewéhrsmann fiir eine mo-
nistische Wirklichkeitsinterpretation dienen. Das wire, wie gezeigt, klarer ohne seinen
vorschnellen Ubergang zur Protokosmologie des ersten Schopfungstags. Was bei Bona-
ventura ein theologisch motiviertes Anwendungsproblem ist, kdnnte im esoterischen
Weltbild ein grundsétzliches Problem sein. Beide beziehen ihre Attraktivitit aus einer
nicht analytischen, sondern tendentiell holistischen Denkform.

Guardini warnt am Ende seiner Habilitationsschrift iiber Bonaventura vor den Gren-
zen der von ithm — allerdings nicht ausschliefllich — angewandten ,,organischen Me-
thode*: Sie ,,ist vielleicht fiir das religiose Leben befruchtender und vermag eher dem
ganzen Menschen etwas zu geben; dafiir ist sie aber bestindig einer Gefahr der Ver-
mengung mit gefiihls- und phantasieméBigen Elementen ausgesetzt, {iberschreitet leicht
die methodische Grenze, verwechselt Bilder mit Argumenten, praktische Brauchbarkeit
mit logischer Richtigkeit, und Gemiitswerte mit sachlicher Wahrheit. (220) Die Licht-
theorie Bonaventuras erscheint so zwar als belastet durch ein allzu spezielles bibelher-
meneutisches Interesse und insofern kritisierbar, aber als naturphilosophisch und physi-
kalisch interessant, als spirituell anregend und in dieser Hinsicht als ein attraktiver kriti-
scher Gespréichspartner fiir heute.

Insoweit es mdglich ist, /ux mit Energie wiederzugeben, hitten Bonaventura und die
moderne Physik darin ein gemeinsames Prinzip der Physis — ein Prinzip ihrer Einheit.
Probleme ergeben sich mit dem Prinzip oder den Prinzipien der Vielfalt der Seienden:

Die resolutive physikalische These, dafl Materie im Kleinsten eine Form von Energie
und beides grundsétzlich konvertibel ist, erklart zwar Phinomene der Umwandlung von
Materie in Energie (wie es in der Sonne laufend geschieht), aber die Entstehung von
Materie aus Energie, insbesondere das Werden der Vielfalt der Formen, bleibt ein
Problem, das womoglich auf physikalischer Ebene gar nicht 16sbar ist. Die Physik will
das auch kaum, wihrend die Esoterik hier weitergehende Erklarungsanspriiche zu haben
scheint.

Bonaventuras Lichtmetaphysik setzt demgegeniiber ein rein ideelles, metaphysisches
Prinzip fiir die Vielfalt konkreter Ausformungen an — letztlich den Schépferwillen, der
in einer absoluten Metapher identisch ist mit dem Licht an sich, dem reinen Licht oder

42 Vgl a2 ql ad 4; p. 318 zu lux spiritualis — lux corporalis und Guardini: Systembildende Elemen-
te; 2171



866 Markus Riedenauer

der Quelle allen Lichts. Der Ubergang jedoch zur physischen Energie, die mefbare
materielle Wirkungen bis hin zu den sichtbaren Farben hat, der Ubergang von /ux zu
lumen, erscheint als zu wenig gekldrt. Der Riickgang oder Riickschluf3 von Phénomenen
des /umen zum Prinzip lux ist hauptsichlich getragen von den eben nicht kdrperlichen
Fahigkeiten des Lichts.

Als Gewinn dieses Ansatzes jedoch bleibt, daf} der Kosmos von seinem Ursprung her
als eine dynamische Einheit verstehbar wird — und dal3 Farbe, Licht in seiner Sichtbar-
keit, als &uBlerste Erscheinungsform dessen begriffen wird, was allem Sein gibt und
damit der Glanz eines Hochstprinzips ist.



Wesen und Wirkungen des Lichts bei Bonaventura 867

Literaturverzeichnis

S. Bonaventurae Opera omnia: In secundum librum sententiarum, Ad Claras Aquas (Quaracchi) 1885.

The Works of Bonaventure, Cardinal, Seraphic Doctor, and Saint. Translated from the Latin by J. de
Vinck; 5 vol., Paterson N.J. 1960-66.

Baeumker, Clemens: Witelo: ein Philosoph und Naturforscher des XIII. Jahrhunderts, Miinster
(Aschendorff) 1991°.

Gilson, Etienne: Die Philosophie des heiligen Bonaventura, Koln (Hegner) 1960°.

Guardini, Romano: Systembildende Elemente in der Theologie Bonaventuras: Die Lehren vom lumen
mentis, von der gradatio entium und der influentia sensus et motus, Hg. W. Dettloff, Leiden
(Brill) 1964.

Heinzmann, Richard: Philosophie des Mittelalters, Stuttgart (Kohlhammer) 19987,

Runggaldier, Edmund: Philosophie der Esoterik, Stuttgart (Kohlhammer) 1996.






