
1 

Vom	
  Leben	
  singen,	
  den	
  Glauben	
  künden.	
  
Wie	
  Gesang	
  und	
  Musik	
  dem	
  Gottesdienst	
  Farbe,	
  Tiefe	
  und	
  Weite	
  geben	
  

Markus	
  Eham	
  
	
  

Der	
   Komponist	
   Hans	
   Pfitzner	
   [1869-­‐1949]	
   soll	
   gesagt	
   haben:	
   Über	
   Musik	
   zu	
   reden	
   ist,	
   wie	
   am	
  
gedeckten	
  Tisch	
  sitzen	
  und	
  das	
  Menü	
  beschreiben.	
  Meine	
  Aufgabe,	
  über	
  gottesdienstliche	
  Musik	
  
zu	
   reden,	
   ist	
   insofern	
   nicht	
   ganz	
   so	
   prekär,	
   als	
  wir	
  musikalisch-­‐geistlich	
   im	
  Dom	
   soeben	
   bereits	
  
köstlich	
   gespeist	
   haben.	
   Ja,	
   wir	
   waren	
   Teil	
   einer	
   geistlichen	
   „Sinfonie	
   der	
   Tausend“	
   und	
   haben	
  
erlebt,	
   wie	
   Gesang	
   und	
   Musik,	
   gerade	
   auch	
   mit	
   der	
   eigens	
   für	
   diesen	
   Anlass	
   komponierten	
  
„Deutschen	
  Messe“	
  von	
  Domkapellmeister	
  Heinrich	
  Walder,	
  dem	
  Gottesdienst	
  Farbe,	
  Tiefe,	
  Weite	
  
und	
  Glanz	
   geben.	
   Ich	
  will	
   versuchen,	
   dem	
   Erlebten	
   nach-­‐zudenken,	
   dabei	
   dem	
   Zusammenklang	
  
von	
   singen	
   und	
   glauben	
   nachzuspüren	
   und	
   Hinweise	
   geben,	
   wie	
   auch	
   im	
   oft	
   kargeren	
   Acker	
  
alltäglicher	
  liturgischen	
  Praxis	
  Gesang	
  und	
  Musik	
  der	
  Feier	
  Farbe,	
  Tiefe	
  und	
  Weite	
  geben.	
  
Dem	
  eindrucksvollen	
  Gottesdienst	
  nach	
  zu	
  schließen,	
  kann	
  es	
  um	
  die	
  kirchenmusikalische	
  Welt	
  in	
  
Südtirol	
   nicht	
   schlecht	
   bestellt	
   sein.	
   In	
   schroffem	
   Kontrast	
   dazu	
   steht	
   ein	
   Artikel	
   über	
   das	
  
Kirchenchorsterben,	
  den	
  die	
  Süddeutsche	
  Zeitung	
  im	
  Januar	
  dieses	
  Jahres	
  brachte1.	
  Der	
  Autor	
  hat	
  
im	
   Internet	
   die	
   Stichworte	
   „Kirchenchor	
   aufgelöst“	
   eingegeben	
   und	
   wurde	
   von	
   einer	
   Flut	
   von	
  
Zeitungsberichten	
   überschwemmt,	
   die	
   alle	
   in	
   den	
   Abgesang	
   für	
   das	
   kirchliche	
   Chorwesen	
  
einstimmen	
  mit	
  den	
  bekannten	
  Klagerufen:	
  	
  Chronischer	
  Nachwuchsmangel,	
  Überalterung	
  in	
  den	
  
Chören.	
   Niemand	
   will	
   sich	
   mehr	
   dauerhaft	
   binden	
   mit	
   wöchentlichen	
   Proben,	
   die	
   kirchlichen	
  
Festtermine	
  vertragen	
  sich	
  schlecht	
  mit	
  der	
  Urlaubsplanung;	
  und	
  überhaupt:	
  Wo	
  das	
   Image	
  von	
  
Kirche	
   im	
  Sinkflug	
   ist,	
  boomen	
  Kirchenchöre	
  eben	
  nicht	
  gerade	
  als	
  erste	
  Adressen	
   für	
  attraktive	
  
Freizeitbetätigung.	
  Musik,	
  Gesang	
  gibt’s	
  auf	
  Knopfdruck	
  überall	
  in	
  Bestqualität	
  auf	
  die	
  Ohren.	
  Man	
  
konsumiert	
  lieber	
  gut	
  Konserviertes	
  als	
  –	
  schlecht	
  und	
  recht	
  selbst	
  Produziertes.	
  Die	
  Diagnose	
  von	
  
Jürgen	
   Henkys	
   aus	
   dem	
   Jahr	
   1999	
   erscheint	
   in	
   ihrer	
   ernüchternd-­‐analytischen	
   Klarheit	
   daher	
  
unvermindert	
  aktuell:	
  „Selber	
  zu	
  singen,	
  statt	
  sich	
  nur	
  den	
  Gesang	
  anderer	
  gefallen	
  zu	
  lassen,	
  ist	
  
für	
   die	
   meisten	
   Zeitgenossen	
   eine	
   kaum	
   noch	
   einleuchtende	
   Zumutung.	
   Die	
   Gründe	
   für	
   diese	
  
Reserve	
   liegen	
   in	
  dem	
  sozialen	
  Wandel,	
  durch	
  den	
  das	
  Volkslied	
  seinen	
  Boden	
  verlor	
  und	
   in	
  die	
  
‚Volkskunst’	
  überführt	
  wurde;	
  in	
  der	
  anlasslosen	
  Überschwemmung	
  auch	
  des	
  Alltags	
  mit	
  Musik;	
  in	
  
der	
  akustischen	
  Verwöhnung	
  durch	
  die	
  perfekte	
  Tonaufnahme-­‐	
  und	
  Wiedergabetechniken;	
  in	
  der	
  
Lockerung	
   der	
   Verbundenheit	
   mit	
   Gemeinschaften,	
   die	
   ihr	
   Wesen	
   in	
   hergebrachtem	
   und	
  
verbindlich	
   anmutendem	
   Ritual	
   darstellen.	
   Singen	
   ist	
   eine	
   Weise,	
   sich	
   selbst	
   herzugeben.	
   Bei	
  
innerem	
   Vorbehalt	
   gelingt	
   es	
   nur	
   schlecht.“2	
   Ist	
   Singen	
   für	
   viele	
   heute	
   schlicht	
   eine	
   „kulturelle	
  
Verhaltensanomalie“3?	
  
	
  
1.	
  Singen	
  im	
  Leben	
  heute	
  –	
  für	
  viele	
  uncool,	
  eine	
  „Fremdsprache“?	
  

Doch	
   Vorsicht	
   mit	
   Diagnosen	
   vom	
   Ende	
   der	
   Sing-­‐Kultur	
   in	
   der	
   digitalen	
   Moderne!	
   Immerhin	
  
versammelt	
   die	
   Suche	
   nach	
   dem	
   Sieger	
   beim	
   "Eurovision	
   Songcontest"	
   Millionen	
   Menschen	
  
unterschiedlichen	
   Alters	
   vor	
   den	
   Bildschirmen;	
   die	
   Faszination,	
   die	
   von	
   singenden	
   Menschen	
  
ausgeht,	
  scheint	
  ungebrochen	
  zu	
  sein,	
  vermutlich	
  ebenso	
  der	
  Wunsch,	
  nicht	
  nur	
  andere,	
  sondern	
  

                                                
1 R.	
  Neumaier,	
  Abgesang.	
  In	
  vielen	
  Gemeinden	
  verschwinden	
  die	
  Chöre.	
  Gibt	
  es	
  noch	
  Hoffnung	
  für	
  die	
  Kirchenmusik?,	
  
in:	
  Süddeutsche	
  Zeitung,	
  Nr.	
  24,	
  30./31.1.2016,	
  S.	
  53.	
  
2 J.	
   Henkys,	
   Singender	
   und	
   gesungener	
   Glaube.	
   Das	
   Kirchenlied	
   im	
   christlichen	
   Leben,	
   in:	
   Ders.,	
   Singender	
   und	
  
gesungener	
   Glaube.	
   Hymnologische	
   Beiträge	
   in	
   neuer	
   Folge	
   (=	
   Veröffentlichungen	
   zur	
   Liturgik,	
   Hymnologie	
   und	
  
theologischen	
  Kirchenmusikforschung	
  35),	
  Göttingen	
  1999,	
  30-­‐41,	
  hier	
  36.	
  
3 Den	
  Begriff	
  hat	
  G.	
  Aeschbacher	
  geprägt,	
  um	
  die	
  Haltung	
  des	
  modernen	
  Menschen	
  dem	
  gottesdienstlichen	
  Handeln	
  
gegenüber	
   zu	
   charakterisieren:	
  Ders.,	
  Gottesdienst	
   –	
   eine	
   kulturelle	
  Verhaltensanomalie?,	
   in:	
   JLH	
  29	
   (1985)	
   S.	
   123-­‐
125.	
  
	
  



2 

auch	
   sich	
   selbst	
   singend	
   zu	
   erleben.	
   Und	
   das	
   geschieht	
   auch:	
   Zu	
   tausenden	
   singen	
   Menschen	
  
öffentlich	
  z.B.	
  im	
  Fußballstadion,	
  aus	
  Leibeskräften	
  und	
  mit	
  aller	
  Inbrunst.	
  Wenn	
  Menschen	
  spüren	
  
„das	
   ist	
  meins“	
   –	
   bezeichnender	
  Weise	
   sprechen	
   die	
   Zuschauer	
   von	
   „wir“,	
  wenn	
   der	
   Verein	
   im	
  
Stadion	
  gewinnt	
  oder	
  verliert	
  –	
  und	
  wenn	
  sie	
  ihre	
  Begeisterung	
  mit	
  Gleichgesinnten	
  teilen,	
  sind	
  sie	
  
auch	
  heute	
  zu	
  sehr	
  vitaler	
  Stimmabgabe	
  willens	
  und	
  fähig.	
  Wes’	
  das	
  Herz	
  voll	
  ist	
  ...	
  
Sie	
   werden	
   sagen:	
   Das	
   kann	
   man	
   nicht	
   vergleichen.	
   Kirche	
   und	
   Stadion,	
   das	
   sind	
   doch	
   ganz	
  
verschiedene	
   Sing-­‐Welten	
   (Wenn	
   letztere	
   überhaupt	
  mit	
   Singen	
   zu	
   tun	
   hat).	
   Doch	
   die	
   Sprache	
  
weist	
  uns	
  auf	
  einen	
  gemeinsamen	
  Nenner	
  der	
  beiden	
  Singwelten	
  hin:	
   Im	
  englischen	
  „fan“	
  steckt	
  
das	
  lateinische	
  fanum:	
  das	
  „Heilige“.	
  Wo	
  es	
  um	
  das	
  geht,	
  was	
  den	
  Menschen	
  heute	
  „heilig“	
  ist,	
  da	
  
wird	
  auch	
  „gesungen“.	
  Und	
  wer	
  es	
  tut,	
  der	
  spürt:	
  	
  
	
  
2.	
  Singen	
  ist	
  gut	
  
weil	
  es	
  uns	
  mit	
  unserer	
  Innen-­‐	
  und	
  Außenwelt	
  in	
  Kontakt	
  bringt.	
  Unsere	
  Sprache	
  weist	
  auf	
  diesen	
  
Zusammenhang	
  hin:	
  Stimmung,	
  Verstimmung,	
  bestimmen,	
  abstimmen,	
  einstimmen,	
  umstimmen,	
  
stimmig	
  -­‐	
  in	
  vielen	
  Ausdrücken,	
  die	
  unsere	
  Selbstwahrnehmung	
  und	
  unsere	
  zwischenmenschlichen	
  
Beziehungen	
   betreffen,	
   steckt	
   „Stimme“	
   –	
   unser	
   klingender	
   Personalausweis,	
   durch	
   den	
   wir	
  
unverwechselbar	
  als	
  Person	
  vernommen	
  werden.	
  (lat.:	
  „per-­‐sonare“	
  =	
  hindurchklingen;	
  	
  bezeich–
nender	
   Weise	
   sagt	
   der	
   johanneische	
   Christus,	
   dass	
   die	
   Schafe	
   ihn	
   als	
   ihren	
   Hirten	
   an	
   seiner	
  
Stimme	
  erkennen:	
   Joh	
   10,3).	
  Was	
   die	
   Beobachtung	
   am	
  Wortfeld	
   nahelegt,	
   ist	
   inzwischen	
  durch	
  
zahlreiche	
   Untersuchungen	
   belegt.4	
   Singen	
   wirkt	
   förderlich	
   auf	
   unsere	
   Entwicklung:	
   Im	
   Singen	
  
kommen	
  Sprechen	
  und	
  melodisches	
  Klingen,	
  also	
  auch	
  Denken	
  und	
  Fühlen,	
  zusammen;	
  indem	
  es	
  
die	
  Kooperationsfähigkeit	
  von	
  rechter	
  und	
  linker	
  Gehirnhälfte	
  fördert,	
  ist	
  es	
  ein	
  wichtiger	
  Stimulus	
  
für	
  musikalische	
   Intelligenz;	
  und	
  die	
  wiederum	
   ist	
  der	
  Nährboden	
   für	
  andere	
   Intelligenzen.5	
  Sich	
  
selber	
   „sounden“	
   spüren,	
  wirkt	
   spannungsabbauend	
  und	
   ausgleichend,	
  weil	
  wir	
   im	
   Schallen	
   die	
  
präverbale	
   Phase,	
   das	
   Lallen,	
   und	
   damit	
   unbewusst	
   die	
   „Zufriedenheit	
   der	
   frühen	
   Kindheit“	
  
wachrufen,	
  also	
   in	
  heilsame	
  Regression	
  eintreten	
  können;6	
  singen	
   lässt	
  ein	
  wohliges	
  Wohnen	
   im	
  
Klanghaus	
   des	
   eigenen	
  Körpers	
   spüren,	
   das	
   sich	
   beim	
   Singen	
  mit	
   anderen	
  weitet	
   in	
   den	
  Klang–
körper	
  des	
  „wir“	
  und	
  so	
  ein	
  Gefühl	
  der	
  Geborgenheit	
  grundieren	
  hilft.	
  	
  
Die	
   Welt	
   der	
   Klänge	
   hat	
   einen	
   besonderen	
   Bezug	
   zur	
   Welt	
   unserer	
   Gefühle.	
   In	
   empirischen	
  
Untersuchungen	
   ließen	
  sich	
  Entsprechungen	
  zwischen	
  Harmonien	
  und	
  emotionalen	
  Charakteren	
  
bestätigen:7	
  So	
  steht	
  die	
  Dur-­‐Tonika	
  für	
  nüchternes	
  Zustimmen,	
  die	
  Moll-­‐Tonika	
  für	
  Trauer,	
  wenn	
  
sie	
  leise erklingt,	
  hingegen	
  für	
  Zorn,	
  wenn	
  sie	
  laut gespielt	
  wird.	
  Der	
  Septakkord	
  ist	
  der	
  klangliche	
  
Ausdruck	
   für	
  Widerstand,	
  Protest,	
  Weinerlichkeit,	
  die	
  Dur-­‐Subdominante	
   für	
  Gelöstheit,	
   Freude.	
  
Emotionen	
   in	
   Musik	
   Auftritt	
   geben,	
   heißt	
   spielend	
   mit	
   ihnen	
   umgehen	
   können;	
   und	
   das	
   ist	
  
heilsam,	
  besonders	
  bei	
  negativen	
  Gefühlen:	
   Im	
  Klagelied	
  kann	
  auch	
  von	
  meinem	
  Schmerz	
  etwas	
  
hörbar	
  werden.	
   In	
   dasselbe	
   Lied	
   haben	
   schon	
   viele	
  Menschen	
   vor	
  mir	
   ihr	
   Leid	
   hineingegossen.	
  
Wenn	
   ich	
   jetzt	
  mich	
   in	
  meinem	
  Schmerz	
  darin	
  unterbringe,	
  bin	
   ich	
  nicht	
   allein,	
   ich	
  habe	
   teil	
   an	
  
etwas	
  Größerem;	
  indem	
  meine	
  Trauer	
  in	
  die	
  Töne	
  hineinfloss,	
  kann	
  sie	
  sich	
  hören	
  lassen,	
  ja	
  es	
  ist	
  
aus	
  ihr	
  sogar	
  etwas	
  Schönes	
  geworden.8	
  Singen	
  hilft	
  so,	
  negative	
  Emotionen	
  in	
  positive	
  Energien	
  

                                                
4 Vgl.	
  Th.	
  Blank	
  –	
  K.	
  Adamek,	
  Singen	
   in	
  der	
  Kindheit.	
  Eine	
  empirische	
  Studie	
  zur	
  Gesundheit	
  und	
  Schulfähigkeit	
  von	
  
Kindergartenkindern	
  und	
  das	
  Canto	
  elementar-­‐Konzept	
  zum	
  Praxistransfer,	
  Münster	
  u.a.	
  2010,	
  114.	
  
5 So	
  E.W.	
  Weber,	
  Die	
  Mitte	
  im	
  Kreis	
  der	
  Intelligenzen	
  ist	
  die	
  Musik,	
  Norderstedt	
  2005.	
  
6 Vgl.	
  F.	
  Klausmeier,	
  Die	
  Lust,	
  sich	
  musikalisch	
  auszudrücken.	
  Eine	
  Einführung	
  in	
  sozio-­‐musikalisches	
  Verhalten,	
  Rein–
beck	
  1978,	
  36.	
  
7 Vgl.	
  D.	
  und	
  B.	
  Willimek,	
  Wenn	
  die	
  Sehnsucht	
  aus	
  den	
  Boxen	
  kommt.	
  Die	
  Strebetendenz-­‐Theorie	
  erklärt	
  die	
  Gefühle	
  
in	
  der	
  Musik,	
  in:	
  musica	
  sacra	
  136/1	
  (2016),	
  16-­‐18.	
  
8 Vgl.	
  hierzu	
  H.	
  Ruland,	
  Musik	
  als	
  erlebte	
  Menschenkunde	
  (=	
  Praxis	
  der	
  Musiktherapie	
  hg.	
  von	
  V.	
  Bolay	
  und	
  V.	
  Bernius,	
  
Bd.	
  9),	
  Stuttgart	
  u.a.	
  1990.	
  



3 

umzuwandeln;	
   dadurch	
   wachsen	
   Widerstandskraft	
   (Resilienz),	
   Selbstvertrauen	
   und	
   Selbstver–
antwortung.9	
  

Was	
   die	
   Wissenschaft	
   herausgefunden	
   hat,	
   davon	
   kann	
   Sabine	
   Krüger	
   aus	
   eigener,	
  
aktueller	
  Erfahrung	
  buchstäblich	
  „ein	
  Lied	
  singen“,	
  wie	
  in	
  der	
  Süddeutschen	
  Zeitung	
  zu	
  lesen	
  war:	
  
Die	
  Liedermacherin	
  ging	
  „mit	
  Gitarre	
  und	
  Tochter	
  Andrea	
  in	
  Westerlands	
  größte	
  Flüchtlingsunter–
kunft	
  und	
  fragte,	
  ob	
  jemand	
  Lust	
  auf	
  Musik	
  habe.	
  Bald	
  waren	
  viele	
  Menschen	
  um	
  sie	
  herum.	
  Einer	
  
sang	
  ein	
  somalisches	
  Hochzeitslied,	
  Sabine	
  Krüger	
   fand	
  die	
  richtigen	
  Akkorde.	
  Und	
  schnell	
   folgte	
  
die	
   Idee	
   zum	
   integrativen	
   Gesangsabend	
   in	
   dem	
   Teehaus,	
   das	
   sie	
   mit	
   ihrem	
  Mann	
   führt.	
   Zum	
  
Repertoire	
   gehören	
   Lieder	
   auf	
   Deutsch,	
   Englisch,	
   Spanisch,	
   Somalisch,	
   Arabisch,	
   Kurdisch.	
   Die	
  
Melodien	
   versteht	
   jeder,	
   die	
   Texte	
   nicht.	
   Das	
   Fremde	
   verschwimmt	
   mit	
   dem	
   Vertrauten,	
   und	
  
Sabine	
  Krüger	
  erlebt,	
  wie	
  das	
  die	
  Flüchtlinge	
  verändert.	
  ‚Wenn	
  sie	
  kommen,	
  sind	
  sie	
  ein	
  bisschen	
  
angespannt.’	
  Beim	
  Singen	
  lösen	
  sich	
  ihre	
  Gesichter.	
  Wenn	
  sie	
  heimgehen,	
  haben	
  sie	
  Lieder	
  auf	
  den	
  
Lippen...“	
  10	
  
	
  
3.	
  Singen	
  und	
  glauben	
  sind	
  Zwillinge	
  

Singend	
   spüren	
  wir	
   ganz	
  elementar	
  unser	
   Lebendig-­‐Sein	
  über	
  die	
  Atembewegung:	
   Im	
  Ein-­‐Atem:	
  
bei	
  sich,	
  für	
  sich	
  sein;	
  mit	
  dem	
  Ausatmen:	
  hergeben,	
  beim	
  anderen	
  sein,	
  für	
  andere	
  sein.	
  Zwischen	
  
diesen	
  Polen	
  spielt	
  das	
  Leben.	
  Im	
  Einsingprogramm	
  jeder	
  guten	
  Chorprobe	
  üben	
  wir	
  spielend,	
  Luft	
  
einfallen	
  lassen	
  und	
  sie	
   lang	
  strömend	
  wieder	
  abgeben.	
  Wir	
   leben	
  –	
  biologisch	
  und	
  geistig	
  –	
  von	
  
dem,	
  was	
   uns	
   einfällt.	
   Leben	
   ist	
   Geschenk.	
   Und	
   dieses	
   Geschenk	
  wird	
   dadurch	
   noch	
   kostbarer,	
  
dass	
  wir	
  es	
  teilen,	
  mit-­‐teilen,	
  weitergeben.	
   In	
  der	
   intensiven	
  Atembewegung	
  des	
  Singens	
  spüren	
  
wir	
  den	
  Puls	
  des	
  Lebens.	
  	
  

Wenn	
  man	
  nun	
  religiöse	
  Texte	
  singt,	
  ergibt	
  sich	
  ein	
  Verstärkereffekt,	
  weil	
  etwas	
  von	
  dem,	
  wovon	
  
gesungen	
   wird,	
   vom	
   Wunder	
   des	
   Lebens,	
   im	
   Singen	
   selbst	
   sich	
   spürbar	
   ereignet:	
   Indem	
   ich	
  
klingend	
   ganz	
   da,	
   ganz	
   bei	
   mir	
   bin,	
   komm	
   ich	
   über	
   mich	
   hinaus,	
   bin	
   hin	
   und	
   weg,	
   weiß	
   mich	
  
berührt	
   von	
   etwas	
  Größerem.	
   „Carmen“	
   ist	
   das	
   lateinische	
  Wort	
   für	
   „Lied“;	
   hier	
   legt	
   schon	
   die	
  
Sprache	
  die	
  innere	
  Verbindung	
  der	
  Singform	
  zum	
  „Charme“11	
  der	
  Gnade	
  (griech.:	
  „charis“)	
  offen.	
  
Das	
  Lied	
  ist	
  in	
  der	
  Tat	
  eine	
  sehr	
  „charmante“	
  Einladung,	
  beherzt	
  auf	
  die	
  Lebenszuwendung	
  Gottes	
  
zu	
  antworten.	
  Nicht	
  von	
  ungefähr	
   ist	
  einer	
  der	
  ältesten	
  Texte	
  der	
  Bibel	
  kein	
  Lehrsatz	
  über	
  Gott,	
  
sondern	
  ein	
  Lied.	
  Freude,	
  Staunen	
  und	
  Lobpreis	
  der	
  Israeliten	
  über	
  ihre	
  wunderbare	
  Rettung	
  am	
  
Schilfmeer	
   brechen	
   sich	
   Bahn	
   in	
   Poesie	
   (Ex	
   15,1-­‐21):	
   „Gott	
   ist	
   mein	
   Lied“	
   (Ex	
   15,	
   2a).	
   Der	
  
Sprecher/Sänger	
  sagt	
  damit	
  in	
  dreifacher	
  Sinnrichtung:	
  Ich	
  singe	
  über	
  ihn,	
  ich	
  singe	
  zu	
  ihm	
  und	
  ich	
  
singe	
  durch	
  ihn.12	
  Gott	
  ist	
  demnach	
  Inhalt,	
  Ziel	
  und	
  Beweggrund	
  für	
  mein	
  Singen.	
  

Paulus	
  beschreibt	
  den	
  Kern	
  und	
  Grund	
  dieser	
  Überschreitungserfahrung	
  des	
  Christen	
   so:	
   „Nicht	
  
mehr	
   ich	
   allein	
   lebe,	
   sondern	
   Christus	
   lebt	
   in	
   eins	
   mit	
   mir.“	
   In	
   Jesus	
   Christus	
   ist	
   Gott	
   jedes	
  
Gläubigen	
  Mitte;	
  und	
  zugleich	
  sind	
  wir	
  mitten	
  in	
  ihm:	
  Seine	
  Gegenwart	
  umhüllt	
  uns	
  als	
  der	
  Geist,	
  
in	
  dem	
  wir	
  leben	
  (Apg	
  17,	
  28)	
  und	
  er	
  durchdringt	
  uns	
  als	
  der	
  Geist,	
  der	
  in	
  uns	
  ruft	
  (Röm	
  5,	
  5):	
  Abba,	
  
Vater.	
  So	
  wie	
  die	
  Luft,	
  die	
  wir	
  atmen und	
  die	
  uns	
  umgibt.13 Gott	
  ist,	
  sagt	
  Gottfried	
  Bachl, „in	
  der	
  
Seele	
  und	
  an	
  der	
  Haut.“14	
  

                                                
9	
  Vgl.	
  dazu	
  die	
  Untersuchungen	
  und	
  Folgerungen	
  für	
  den	
  elementarpädagogischen	
  Bereich	
  bei	
  Th.	
  Blank	
  –	
  K.	
  Adamek,	
  
Singen	
  in	
  der	
  Kindheit	
  [2010],	
  123.	
  
10	
  Süddeutsche	
  Zeitung	
  Oktober	
  2015	
  ...	
  
11	
  Vgl.	
  F.	
  Kluge,	
  Etymologisches	
  Wörterbuch	
  der	
  deutschen	
  Sprache,	
  2.	
  Aufl.,	
  Berlin-­‐New	
  York	
  1989,	
  120.	
  
12	
  Vgl.	
  J.	
  Henkys,	
  Singender	
  und	
  gesungener	
  Glaube,	
  aaO.,	
  35.	
  
13	
  Vgl.	
  Messbuch,	
  Tagesgebete	
  zur	
  Auswahl,	
  Nr.	
  5.	
  
14	
  G.	
  Bachl,	
  Mailuft	
  und	
  Eisgang.	
  100	
  Gebete,	
  Innsbruck-­‐Wien	
  1998,	
  31.	
  



4 

In	
   der	
   Erfahrung,	
   zu	
   sich	
   und	
   darin	
   über	
   sich	
   hinaus	
   zu	
   kommen,	
   zeigt	
   sich	
   eine	
   gewisse	
  
Verwandtschaft	
  von	
  singen	
  und	
  glauben.	
  	
  

Singen	
  ist	
  die	
  Sprache	
  des	
  Herzens	
  und	
  Resonanzraum	
  für	
  die	
  vielfältigen	
  Tönungen	
  des	
  Glaubens,	
  
von	
   denen	
   die	
   Bibel	
   weiß.	
   Daher	
   hat	
   das	
   Klangbild	
   des	
   Glaubens	
   im	
   Liedrepertoire	
   des	
   neuen	
  
„Gotteslob“	
  verschiedene	
  Farben;	
  es	
  gibt	
  darin	
  
-­‐	
   den	
  beherzten	
  Ton	
  von	
  Gewissheit,	
   Zuversicht	
  und	
  Glaubensfreude	
   [z.B.	
   „Singt	
  dem	
  Herrn	
  ein	
  
neues	
  Lied“,	
  GL	
  409,	
  oder	
  „Erde,	
  singe“,	
  GL	
  411]	
  	
  
-­‐	
  das	
  Piano	
  der	
  Innerlichkeit	
  und	
  des	
  Fragens	
  [z.B.	
  „Gott	
  loben	
  in	
  der	
  Stille“,	
  GL	
  399],	
  	
  
-­‐	
  die	
  Fermaten	
  oder	
  Generalpausen	
  der	
  Geduld	
  [z.B.	
  in	
  „Stimme,	
  die	
  Stein	
  zerbricht“;	
  GL	
  417,	
  bes.	
  
Str.	
  4:	
  „Wird	
  es	
  dann	
  wieder	
  leer,	
  teilen	
  die	
  Leere	
  wir.	
  Seh	
  dich	
  nicht,	
  hör	
  nichts	
  mehr	
  –	
  und	
  bin	
  
nicht	
  bang:	
  Du	
  bist	
  hier.“]	
  und	
  
-­‐	
  die	
  dunklen	
  Frequenzen	
  der	
  Klage	
  [z.B.	
  „Wir	
  an	
  Babels	
  fremden	
  Ufern“,	
  GL	
  438].	
  
Vom	
  Glauben	
  singen	
  ist	
  eine	
  berührende	
  und	
  bewegende	
  Form,	
  der	
  Hoffnung	
  Raum	
  zu	
  geben	
  und	
  
den	
  Namen	
  dieser	
  Hoffnung	
  in	
  Erinnerung	
  zu	
  behalten.	
  
	
  
4.	
  Glaube	
  und	
  Kirche	
  heute	
  –	
  nüchtern	
  betrachtet	
  

Karl	
   Kardinal	
   Lehmann	
   hat	
   im	
   Blick	
   auf	
   die	
   glaubensgeschichtliche	
   Situation	
   der	
   Gegenwart	
  
festgestellt:	
   „Das	
   II.	
   Vat.	
   Konzil	
   (1962-­‐65)	
   konnte	
   noch	
   relativ	
   beruhigt	
   von	
  Gott	
   reden	
   und	
   das	
  
Bekenntnis	
   an	
   ihn	
   voraussetzen.	
   Inzwischen	
   sind	
   alle	
   Selbstverständlichkeiten,	
   wenn	
   sie	
   es	
   je	
  
waren,	
   in	
   diesem	
   Bereich	
   Vergangenheit.“15	
   Wir	
   erleben	
   einen	
   epochalen	
   Umbruch,	
   in	
   den	
  
Religion,	
  Kirche,	
  Glaube	
   in	
  modernen	
  Gesellschaften	
  hineingestellt	
   sind.	
  Vermutlich	
  geschieht	
  er	
  
zum	
  großen	
  Teil	
   längst	
  unter	
  der	
  Oberfläche	
  unseres	
  alltäglichen	
  Lebens,	
  und	
  wir	
  kennen	
  weder	
  
das	
  wirkliche	
  Ausmaß	
  noch	
  das	
  Ziel	
  dieser	
  tiefgreifenden	
  Veränderung.	
  Auf	
  weite	
  Strecken	
  wird	
  es	
  
ums	
   Aushalten	
   und	
   Einüben	
   von	
   Ohnmacht	
   gehen	
   -­‐	
   und	
   um	
   „Geduld	
   mit	
   Gott“.	
   Sie	
   ist	
   das	
  
Markenzeichen	
  des	
  Glaubens	
  heute.	
  „Atheismus,	
  religiöser	
  Fundamentalismus	
  und	
  leichtgläubiger	
  
religiöser	
   Enthusiasmus	
   sind	
   sich	
   auffallend	
   ähnlich	
   in	
   dem,	
  wie	
   schnell	
   sie	
   fertig	
   sind	
  mit	
   dem	
  
Geheimnis,	
  das	
  wir	
  Gott	
  nennen“.16	
  Die	
  Grundhaltung	
  vor	
  seinem	
  Geheimnis	
  ist	
  für	
  Christen	
  nicht	
  
das	
  Haben,	
  sondern	
  das	
  Suchen.	
  Wachsamkeit	
  und	
  Geduld	
  werden	
  hilfreiche	
  Begleiter	
  sein	
  auch	
  in	
  
der	
  „Kunst	
  des	
  Gottesdienstes“,	
  bei	
  der	
  Suche	
  nach	
  einer	
  Sprache	
  und	
  nach	
  einer	
  musikalischen	
  
Gestalt,	
  in	
  der	
  er	
  heute	
  gottvoll,	
  menschennah	
  und	
  erlebnisstark	
  gefeiert	
  werden	
  kann.	
  	
  
	
  
5.	
  Gesang	
  und	
  Musik	
  –	
  unverzichtbar	
  gerade	
  in	
  der	
  Sprachnot	
  des	
  Glaubens	
  

Musik	
  kann	
  ausdrücken,	
  was	
   jenseits	
  der	
  Worte	
   liegt;	
   sei	
  es,	
  dass	
   sie	
  ohne	
  Text	
   „spricht“,	
  oder,	
  
dass	
  sie	
  die	
  gesungenen	
  Worte	
  mit	
  Sinngewinn	
  über	
  die	
  Textaussage	
  hinaus,	
  wahrnehmen	
  lässt.	
  
Gerade	
   in	
  einer	
  Zeit,	
  wo	
  wir	
  einen	
  tragfähigen	
  Wortschatz	
  und	
  eine	
  Grammatik	
   für	
  das,	
  was	
  wir	
  
mit	
  glauben	
  meinen,	
  vielfach	
  erst	
  neu	
  suchen	
  und	
  ertasten	
  müssen,	
  kann	
  uns	
  die	
  Musik	
  als	
  Klang-­‐
Rede	
  überbrückend	
  aushelfen.	
  

Nehmen	
  wir	
  als	
  Beispiel	
  den	
  Erfahrungsbericht	
  einer	
  Chorsängerin:	
  „Als	
  ich	
  G.F.	
  Händels	
  Israel	
  in	
  
Egypt	
  kennenlernte,	
  dachte	
  ich:	
  Oje,	
  was	
  für	
  ein	
  Gemetzel.	
  All	
  diese	
  Plagen,	
  die	
  über	
  die	
  Ägypter	
  
kommen,	
   die	
   Flucht	
   des	
   Volkes	
   Israel	
   aus	
   der	
   Sklaverei,	
   der	
   Untergang	
   der	
   Verfolger	
   im	
   Roten	
  
Meer	
  –	
  in	
  Händels	
  Musik	
  wird	
  all	
  dies	
  lebendig.	
  Und	
  dann	
  bejubelt	
  Moses	
  einen	
  Gott,	
  der	
  Ross	
  und	
  
Reiter	
   vom	
  Meer	
   verschlingen	
   ließ	
   –	
   darüber	
   soll	
   ich	
  mich	
   freuen:	
  All	
   dieses	
  Grauen,	
   die	
   vielen	
  
Toten?	
  

                                                
15	
  Zit.	
  bei	
  N.	
  Scholl,	
  Wer	
  vertritt	
  den	
  abwesenden	
  Gott?,	
  in:	
  Christ	
  in	
  der	
  Gegenwart	
  63/34	
  (2011)	
  377-­‐378.	
  
16	
   Vgl.	
   T.	
   Halik,	
   Geduld	
   mit	
   Gott.	
   Leidenschaft	
   und	
   Geduld	
   in	
   Zeiten	
   des	
   Glaubens	
   und	
   Unglaubens.	
   Aus	
   dem	
  
Tschechischen	
  übersetzt	
  von	
  V.J.	
  Slezák,	
  Freiburg	
  i.Br.	
  u.a.	
  2010,	
  9.	
  



5 

Doch	
   in	
  den	
  Chorproben	
  wuchs	
   in	
  mir	
  ein	
  ganz	
  anderes	
  Erleben.	
  Die	
  Ägypter	
  sind	
   für	
  mich	
   jetzt	
  
eine	
  Metapher	
   für	
   all	
   das,	
   was	
   uns	
   täglich	
   quält	
   und	
   jagt:	
   Die	
   Sorgen,	
   Ängste	
   und	
   Schmerzen.	
  
Dieser	
  ergreifende	
  Chor,	
   in	
  dem	
  die	
  Wassermassen	
  erstarren,	
  bis	
  das	
  geschundene	
  Volk	
  behütet	
  
wie	
   eine	
   Schafherde	
   durchgeführt	
   wurde:	
   Ist	
   das	
   nicht	
   unsere	
   tiefe	
   Sehnsucht	
   danach,	
   dass	
   all	
  
dies,	
  was	
  uns	
   jagt,	
  einmal	
   stillehält	
  und	
  uns	
  hindurchgehen	
   lässt?	
  Der	
  gloriose	
  Schlussgesang	
   ist	
  
für	
  mich	
  Triumph	
  des	
  Lebens	
  über	
  das	
  Schreckliche	
  geworden.“17	
  
Indem	
  die	
  Musik	
  die	
  Sängerin	
  selber	
  eintauchen	
  und	
  hindurchgehen	
  ließ	
  durch	
  die	
  Raum	
  und	
  Bild	
  
gewordene	
  Erzählung,	
  hat	
  sie	
   ihr	
  den	
  Sinn	
  erschlossen,	
   treffsicher	
  wie	
  eine	
  exegetisch	
   fundierte	
  
Predigt,	
  vermutlich	
  sogar	
  nachhaltiger.	
  Im	
  entscheidenden	
  Vers	
  [14]	
  des	
  Kapitels	
  heißt	
  es	
  nämlich:	
  
„Der	
  Herr	
  kämpft	
  für	
  euch!	
  Und	
  ihr:	
  Ihr	
  bleibt	
  still!“	
  Israel	
  tut	
  also	
  nichts.	
  Schaut	
  nur	
  zu,	
  wie	
  Gott	
  
für	
  das	
  Leben	
  eintritt.	
  Vom	
  Herrscher	
  der	
  Ägypter	
  heißt	
  es	
  wiederholt,	
  dass	
  er	
  nicht	
  hören	
  will;	
  der	
  
Pharao	
   ist	
   in	
  dem	
  Text	
  als	
  Chiffre	
   für	
  das,	
  was	
   sich	
  dem	
  Wunder	
  des	
  Lebens	
  verschließt,	
   ja	
   sich	
  
dagegenstellt:	
  Was	
  dem	
  Leben	
  hinderlich	
  ist,	
  das	
  ist	
  dem	
  Untergang	
  geweiht,	
  das	
  geht	
  baden.	
  Ex	
  
14	
   ist	
   also	
   kein	
   Schlachtgesang	
   zur	
   Verherrlichung	
   von	
   Gewalt	
   und	
   Krieg,	
   sondern	
   ein	
   Lied	
   des	
  
Staunens	
  und	
  der	
  Freude	
  über	
  die	
  wunderbare	
  Rettung	
  des	
  Lebens.	
  
	
  
6.	
  Vom	
  „Mehrwert	
  gesungener	
  Liturgie“	
  heute	
  –	
  Kritische	
  Relecture	
  eines	
  Passus	
  der	
  Musikin–
struktion	
  (5.3.1967)18	
  

Die	
  Grundsätze	
  der	
  Liturgiekonstitution	
  über	
  den	
  „mit	
  dem	
  Wort	
  verbundenen	
  gottesdienstlichen	
  
Gesang“	
   (SC	
   112)	
   konkretisiert	
   die	
   Instruktion	
   „über	
   die	
  Musik	
   in	
   der	
   Liturgie“19	
   in	
   praktischen	
  
Regelungen.	
  In	
  Art.	
  5	
  heißt	
  es:	
  Ihre	
  „vornehmere	
  Form	
  nimmt	
  eine	
  liturgische	
  Handlung	
  an,	
  wenn	
  
man	
   sie	
   singend	
  vollzieht...“	
   In	
  der	
   folgenden	
  Begründung	
  wird	
  die	
   geistliche	
  Verstärkerwirkung	
  
von	
  Gesang	
   (und	
  Musik)	
   für	
  das	
  gläubige	
  Mitvollziehen	
  der	
  Feier	
  umrissen.	
  Schauen	
  wir	
  uns	
  die	
  
fünf	
  Aspekte	
  an	
  und	
  fragen,	
  inwieweit	
  die	
  Bedeutung	
  der	
  musikalischen	
  Gestalt(ung)	
  der	
  Liturgie	
  
unter	
   heutigen	
   Glaubensbedingungen	
   zutreffend	
   beschrieben	
   werden,	
   und	
   wo	
   der	
   Text	
   ggf.	
  
weiter-­‐	
  oder	
  umgeschrieben	
  werden	
  müsste.	
  
	
  
(1)	
  Im	
  Gesang	
  wird	
  „das	
  Gebet	
  inniger	
  [suavius]	
  zum	
  Ausdruck“	
  gebracht.	
  	
  
Die	
   deutsche	
   Übersetzung	
   trifft	
   mit	
   „inniger“	
   (besser	
   als	
   das	
   Adverb	
   „suavius“	
   im	
   lateinischen	
  
Text)	
  die	
  Sinnrichtung	
  der	
  Aussage:	
  Singen	
  berührt	
  den	
  Menschen	
  in	
  seiner	
  Herzmitte.	
  

Wie	
   wichtig	
   dem	
   Geist	
   Gottes	
   jede/r	
   einzelne	
   ist,	
   zeigt	
   ein	
   Blick	
   in	
   die	
   Erzählung	
   vom	
  
Pfingstwunder	
   in	
   der	
   jungen	
   Kirche	
   (Apg	
   2,1-­‐13).	
   Jeder	
   aus	
   der	
   „Multikultiversammlung“	
   zu	
  
Jerusalem	
   konnte	
   jede/n	
   Ausländer/in	
   in	
   seiner	
  Muttersprache	
   hören.	
   Also	
   kein	
   Übersetzungs-­‐,	
  
sondern	
   ein	
   Verstehenswunder.	
   Jede/r	
   versteht	
   aus	
   seiner/ihrer	
   Lebensgeschichte	
   heraus,	
   das	
  
Seine/Ihre	
   vom	
  Evangelium;	
   der	
   Kirche	
   ist	
   also	
   vom	
  Geist	
   etwas	
  Wichtiges	
   in	
   die	
  Wiege	
   gelegt:	
  
Glaubende	
   Menschen	
   müssen	
   nicht	
   zuerst	
   perfekt	
   „kirchisch	
   lernen“,	
   um	
   Gottes	
   Stimme	
   zu	
  
verstehen	
  und	
  beim	
  Evangelium	
  mitreden	
  zu	
  können.	
  Glaubenserfahrung	
  ergeht	
  für	
   jeden	
  direkt	
  
in	
  der	
  Muttersprache	
  seines	
  Lebens.	
  Singen	
   (und	
  Musik)	
  kann	
  dieser	
  Muttersprache	
   im	
  Glauben	
  
besonders	
  gut	
  entsprechen,	
  weil	
  sie	
  uns	
  im	
  je	
  eigenen	
  Herzenston	
  dafür	
  anspricht,	
  oder	
  die	
  ganz	
  
eigene	
  Schwingung	
  in	
  unser	
  Antworten	
  hineinlegen	
  lässt.	
  
Gesang	
   und	
  Musik	
   können	
   Liturgie	
   als	
   Resonanz-­‐Raum	
  der	
   Annahme	
   erlebbar	
  machen,	
   jenseits	
  
von	
  Perfektions-­‐	
  und	
  Leistungswahn.	
  Die	
  musikalische	
  Dimension	
  der	
  Liturgie	
  hilft	
  auf	
  ihre	
  Weise,	
  
dass	
  die	
  Handschrift	
  Jesu	
  in	
  ihr	
  lesbar	
  ist:	
  Wenn	
  er	
  Menschen	
  begegnet,	
  ist	
  das	
  Erste,	
  dass	
  er	
  sie	
  

                                                
17	
  B.	
  Kögler	
  in:	
  Pfarrverband	
  Am	
  Luitpoldpark	
  München	
  (Hg.),	
  Gemeinsam	
  unterwegs,	
  Frühling/Sommer	
  2016,	
  14-­‐15.	
  
18	
  In	
  diesem	
  Abschnitt	
  greife	
  ich	
  zurück	
  auf	
  Überlegungen	
  in	
  meinem	
  Beitrag:	
  Fünfzig	
  Jahre	
  Liturgiekonstitution.	
  Bilanz	
  
und	
  Potential	
  liturgischer	
  Erneuerung	
  für	
  die	
  Kirchenmusik	
  heute,	
  Teil	
  2,	
  in:	
  Singende	
  Kirche	
  60/2(2013)	
  56-­‐61,	
  hier	
  
57-­‐59.	
  
19	
  Deutscher	
  Text	
  in:	
  H.	
  Rennings	
  –	
  M.	
  Klöckener	
  (Hg.),	
  Dokumente	
  zur	
  Erneuerung	
  der	
  Liturgie,	
  Bd.	
  I:	
  Dokumente	
  des	
  
Apostolischen	
  Stuhls	
  1963-­‐1973,	
  Kevelaer	
  1983,	
  Nr.	
  733-­‐801,	
  hier	
  Nr.	
  737.	
  



6 

annimmt,	
   achtet,	
   wie	
   sie	
   sind.	
   Sie	
   sind	
   nicht	
   Objekt	
   von	
   Belehrung,	
   sondern	
   Subjekt	
   ihrer	
  
Berufung.	
   Daraus	
   erwächst	
   der	
   Impuls,	
   die	
   Einsicht	
   zu	
   Umkehr	
   (z.B.	
   bei	
   Zachäus:	
   Lk	
   19,1-­‐10).	
  
Kirchenmusikalische	
  Arbeit	
  ist	
  von	
  daher	
  qualifiziert	
  seelsorglicher	
  Dienst,	
  die	
  Menschen	
  über	
  die	
  
Musik	
  das	
  Berührt-­‐	
  und	
  Angenommensein	
  spüren	
  zu	
  lassen.	
  	
  
	
  
(2)	
  Durch	
  den	
  Einklang	
  der	
  Stimmen	
  wird	
  die	
  Einheit	
  der	
  Herzen	
  vertieft.	
  
Damit	
   ist	
   eine	
   wichtige	
   Eigenschaft	
   von	
   Musik	
   angesprochen:	
   sie	
   ist	
   ein	
   sehr	
   wirksamer	
  
Kontaktverstärker.	
   Genau	
   besehen	
   aber	
   eher	
   so,	
   dass	
   sie	
   einer	
   schon	
   bestehenden	
   Verbindung	
  
zwischen	
  Menschen	
   Resonanz	
   und	
   Intensität	
   gibt,	
   als	
   dass	
   sie	
   sie	
   herstellen	
   könnte	
   (Leute,	
   die	
  
nichts	
   miteinander	
   zu	
   tun	
   haben	
   wollen,	
   drängt	
   es	
   auch	
   kaum	
   miteinander	
   zu	
   singen).	
   Die	
  
Beschreibung	
  dieser	
  bedeutenden	
  „Nebenwirkung“	
  von	
  Zusammen-­‐Singen	
  in	
  der	
  Musikinstruktion	
  
sagt	
  allerdings	
  einerseits	
  zu	
  wenig,	
  insofern	
  der	
  Weg	
  (zur	
  Gemeinschaftsbildung)	
  nicht	
  in	
  den	
  Blick	
  
kommt,	
   zum	
   anderen,	
   „zu	
   viel“,	
   was	
   das	
   Ziel	
   (unitas	
   cordium)	
   angeht.	
  Was	
   den	
   ersten	
   Aspekt	
  
betrifft,	
   sollte	
   die	
   gottesdienstliche	
   Singkultur	
   ihr	
   Potential	
   als	
   Gegengewicht	
   zu	
   aktuellen	
  
gesellschaftlichen	
  Trends	
  entfalten:	
  
Unser	
  computergestützter	
  Infoalltag	
  wird	
  heute	
  weitgehend	
  „dirigiert“	
  von	
  Algorithmen;	
  das	
  sind	
  
mathematische	
  Formeln,	
  die	
  auf	
  der	
  Basis	
  unseres	
  Verhaltens	
  im	
  Netz	
  errechnen,	
  was	
  wir	
  mögen,	
  
lesen,	
   kaufen	
   oder	
   ansonsten	
   tun	
   sollen,	
   „weil	
   es	
   zu	
   uns	
   passt“;	
   dieses	
   Ergebnis	
  wird	
   dann	
   auf	
  
unserem	
   Bildschirm	
  mit	
   der	
   Info	
   ausgewiesen:	
   „Das	
   könnte	
   Ihnen	
   auch	
   gefallen“.	
   Der	
   Mensch	
  
mutiert	
   auf	
   diesem	
  Weg	
   zu	
   einem	
   „digitalen	
  Narziss,	
   der	
   nur	
   noch	
   Spiegelbilder	
   seiner	
   eigenen	
  
Wünsche	
   und	
   Vorlieben	
   zu	
   sehen	
   bekommt	
   und	
   irgendwann	
   den	
   Blick	
   dafür	
   verliert,	
   was	
  
außerhalb	
   seiner	
   selbst	
   in	
   der	
  Welt	
   geschieht.“20	
  Wo	
   das	
   Leben	
   nur	
   noch	
   als	
   Begegnung	
   jedes	
  
einzelnen	
  mit	
   sich	
   selbst	
   arrangiert	
  wird,	
  wird	
   es	
   zur	
   „Hölle	
   des	
  Gleichen“.21	
  Die	
   Liturgie	
   ist	
   ein	
  
heilsames	
   Gegengewicht	
   dazu;	
   Gottesdienst	
   mutet	
   uns	
   den	
   Anderen	
   zu,	
   von	
   Angesicht	
   zu	
  
Angesicht,	
   nicht	
   wie	
   er	
   im	
   „Face-­‐Buch“	
   seht.	
   Speziell	
   bei	
   den	
   responsorischen	
   Formen	
  
(Akklamation,	
  Litanei,	
  Psalmodie)	
  treten	
  wir	
  spielend	
  in	
  Kontakt,	
  nehmen	
  hörend	
  einander	
  wahr,	
  
gehen	
   singend	
   auf	
   den	
   anderen	
   ein.	
   Das	
   responsorische	
   Singen	
   sollte	
   daher	
   nicht	
   in	
  
durchgehender	
  Verliederung	
  des	
  Gottesdienstes	
  untergehen.	
  	
  
Auch	
   bei	
   der	
   Beschreibung	
   der	
   gottesdienstlichen	
   Gemeinschaft	
   und	
   der	
   fördernden	
   Rolle	
   des	
  
Gesangs	
   durch	
   die	
   Musikinstruktion	
   könnte	
   im	
   Blick	
   auf	
   die	
   „Zeichen	
   der	
   Zeit“	
   nachjustiert	
  
werden:	
  zu	
  Pluralität,	
  einem	
  prägenden	
  Phänomen	
  der	
  Moderne,	
  lässt	
  sich	
  durchaus	
  ein	
  positiver	
  
Zugang	
   von	
   der	
   Bibel	
   her	
   finden:	
   Im	
   Buch	
  Weis	
   11,24:	
   Gott,	
   du	
   liebst	
   alle	
   Geschöpfe;	
   auf	
   die	
  
gottesdienstliche	
   Feiergemeinschaft	
   bezogen,	
   sollte	
   daher	
   statt	
   von	
   „unitas	
   vocis	
   et	
   cordium“	
  
treffender	
   vom	
   Zusammenklang	
   der	
   vielfältigen	
   Stimmen	
   gesprochen	
   werden.	
   Das	
   klangliche	
  
Markenzeichen	
   der	
   christlichen	
   communio	
   ist	
   der	
   farbige	
   Vielklang,	
   nicht	
   vereinnahmendes	
  
unisono.	
   In	
   seinem	
   freien	
  Einstimmen	
  kann	
   sich	
  der	
  Einzelne	
  gut	
   aufgehoben	
   fühlen,	
  doch	
  wird	
  
sein	
  Selbst-­‐	
  und	
  Eigensein	
  dadurch	
  nicht	
  aufgehoben.	
  Die	
  positive	
  Sicht	
  von	
  „Diversität“	
  darf	
  sich	
  
auch	
   in	
   der	
   gottesdienstlichen	
   Feierkultur	
   widerspiegeln,	
   indem	
   der	
   Reichtum	
   verschiedener	
  
Gottesdienstformen	
  und	
  musikalischer	
  Stile	
  als	
  Chance	
  milieuspezifischer	
  Verkündigung	
  wahrge–
nommen	
  und	
   erschlossen	
  wird.	
   Als	
   vom	
  Evangelium	
   inspirierte	
  Orientierung	
   kann	
   auch	
   die	
   alte	
  
kirchliche	
  Maxime	
  dienen	
   „im	
  Notwendigen	
   Einheit,	
   im	
  Nichtnotwendigen	
   Freiheit,	
   in	
   allem	
  die	
  
Liebe.“22	
  
	
  

                                                
20	
  M.	
  Meckel,	
  Weltkurzsichtigkeit.	
  Wie	
  der	
  Zufall	
  aus	
  unserem	
  digitalen	
  Leben	
  verschwindet,	
  in:	
  Der	
  Spiegel	
  38	
  (2011)	
  
120-­‐121,	
  hier	
  120.	
  
21	
  Byung-­‐Chul	
  Han,	
  Transparenzgesellschaft,	
  2.	
  Aufl.,	
  Berlin	
  2012,	
  59,	
  61;	
  Ders.,	
  Agonie	
  des	
  Eros,	
  Berlin	
  2012,	
  6.	
  
22 „Omnesque	
  mutuam	
  amplecteremur	
  unitatem	
  in	
  necessariis,	
  in	
  non	
  necessariis	
  libertatem,	
  in	
  omnibus	
  caritatem“	
  
(Markantun	
   de	
   Dominis,	
   De	
   Republica	
   Ecclesiastica,	
   1617;	
   vgl.	
   dazu:	
   H.	
   J.	
   M.	
   Nellen:	
   De	
   zinspreuk	
   „In	
   necessariis	
  
unitas,	
  in	
  non	
  necessariis	
  libertas,	
  in	
  utrisque	
  caritas,"	
  Nederlands	
  archief	
  voor	
  kerkgeschiedenis	
  79/1	
  (1999)	
  99-­‐106.	
  



7 

(3)	
  Durch	
   den	
  Glanz	
   des	
   heiligen	
  Geschehens	
   (zu	
   dem	
  nicht	
   unwesentlich	
   die	
  Musik	
   beiträgt)	
  
kann	
   der	
   Geist	
   leichter	
   zu	
   Höherem	
   erhoben	
   werden.	
   Heutige	
   Leser	
   der	
   Leistungsgesellschaft	
  
könnten	
   bei	
   dieser	
   Komparativ-­‐Wendung	
   auf	
   den	
   Gedanken	
   kommen,	
   Liturgie	
   und	
   geistliches	
  
Geschehen	
   seien	
   unter	
   Effizienzgesichtspunkten	
   zu	
   betrachten.	
   Liturgie	
   ist	
   aber	
   wie	
   jeder	
   Kult	
  
beschleunigungsresistent;	
   eine	
  Opferhandlung	
   lässt	
   sich	
   nicht	
   auf	
   Tempo	
  machen;	
   denn	
   Rituale	
  
haben	
   ihre	
   Eigenzeit,	
   ihren	
   Eigenrhythmus;	
   denn	
   sie	
   sind	
   inszeniertes	
   Erzählen:	
   ihr	
   Duktus	
   ist	
  
Prozession,	
  nicht	
  die	
  Logik	
  des	
  Prozessors;	
   ihr	
  Medium	
  ist	
  Erinnerung	
  nicht	
  der	
  digitale	
  Speicher;	
  
ihr	
  Sinn	
   ist	
  Weg,	
  Verwandlung,	
  nicht	
   Information	
  und	
  Produktion.23	
  Singen	
   ist	
  die	
  Klangform	
  des	
  
Erzählens;	
   es	
   dehnt	
   den	
   Text,	
   bringt	
   das	
   Reden	
   unter	
   die	
   Zeitlupe	
   der	
   Töne;	
   Singen	
   gehört	
   zur	
  
Urform	
   des	
   Kultes;	
   im	
   christlichen	
   Liturgieritual	
   sind	
   Gesang	
   und	
   Musik	
   der	
   Klang-­‐	
   und	
  
Resonanzraum	
  des	
  inszenierten	
  Erzählens	
  aus	
  der	
  Bibel.	
  Durch	
  Musik	
  ist	
  die	
  Begegnung	
  mit	
  dem	
  
Heiligen	
   also	
  weder	
   leichter	
   noch	
   schneller	
   (light/fast)	
   zu	
   haben;	
   sie	
   kann	
   einem	
   aber	
   singend-­‐
klingend	
  sehr	
  wohl	
  näher	
  und	
  tiefer	
  gehen.	
  
Und:	
  Das	
  Heilige	
  ist	
  nicht	
  nur	
  das	
  Höhere,	
  auch	
  das	
  Tiefere.	
   In	
  der	
  Herzmitte	
  christlicher	
  Liturgie	
  
erklingt	
   das	
   paradoxe	
   Bekenntnis,	
   dass	
   „die	
   Nacht	
   hell	
   wird	
   wie	
   der	
   Tag“	
   und	
   uns	
   die	
   Nacht	
  
umgeben	
  wird	
  wie	
  strahlendes	
  Licht	
  (Exsultet/Ps	
  139,12),	
  weil	
  Gott	
  sie	
  hell	
  gemacht	
  hat.	
  Auch	
  die	
  
dunkle	
   Tiefe	
   ist	
   also	
   Ort	
   der	
   geheimnisvoll	
   wirkenden	
   Gegenwart	
   Gottes,	
   der,	
   wie	
   es	
   bei	
   Hiob	
  
heißt,	
  „sich	
  Lobgesänge	
  schafft	
  mitten	
  in	
  der	
  Nacht.“	
  [Hiob 35,10].	
  	
  
Als	
  tragfähig	
  in	
  den	
  Abgründen	
  ihres	
  Glaubens	
  haben	
  sich	
  für	
  Israel	
  die	
  Psalmen	
  erwiesen.	
  Gerade	
  
als	
  durch	
  die	
  Katastrophe	
  des	
  Exils	
  die	
  religiösen	
  Gewissheiten	
  wegbrachen:	
  Tempel,	
  Priestertum	
  
und	
   Erwählungsglaube	
   bis	
   in	
   die	
   Fundamente	
   erschüttert	
   waren,	
   wurde	
   das	
   Rezitieren	
   der	
  
„Weisung	
  Davids“,	
  wurde	
  der	
  Psalter	
   in	
  der	
  Zeit	
  ohne	
  Tempel	
   zum	
  „mitgehenden	
  Heiligtum“	
   (E.	
  
Zenger),	
   zum	
  geistlichen	
  Ort	
  der	
  Begegnung	
  mit	
  dem	
  sich	
  entziehenden	
  und	
   schenkenden	
  Gott.	
  
Geistlicher	
  Proviant	
  und	
  eiserne	
  Gebetsration	
  auf	
  fordernder	
  Fahrt	
  durch	
  Zweifel	
  und	
  Vertrau–en.	
  
Die	
  Exilskrise	
  Israels	
  bzw.	
  des	
  Judentums	
  ist	
  nicht	
  unähnlich	
  unserer	
  gegenwärtigen	
  Kirchen-­‐	
  und	
  
Glaubenslage,	
   wo	
   mit	
   der	
   Erosion	
   volkskirchlich	
   gestützter	
   Praxis	
   die	
   bisherigen	
   Selbstver–
ständlichkeiten	
  (Gottesdienst,	
  Sakramente,	
  geistliches	
  Amt)	
   in	
  der	
  vertrauten	
  Form	
  brüchig	
  wer–
den.	
   Die	
   Kirche	
   hat	
   den	
   Psalter	
   Israels	
   auch	
   als	
   ihr	
   Gebet-­‐	
   und	
   Gesangbuch	
   erkannt.	
   Geistliche	
  
Musik	
  kann	
  eindrucksvoll	
  zum	
  Klingen	
  bringen,	
  was	
  für	
  ein	
  reicher	
  Wort-­‐Schatz	
  uns	
  hier	
  überliefert	
  
ist,	
  mit	
  dem	
  man	
  die	
  gefühlte	
  Abwesenheit	
  Gottes	
  als	
  eine	
  Weise	
  seiner	
  geheimnisvollen	
  Gegen–
wart	
   auszuhalten	
   lernen	
   kann.	
   Auch	
   das	
   Dunkel	
   im	
   Leben	
   ist	
   gotthaltig;	
   die	
   Liturgie	
   gibt	
   dem,	
  
besonders	
  durch	
  die	
  Psalmen	
  Sprache,	
  Klang	
  und	
  Raum.	
  
Martin	
  Walser	
  hat	
  das	
  Bekenntnis	
  formuliert:	
  „Atheisten	
  sagen:	
  Gott	
  existiert	
  nicht.	
  Aber	
  er	
  fehlt.	
  
Mir“.24	
  Selbst	
   im	
  Herzen	
  der	
  biblischen	
  Osterbotschaft	
  steht	
  eine	
  Fehlanzeige:	
  „Er	
   ist	
  nicht	
  hier“,	
  
sagt	
  der	
  Engel	
  im	
  Grab	
  den	
  traurig	
  Suchenden	
  [Mt	
  28,6].	
  „Ostern	
  ist	
  das	
  Fest	
  der	
  erfüllten	
  Leere,	
  
des	
  verheißungsvollen	
  Mangels“25,	
  des	
  beherzten,	
  sehnsuchtsvoll-­‐geduldigen	
  Suchens.	
  Und	
  selbst	
  
wo	
   der	
   Auferstandene	
   sich	
   der	
  Maria	
   aus	
  Magdala	
   bei	
   der	
   Begegnung	
  mit	
   dem	
   vermeintlichen	
  
Gärtner	
  am	
  leeren	
  Grab	
  zu	
  erkennen	
  gibt	
  –	
  es	
  bleibt	
  beim	
  momenthaft-­‐beglückenden	
  Lichtblick:	
  
„Rabbuni!,	
  dem	
  Erscheinungs-­‐Entzug	
  folgt:	
  „Halt	
  mich	
  nicht	
  fest....“	
  (Joh	
  20,16-­‐17). 	
  
Die	
  musikalische	
  und	
  die	
  Glaubenserfahrung	
  sind	
  sich	
  auch	
  hier	
  nahe.	
  Immer	
  wenn	
  Musik	
  aufhört,	
  
macht	
  sie	
  aufhorchen:	
  In	
  ihrer	
  Flüchtigkeit,	
  in	
  ihrem	
  Enden	
  zieht	
  sie	
  uns	
  die	
  Ohren	
  lang	
  und	
  weitet	
  
das	
  Herz	
  mit	
  Sehnsucht	
  nach	
  Vollendung.	
  Robert	
  Walser	
  hat	
  dieses	
  eigenartige	
  Erleben	
  von	
  und	
  
mit	
  Musik	
  so	
  formuliert:	
  Mir	
  fehlt	
  etwas,	
  wenn	
  ich	
  keine	
  Musik	
  höre.	
  Und	
  wenn	
  ich	
  Musik	
  höre,	
  
fehlt	
  mir	
  erst	
  recht	
  etwas.	
  
	
  
                                                
23 Vgl.	
  Byung-­‐Chul	
  Han,	
  Transparenzgesellschaft,	
  aaO.,	
  50-­‐54.	
  
24 Über	
  Rechtfertigung,	
  eine	
  Versuchung:	
  Zeugen	
  und	
  Zeugnisse,	
  XX; Zit.	
  bei	
  J.	
  Eckert,	
  Gedanken	
  zum	
  Osterfest,	
  in:	
  
Andechser	
  Bergecho,	
  1.	
  Ausgabe	
  2016,	
  4-­‐5,	
  hier	
  4.	
  
25	
  Vgl.	
  Ebd.,	
  5.	
  



8 

(4)	
   Die	
   ganze	
   Feier	
   wird	
   in	
   gesungener	
   Form	
   „klarer	
   zum	
   Vorausbild	
   (praefigurat)	
   der	
  
himmlischen	
   Liturgie	
   der	
   heiligen	
   Stadt	
   Jerusalem“.	
   Mit	
   dieser	
   Wendung	
   greift	
   die	
   Musikin–
struktion	
   platonisches	
   (Urbild-­‐/Abbild)-­‐Denken	
   auf	
   und	
   fällt	
   damit	
   aber	
   theologisch	
   hinter	
   die	
  
Liturgiekonstitution	
  zurück;	
  im	
  Unterschied	
  zu	
  vorausgegangenen	
  Textentwürfen26 bestimmt	
  SC	
  8	
  
die	
  irdische	
  Liturgie	
  der	
  Kirche	
  nicht	
  mehr	
  nur	
  als	
  Vorspiel	
  oder	
  Abbild	
  der	
  himmlischen;	
  vielmehr	
  
haben	
   wir	
   durch	
   die	
   konkrete	
   gottesdienstliche	
   Feier	
   vorauskostend	
   Anteil	
   (praegustando	
  
participamus)	
   am	
   göttlichen	
   Leben	
   der	
   Vollendung.	
   Dieses	
   Ineinander-­‐Sehen	
   von	
   konkreter	
  
geschichtlicher	
   Wirklichkeit	
   und	
   Vollendung	
   ist	
   nahe	
   der	
   jüdischen	
   Sicht,	
   wie	
   sie	
   in	
   einem	
  
rabbinischen	
   Gleichnis	
   vom	
   messianischen	
   Reich	
   zum	
   Ausdruck	
   kommt:	
   „Um	
   das	
   Reich	
   des	
  
Friedens	
  herzustellen,	
  werden	
  nicht	
  alle	
  Dinge	
  zu	
  zerstören	
  sein,	
  und	
  eine	
  ganz	
  neue	
  Welt	
   fängt	
  
an;	
  sondern	
  diese	
  Tasse	
  oder	
  jener	
  Strauch	
  oder	
  dieser	
  Stein	
  und	
  so	
  alle	
  Dinge	
  sind	
  nur	
  ein	
  wenig	
  
zu	
  verrücken.	
  Weil	
  aber	
  dieses	
  Wenige	
  so	
  schwer	
  zu	
  tun	
  und	
  sein	
  Maß	
  so	
  schwierig	
  zu	
  finden	
  ist,	
  
können	
  das,	
  was	
  die	
  Welt	
  angeht,	
  nicht	
  die	
  Menschen,	
  sondern	
  dazu	
  kommt	
  der	
  Messias.“27	
  Nach	
  
dem	
   Glauben	
   der	
   Kirche	
   ist	
   die	
   Liturgie	
   ein	
   Vor-­‐Ort	
   messianischer	
   Präsenz,	
   in	
   dem	
   der	
  
Auferstandene	
  die	
  Dinge	
  unserer	
  Welt	
   „verrückt“:	
   das	
   Zusammenkommen	
  der	
  Glaubenden,	
  das	
  
Hören	
  auf	
  das	
  biblische	
  Wort,	
  das	
  zeichenhafte	
  Handeln	
  mit	
  Wasser	
  und	
  Öl,	
  das	
  gemeinsame	
  Mahl	
  
–	
   sie	
   erhalten	
   von	
   Ostern	
   her	
   einen	
   geheimnisvollen	
   Glanz,	
   ein	
   Zittern,	
   ein	
   „Schillern	
   an	
   den	
  
Rändern	
   der	
   Dinge“.	
   Auch	
   Gesang	
   und	
   Musik	
   in	
   diesem	
   Geschehen	
   sind	
   nicht	
   Escape-­‐Route,	
  
Entrückung	
   in	
   eine	
  bessere	
  Welt“;	
   vielmehr	
   sollen	
   sie	
   uns	
  helfen,	
  mitten	
   in	
   unserem	
  Leben	
  das	
  
Klangbild	
  der	
  Anders-­‐Welt	
  zu	
  gewahren,	
  die	
  Welt	
  im	
  österlichen	
  Licht	
  anders	
  zu	
  sehen.	
  Hier	
  spielt	
  
die	
  Musik	
   des	
  Reiches	
  Gottes,	
  mitten	
   in	
   unseren	
  Begegnungen,	
   Kämpfen,	
   Scheitern,	
  Glücksmo–
menten.	
  
	
  
(5)	
   „Das	
   heilige	
   Schweigen	
   soll	
   zu	
   seiner	
   Zeit	
   eingehalten	
   werden.	
   Die	
   Gläubigen	
   werden	
  
dadurch	
   ...	
   tiefer	
   in	
  das	
  gefeierte	
  Mysterium	
  hineingenommen“	
   (Art.	
  17).	
  Die	
  gottesdienstliche	
  
Realität	
   ist	
   von	
  dieser	
  heilsamen	
  Maßgabe	
   leider	
  oft	
  weit	
  entfernt:	
  Redeschwall	
  und	
  klanglicher	
  
Schotter,	
   in	
   jedes	
  offen	
  gelassene	
  Redeloch	
  gekippt,	
  ersticken	
  das	
  Feiern.	
  Gerade	
  wer	
  mit	
  Musik	
  
kundig	
  und	
  sensibel	
  umgeht,	
  weiß:	
  Sie	
  setzt	
  Stille	
  voraus,	
  um	
  überhaupt	
  entstehen,	
  und	
  auch	
  um	
  
wirklich	
   wahrgenommen	
   werden	
   zu	
   können.	
   Und	
   Musik	
   selbst	
   mündet	
   wieder	
   in	
   die	
   Stille.	
   In	
  
ihrem	
  Aufhören	
  lässt	
  sie	
  aufhorchen	
  für	
  das,	
  was	
  anklingt	
  im	
  Ausklingen.	
  So	
  hilft	
  sie,	
  das	
  hier	
  und	
  
jetzt	
  als	
  Begegnungsraum	
  des	
  Heiligen	
  wahrzunehmen.	
  Liturgen	
  und	
  Organisten	
  und	
  Chorleiter–
innen	
   sollten	
   sich	
   als	
   Hüter	
   der	
   Stille	
   verstehen,	
   z.B.	
   nach	
   den	
   Lesungen,	
   vor	
   den	
   Fürbittrufen,	
  
nach	
   der	
   Kommunion.	
   Die	
   Vision	
   einer	
   gottesdienstlichen	
   Kultur	
   der	
   Stille,	
   wie	
   sie	
   Hubertus	
  
Halbfas	
  beschreibt,	
  sollte	
  nicht	
  mehr	
  lange	
  bloß	
  Zukunftsmusik	
  bleiben:	
  Im	
  Gemeindegottesdienst	
  
„wird	
  es	
  Phasen	
  geben,	
  wo	
  nicht	
  gesprochen,	
  nicht	
  gesungen,	
  nichts	
  getan	
  wird.	
  Während	
  man	
  
bisher	
  bei	
  einer	
  selbst	
  auferlegten	
  Schweigeminute,	
  sofern	
  es	
  diese	
  gab,	
  eine	
  kaum	
  unterdrückte	
  
Ungeduld	
  spürte,	
  lernen	
  nun	
  alle,	
  die	
  Stille	
  anzunehmen	
  ...	
  Das	
  ‚Anhalten	
  der	
  Welt’	
  führt	
  in	
  kleinen	
  
Schritten	
   zu	
   einer	
   neuen	
   Gemeinsamkeit.	
   Das	
   gesprochene	
   Wort	
   gewinnt	
   neue	
   Kraft.	
   ...	
   Die	
  
Sprache	
   überwindet	
   tote	
   Begriffe,	
   wird	
   dichter	
   kraftvoller,	
   lässt	
   aufhorchen.“28	
   Unser	
   Wort	
  
„Glück“	
  leitet	
  sich	
  ab	
  von	
  (Ge-­‐)“Lücke“.29	
  Im	
  beherzt	
  gelebten	
  Kontrast	
  zur	
  modernen	
  Gesellschaft	
  
müssten	
  wir	
  sagen	
  können:	
  Zum	
  Glück	
  haben	
  wir	
  die	
  Liturgie	
  als	
  kostbaren	
  Ort,	
  wo	
  es	
  zwischen	
  
Reden,	
  Singen,	
  Klingen,	
  Handeln	
  Leerräume	
  –	
  voll	
  des	
  Geistes	
  –	
  gibt.	
  
                                                
26	
   Zur	
   Erarbeitungsgeschichte	
   des	
   Textes	
   vgl.	
   A.	
   Odenthal,	
   Liturgie	
   als	
   Ritual.	
   Theologische	
   und	
   psychoanalytische	
  
Überlegungen	
   zu	
   einer	
   praktisch-­‐theologischen	
   Theorie	
   des	
   Gottesdienstes	
   als	
   Symbolgeschehen	
   (=	
   Praktische	
  
Theologie	
  heute,	
  Bd.	
  65),	
  Stuttgart	
  2002,	
  65-­‐70.	
  
27	
  G.	
  Agamben,	
  Die	
   kommende	
  Gemeinschaft,	
  Berlin	
  2003,	
   51.53;	
   zit.	
   bei	
  Byung-­‐Chul	
  Han,	
   Transparenzgesellschaft,	
  
29-­‐30.	
  
28	
  H.	
  Halbfas,	
  Glaubensverlust.	
  Warum	
  sich	
  das	
  Christentum	
  neu	
  erfinden	
  muss,	
  3.	
  Aufl.,	
  Düsseldorf	
  2011,	
  115.	
  
29	
  Vgl.	
  Byung-­‐Chul	
  Han,	
  Transparenzgesellschaft,	
  11.	
  
 



9 

(6)	
   Dass	
   im	
   singenden	
   Vollzug	
   der	
   Liturgie	
   ihr	
   „hierarchisches	
   ...	
   Wesen	
   besser	
   verdeutlicht“	
  
werden	
   soll,	
   wie	
   es	
   in	
   Art.	
   5	
   der	
  Musikinstruktion	
   heißt,	
   ist	
   in	
   nachfeudalen	
   Zeiten	
   nicht	
  mehr	
  
nachvollziehbar.	
   Statt	
   dessen:	
   Musikalisch	
   gut	
   gestaltete	
   Festlichkeit	
   hilft,	
   dass	
   Liturgie	
   als	
   in	
  
verschiedene	
  Rollen	
  und	
  Dienste	
  gegliedertes,	
  kommunikatives	
  Handeln	
  erfahrbar	
  wird.	
  
	
  

7.	
  Wie	
  Gesang	
  und	
  Musik	
  dem	
  Glauben	
  und	
   seiner	
   Feier	
  heute	
   Farbe,	
   Tiefe,	
  Weite	
  und	
  Profil	
  
geben	
  
	
  (1)	
  Nach	
  Einschätzung	
  des	
  Soziologen	
  F.-­‐X.	
  Kaufmann30	
  werden	
  neben	
  den	
  Gebeten	
  und	
  Liturgien	
  
die	
   „großartigen	
   künstlerischen	
   Glaubenszeugnisse“,	
   die	
   den	
   Schatz	
   der	
   biblischen	
   Erzählungen	
  
neu	
  sichtbar,	
  hörbar,	
  erfahrbar	
  machen,	
  für	
  die	
  Zukunft	
  des	
  Christentums	
  von	
  großer	
  Bedeutung	
  
sein.	
  Besonders	
  die	
  Musik	
  bringt	
  ihre	
  Bilder	
  von	
  der	
  Rettung	
  des	
  Lebens	
  bewegend	
  zum	
  Klingen	
  –	
  
„dass	
  das	
  Leben	
  kostbar	
  ist;	
  dass	
  Gott	
  es	
  liebt;	
  dass	
  einmal	
  alle	
  Tränen	
  abgewischt	
  werden	
  sollen;	
  
dass	
  die	
  Armen	
  die	
  ersten	
  Adressaten	
  des	
  Evangeliums	
  sind.“31	
  Jede	
  musikalische	
  Epoche	
  hat	
  ihre	
  
eigenen	
  Farben	
  gefunden	
  für	
  diese	
  Ur-­‐Kunde	
  von	
  Gott	
  als	
  dem	
  Schöpfer	
  und	
  Retter	
  des	
  Lebens,	
  
angefangen	
   beim	
   gregorianischen	
  Gesang	
   „bis	
   zu	
  Olivier	
  Messiaen	
   und	
  Aarvo	
   (sic)	
   Pärt.	
   Johann	
  
Sebastian	
  Bachs	
  Matthäus-­‐Passion	
  oder	
  Anton	
  Bruckners	
  Te	
  Deum	
   lassen	
  kaum	
  einen	
  verständi–
gen	
  Hörer	
  kalt.“32	
  Die	
  in	
  solchen	
  Werken	
  von	
  Chören	
  und	
  Instrumentalisten	
  außerhalb	
  der	
  Liturgie	
  
vermittelten	
   Klangbilder	
   der	
   Bibel	
   sind	
   eine	
   bedeutsame	
   Form	
   kulturell	
   wirksamer	
   Präsenz	
   des	
  
Evangeliums.	
   	
   Chöre	
   und	
  Musikgruppen	
   könnten	
   dabei	
   jenseits	
   der	
   „großen	
   [Konzert-­‐]Literatur	
  
geistlicher	
  Musik“	
  die	
  breite	
  Palette	
  musikalischer	
  Verkündigungs-­‐	
  und	
  Stilformen	
  entdecken	
  und	
  
erlebbar	
  machen:	
  Mitsingkonzert,	
  Musical,	
  Mysterienspiel	
   u.a.	
   wahrnehmen.	
   In	
   der	
   Vielfalt	
   der	
  
Genres	
  und	
  Stile	
  lässt	
  sich	
  musikalisch	
  stärker	
  auch	
  auf	
  „milieuspezifische	
  Kulturen“	
  eingehen.	
  	
  

(2)	
   Vermutlich	
   wird	
   man	
   auch	
   im	
   Bereich	
   der	
   gottesdienstlichen	
   Feiern	
   den	
   soziokulturellen	
  
Kontext	
   der	
  modernen	
   (Erlebnis-­‐)Gesellschaft	
  musikalisch	
   stärker	
   berücksichtigen	
  müssen.33	
   Die	
  
kirchliche	
  Liturgie,	
  die	
  klassische	
  traditionelle	
  Kirchenmusik	
  insbesondere,	
  spricht	
  eher	
  Erwartun–
gen	
   des	
   Niveaumilieus	
   an	
   (Erlebnismuster	
   Erhabenheit,	
   Kontemplation);	
   im	
   kirchlichen	
   Sinn	
  
religiös	
   sind	
   aber	
  mehr	
   die	
   Angehörigen	
   des	
   Harmonie-­‐	
   und	
   Integrationsmilieus;34	
   sie	
   erwarten	
  
vom	
  Gottesdienst	
  primär,	
  dass	
  er	
  gut	
  tut,	
  Angst	
  mindert,	
  Heimat	
  stiftet.	
  Dieser	
  „therapeutische“	
  
Effekt	
  ist	
  eine	
  sicher	
  berechtigte	
  „Nebenwirkung“	
  von	
  Liturgie;	
  er	
  darf	
  aber	
  ihre	
  prophetische	
  und	
  
eschatologische	
  Dimension	
  nicht	
  zudecken.	
  Der	
  Gottesdienst	
  der	
  Christen	
   ist	
  nicht	
  nur	
  Zuspruch	
  
von	
   Heimat,	
   sondern	
   immer	
   auch	
   Zumutung	
   von	
   Aufbruch.	
   Gewiss	
   sollten	
   Erkenntnisse	
   der	
  
Milieustudien	
  helfen,	
  für	
  das	
  gottesdienstliche	
  Feiern	
  den	
  Leuten	
  auch	
  musikalisch	
  „aufs	
  Maul	
  zu	
  
schauen“	
   bzw.	
   mit	
   deren	
   Ohren	
   zu	
   hören;	
   doch	
   Gesang	
   und	
   Musik	
   dürfen	
   nicht	
   zum	
  
trivialisierenden	
   „Gottesgeschwätz“	
   verkommen	
   und	
   nicht	
   dem	
   modernen	
   Trend	
   zur	
  
„Gottesverlieblichung“35	
  erliegen.	
  Um	
  das	
  Geheimnis	
  des	
  Glaubens	
  zum	
  Klingen	
  zu	
  bringen,	
  dass	
  
unser	
  Leben	
  in	
  Tod	
  und	
  Auferweckung	
  Jesu	
  Christi	
  hineingezogen	
  ist,	
  braucht	
  es	
  Musik,	
  die	
  nicht	
  
einlullt,	
   sondern	
  Mut	
  macht,	
   die	
   nicht	
   zumüllt,	
   sondern	
   aufwühlt,	
   die	
   nicht	
   vertröstet,	
   sondern	
  
tröstet,	
  die	
  nicht	
  beschwichtigt,	
  sondern	
  erschüttert.36	
  Das	
  entscheidende	
  Kriterium	
  dafür	
  ist	
  nicht	
  

                                                
30	
  F.-­‐X.	
  Kaufmann,	
  Kirche	
  in	
  der	
  ambivalenten	
  Moderne,	
  Freiburg	
  i.	
  Br.	
  u.a.	
  2012,	
  261.	
  
31	
  F.	
  Steffensky,	
  Schwarzbrot-­‐Spiritualität,	
  Stuttgart	
  2005,	
  70.	
  
32	
  F.-­‐X.	
  Kaufmann,	
  Kirche	
  in	
  der	
  ambivalenten	
  Moderne,	
  Freiburg	
  i.Br.	
  u.a.	
  2012,	
  261.	
  
33	
  XX	
  
34	
  Vgl.	
  dazu	
  A.	
  Odenthal,	
  Liturgie	
  als	
  Ritual,	
  aaO.,	
  91-­‐97.	
  
35	
   P.M.	
   Zulehner	
   /	
  M.	
   Beranek	
   /	
   S.	
   Gall	
   /	
  M.	
   König,	
   Gottvoll	
   und	
   erlebnisstark.	
   Für	
   eine	
   neue	
   Kultur	
   und	
   Qualität	
  
unserer	
  Gottesdienste,	
  Ostfildern	
  2004,	
  22;	
  13.	
  Die	
   jüngste	
  Sinus-­‐Milieustudie	
  ergab,	
  dass	
   „gerade	
   junge	
  Leute	
  den	
  
allzeit	
   lieben	
   Jesus	
   langweilig	
   (finden)“	
   (M.	
  Drobinski,	
   Bangen	
  um	
  die	
  Anhänger	
   ...,	
   in:	
   Süddeutsche	
   Zeitung	
  Nr.	
   21,	
  
Freitag,	
  25.1.2013).	
  
36	
  Kritisch	
  zu	
  den	
  musikalischen	
  Erscheinungsformen	
  einer	
  reinen	
  Wohlfühlliturgie	
  auch	
  S.	
  Klöckner,	
  Ab	
  ins	
  	
  Schaum–
bad,	
  in:	
  Herder	
  Korrespondenz	
  5	
  (2016)	
  46-­‐49.	
  



10 

der	
   Stil	
   der	
   Musik,	
   sondern	
   ihre	
   inhaltliche	
   Qualität	
   und	
   ihre	
   Verbindung	
   mit	
   der	
   liturgischen	
  
Handlung.	
  
	
  
(3)	
  Was	
  die	
  erlebte	
  musikalische	
  Gestalt(ung)	
  der	
  Messliturgie	
  betrifft,	
  so	
  sieht	
  Peter	
  Planyavsky	
  
bei	
  der	
  Qualitätsentwicklung	
  durchaus	
  noch	
  Luft	
  nach	
  oben:	
  „Vielerorts	
  hat	
  es	
  sich	
  eingebürgert,	
  
an	
   immer	
   mehr	
   Stellen	
   der	
   Messe	
   einfach	
   ‚was	
   Schönes’	
   zu	
   singen...	
   Einzug:	
   schönes	
   Loblied;	
  
Gloria:	
   freudiges	
   Loblied,	
   in	
   dem	
   das	
  Wort	
   ‚Ehre’	
   möglicherweise	
   vorkommt;	
   nach	
   der	
   Lesung:	
  
nachdenkliches	
   Loblied;	
   vor	
   dem	
   Evangelium:	
   stürmisches	
   Loblied,	
   in	
   dem	
   das	
  Wort	
   ‚Halleluja’	
  
vorkommt;	
   Gabenbereitung:	
   Loblied;	
   Sanctus:	
   feierliches	
   Loblied,	
   in	
   dem	
   das	
   Wort	
   ‚heilig’	
   in	
  
irgendeinem	
  noch	
  so	
  weit	
  hergeholten	
  Zusammenhang	
  vorkommt;	
  Agnus	
  Dei:	
  Loblied	
  zum	
  Thema	
  
Frieden;	
  Danklied:	
  ganz	
  besonders	
  tolles	
  Loblied.“37	
  
Nun	
  heißt	
  aber	
  Gesang	
  und	
  Musik	
  als	
  „wesentlichen	
  und	
  integrierenden	
  Teil“	
  [SC	
  112]	
  der	
  Liturgie	
  
selbst	
  zu	
  realisieren	
  nicht,	
  zur	
  Messe	
  (etwas	
  mehr	
  oder	
  weniger	
  Passendes)	
  zu	
  singen,	
  sondern	
  die	
  
liturgische	
  Handlung	
  selbst	
  klingend	
  zum	
  Ausdruck	
  zu	
  bringen,	
  indem	
  ihre	
  Grundakte	
  auch	
  in	
  der	
  
Musik	
   sich	
  artikulieren:	
  Das	
  Zusammenkommen,	
  das	
  Anrufen,	
  Erinnern,	
  Bitten	
  und	
  Preisen.	
  D.h.	
  
der	
   „musikalische	
   Wortschatz“	
   gottesdienstlichen	
   Feierns	
   muss	
   mehr	
   als	
   Lieder	
   kennen;	
   er	
  
braucht	
   den	
   Prozessionsgesang,	
   die	
   Akklamation,	
   Psalmodie,	
   Kantillation,	
   Litanei,	
   Hymnus	
   und	
  
Lied.	
   	
   Chöre,	
   Kantoren	
   und	
   Instrumentalgruppen	
   sollten	
   mithelfen,	
   dass	
   die	
   Liturgie	
   in	
   ihrer	
  
musikalischen	
   Sprache	
  nicht	
   „mono-­‐ton“	
  bleibt;	
   das	
   an	
   Formen	
  und	
   Stilen	
   vielfältige	
  Repertoire	
  
des	
   neuen	
   GL	
   zu	
   erschließen,	
   ansprechend	
   und	
   ansteckend	
   zu	
   präsentieren,	
   ist	
   daher	
   eine	
  
wichtige	
   und	
   lohnende	
   Aufgabe	
   des	
   kirchenmusikalischen	
   Dienstes.	
   Sie	
   wird	
   den	
   Chören	
   umso	
  
mehr	
  Freude	
  machen,	
  wenn	
  sie	
  sich	
  als	
  musikalischer	
  Dialogpartner	
  für	
  das	
  Singen	
  der	
  Gemeinde	
  
verstehen	
   und	
   ihre	
   Berufung	
   auch	
   darin	
   sehen,	
   inspirierend	
   zu	
   wirken,	
   dass	
   der	
   wichtigste	
  
„Klangkörper“	
  der	
  Liturgie	
  zum	
  Schwingen	
  kommt:	
  die	
  feiernde	
  Versammlung.	
  	
  
	
  
(4)	
  Nicht	
  nur	
  bei	
  der	
  musikalischen	
  Messgestaltung	
  herrscht	
  häufig	
  noch	
  [liederliche]	
  Monokultur;	
  
in	
  Anlehnung	
  an	
  die	
  mit ironischer	
  Feder	
  zugespitzte	
  Zustandsbeschreibung	
  von	
  Peter	
  Planyavsky	
  
lässt	
  sich	
  auch	
  mit	
  Blick	
  auf	
  das	
  liturgische	
  Leben	
  der	
  Gemeinden	
  diagnostizieren:	
  Vielerorts	
  hat	
  es	
  
sich	
   eingebürgert,	
   nahezu	
   bei	
   jeder	
   Gelegenheit	
   dieselbe	
   Art	
   von	
   Gottesdienst	
   zu	
   feiern:	
   Am	
  
Morgen:	
   Frühmesse,	
   am	
  Samstagabend:	
  Vorabendmesse;	
  während	
  der	
  Woche:	
  Werktagsmesse.	
  
Nach	
   Praxis	
   und	
   Sprachgebrauch	
   könnte	
  man	
  meinen	
   „Gottesdienst“	
   ist	
   (gleichbedeutend	
  mit)	
  
„Messe“.	
  Selbst	
  wenn	
  es	
  genügend	
  Priester	
  gäbe:	
  Die	
  gelobte	
  Gottesdienstlandschaft	
  könnte	
  auch	
  
dann	
   nicht	
   die	
   der	
   „eucharistischen	
  Monokultur“	
   sein.	
   Das	
   „Gottesdienst“	
   ist	
   eine	
   von	
   Vielfalt	
  
geprägte	
   Kulturlandschaft;	
   damit	
   sie	
   zur	
   Blüte	
   kommen	
   kann	
   –	
   in	
   Tagzeitenliturgien,	
   Wortes-­‐
Gottes-­‐Feiern,	
   Segnungen,	
   Andachten	
   u.a.	
   –	
   braucht	
   es	
   Kantor/inn/en,	
   Psalmist/inn/en,	
   die	
  
Schola,	
   den	
   Chor,	
   Instrumentalgruppen,	
   Organist/inn/en;	
   denn	
   eine	
   ansprechende	
  musikalische	
  
Gestaltung	
  macht	
   auf	
   ihre	
  Weise	
   erfahrbar,	
   dass	
   sich	
   auch	
   in	
   diesen	
   Feiern	
   die	
   Begegnung	
  mit	
  
dem	
  befreienden	
  Gott	
  ereignet	
  [vgl.	
  SC	
  2].	
  	
  	
  
	
  
Ausklang	
  
Liturgie	
  geht	
  eigentlich	
  nicht	
  „sang-­‐	
  und	
  klanglos“;	
  Gesang	
  und	
  Musik	
  bringen	
  die	
  gottesdienstliche	
  
Feier	
  als	
  Resonanzraum	
  zum	
  Klingen	
  für	
  die	
  vielfältigen	
  Weisen,	
  wie	
  Gottes	
  Gegenwart	
  sich	
  zeigt;	
  
so	
  wird	
  in	
  den	
  verschiedenen	
  Farb-­‐Tönen	
  des	
  Glaubens	
  die	
  Fülle	
  seines	
  Festes	
  erfahrbar:	
  
 
Gott	
  spricht	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  hört:	
  	
  in	
  der	
  Stille,	
  dem	
  Raum	
  für	
  Unerhörtes;	
  und	
  in	
  der	
  Psalmodie,	
  die	
  
ein	
  Singen	
  in	
  stetem	
  Lauschen	
  ist.	
  

                                                
37	
  Peter	
  Planyavsky,	
  Loblied,	
  Loblied	
  und	
  Loblied.	
  Gegen	
  die	
  musikalisch-­‐liturgische	
  Verflachung,	
  in:	
  Gottesdienst	
  48/9	
  
[2014]	
  73-­‐75,	
  hier	
  73.	
  



11 

Gott	
  offenbart	
  sich	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  verkündet.	
  	
  
Gott	
  hört	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  ruft	
  ihn	
  an.	
  
Gott	
  ist	
  verborgen	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  klagt.	
  	
  
Gott	
  rettet	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  jubelt.	
  
Gott	
  ist	
  groß	
  und	
  erhaben	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  staunt,	
  betet	
  an.	
  
Gott	
  ist	
  gegenwärtig	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  spielt	
  vor	
  ihm.	
  
Gott	
  ist	
  gnädig	
  und	
  über	
  alles	
  mächtig	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  bittet.	
  
Gott	
  ist	
  unbegreiflich	
  -­‐	
  die	
  Kirche	
  schweigt.	
  


