Europa ist nicht der Rede wert.
- Amit Chaudhuris 4 new world:
Ein postkolonialer Nachruf auf einen alten Kontinent -

Europa hat Schwierigkeiten mit seiner Identitdt. Das muf} nicht alarmierend sein. Nach
dem Ende militanter Nationalstaatlichkeit bot der Begriff, gerade weil er weit, vage und
unverbraucht war, ein kulturelles Uberdach, unter dem sich das Trennende, Gegensitzliche
zugunsten des Verbindenden, des Familidren in einer lange todlich zerstrittenen européi-
schen Volkergemeinschaft zuriickstellen lieB3. Sein Patronat forderte den Gedanken an ein
Europa nicht der Erzfeinde, sondern der Nachbarn - im Grunde die rettende Idee nach dem
Elend aller patriotischen Selbstbehauptungskdmpfe. Sein mythischer Vorschuf schien sich
jedoch zu erschopfen, als eine européische Einigung von den europidischen Vaterlindern
Verzichte auf ihr sensibelstes Gut verlangte: auf ihre nationale Souverénitit. Jetzt gentigte
es nicht mehr, gemeinsame Vergangenheiten und kulturelle Verwandtschaften zu be-
schworen. Eine jahrhundertealte, hdufig mibrauchte politische Ikone sollte nun fiir etwas
garantieren, was sie bisher nie war: ein verbindliches und verbindendes politisches Fun-
dament, auf dem das Haus Europa zu errichten wire. Im Gefolge dieser konzeptionellen
Betrachtung mufte sein Name, im besten Sinne, ,,frag-wiirdig® werden. Wo sind seine
Grenzen - nach aullen; aber auch nach innen? Durch welche historischen, kulturellen,
religiosen, gesellschaftlichen, rechtlichen Erfahrungen muf ein Land, ein Staat, eine
Gemeinschaft hindurchgegangen sein, um als europdisch - oder eben auch - als nicht-
europiisch zu gelten?' ,Europa‘ sollte inklusiv und exklusiv fiir eine normative Identitit
einstehen.

Die Schwierigkeiten spiegelten sich im Europdischen Satzungskonvent. Er hatte die
Grundwerte zu benennen, auf die sich eine gemeinsame Verfassung wiirde berufen konnen.
Eine seiner Streitfragen war, ob in einem urspriinglich - wie auch immer - christlich
grundierten Europa Gott noch Bezugsinstanz sein soll oder aber einer sdkularen und
liberalen Weiterentwicklung, d.h. der Gottheit, die nach der Franzdsischen Revolution die
Regentschaft des europidischen Ideenhimmels tibernommen hatte, eher entgegenstiinde.
Soweit absehbar, wird dieses neue Verfassungseuropa, um sich iiberhaupt auf einen
Wertentwurf verstdndigen zu konnen, vor allem auf die Marktwirtschaft als einer leitenden
Idee stiitzen.” Thr konnte an einem freien Verkehr der Werte mehr gelegen sein als an

'Vgl. Vertrag iiber eine Verfassung fiir Europa in der vom Konvent verabschiede-
ten Fassung vom 18.7.2003, Art. 1,2. Er spart - bezeich-nenderweise - aus, welche Lan-
der/Staaten/Nationen europédisch sind und setzt lakonisch voraus, was gerade zu definieren
gewesen ware: ,,Die Union steht allen europdischen Staaten offen, die ihre [d.h. der Union]
Werte achten und sich verpflichten, ihnen gemeinsam Geltung zu verschaffen (S.6).

*Vgl. Verfassung fiir Europa, Art. 3.3: , Die Union strebt die nachhaltige Entwic-
klung Europas auf der Grundlage eines ausgewogenen Wirtschaftswachstums an, eine in
hohem Malle wettbewerbsfahige soziale Marktwirtschaft, die auf Vollbeschéftigung und
sozialen Fortschritt abzielt, sowie ein hohes Mal3 an Umweltschutz und Verbesserung der
Umweltqualitét. Sie fordert den wissenschaftlichen und technischen Fortschritt.

1



diesen selbst. In der Tendenz deutet vieles darauf hin, das bevorzugt in die Verfassung zu
schreiben, wie Europa funktionieren und weniger, fiir was es stehen soll. Gleichwohl hat
es sich andererseits bis jetzt als ein unvergleichlich produktives Leitbild erwiesen: noch nie
in der jlingeren Geschichte sind unabhéngige Staaten freiwillig und friedlich aufgebrochen,
um sich in einer transnationalen Einheit selbst zu {ibersteigen. Dies wére ein Kultursprung
im Rahmen des geschichtlichen Konzepts, das behauptet, der Mensch macht die Ge-
schichte.’

Diese ,Fragwiirdigkeit® von innen iiberkreuzt sich jedoch zugleich mit einer
anderen geschichtlichen Tendenz, die auf Europa eher von auflen zukommt. Sie 14uft
weithin gegen seine politisch-kulturelle Konzentration. Deren Heil liegt gerade in der
Entgrenzung: es ist die machtige Bewegung der Globalisierung. Vor allem mit ihr lie3 sich
eine lebhafte Debatte um das Ende der Geschichte fiihren. In einer ,Posthistoire® wiirde
sich nichts mehr den Vorstellungen des Staates und der Geschichte fligen, vielmehr
verkehrten lokale Kulturen iiber globale Zivilisationen miteinander. Dahinter verbirgt sich
mehr als nur ein marktwirtschaftlicher Lebensstil. Globalisierung nimmt inzwischen Ziige
eines kaum verhiillten Weltordnungsprinzips, einer Weltanschauung an. Drastisch gesagt:
privat heimische Gotter zu pflegen, aber mit Coca-Cola tliberall auf der Welt konsumistisch
zu Hause zu sein; plural zu leben; das Schicksal kolonialer und 6konomischer Migration
nicht anzuklagen, sondern es gerade umgekehrt als neues Lebensmodell einzufiihren; nicht
so sehr Zugehdorigkeiten, feste Burgen der Identitdt zu bauen, vielmehr in einer strategi-
schen Ortlosigkeit* kulturelle Optionen auszubilden, die sich im Konzept von (postkolonia-
listischer) Hybriditit sammeln,” wo iiberall und {iber alles kommuniziert werden kann.
Postmoderne (und dekonstruktivistische) Theoriebildung scheint dabei betrdchtliche
Begriindungshilfe geleistet zu haben. Denn wer an einer globalen Zivilisation, so die
theoretischen VerheiBungen, teilhat, der wird zum Pionier eines kulturellen Paradigmen-
wechsels. Er verhei3it ein Weltsystem, das die Hierarchien von Zentrum und Peripherie,
Leitkultur und Diaspora schleift. Er fordert eine kulturelle ,,Okumene®,® die Hoch- und
Primitivkulturen beseitigen und Griaben zwischen ersten und dritten Welten einebnen.

Solchen globalisierenden Erbauungslehren stehen allerdings massive kritische
Einwénde gegeniiber. Vorherrschende 6konomische und kapitalistische Interessen in der
real existierenden Weltwirtschaftsordnung sprechen allerdings eine andere Sprache. Aus

* Ein Grundsatz, den G. Vico mit prinzipieller Konsequenz ausgearbeitet hat. Vgl.
Die neue Wissenschaft iiber die gemeinschaftliche Natur der Vélker, iibers. u. eingel. v. E.
Auerbach, 2. Aufl. mit Nachwort v. W. Schmidt-Briggemann, Berlin/New York 2000, 1.
Buch, 3. Abtlg. (S. 125 u.6.): ,,Dieser Umstand muB} jeden, der ihn bedenkt, mit Erstaunen
erfiillen: wie alle Philosophen voll Ernst sich bemiiht haben, die Wissenschaft von der
Welt der Natur zu erringen; welche, da Gott sie geschaffen hat, von ihm allein erkannt
wird; und vernachldssigt haben nachzudenken iiber die Welt der Nationen, oder historische
Welt, die die Menschen erkennen konnen, weil sie die Menschen geschaffen haben.*

* So die provozierende These von H.K. Bhabha, Location of culture, London/New
York 1994, etwa Kap. 11, S. 212ff..

> Vgl. M. Fludernik (Hg.), Hybridity and Postcolonialism, Tiibingen 1998.

% Vgl. U. Hannerz, Transnational Connections. Culture, People, Places, London
1996; die allerdings weniger fiir ein plurales als ein individuales Modell der Kulturwahl
pladiert.



ithrer Perspektive gipfelt diese globale Weltkultur in einer universellen ,,McDonaldis-
ierung*‘ (Wallerstein). Unverkennbar liegt aber selbst theoretisch beschlagenen Entwiirfen
ein ethisches, politisches oder missionarisches ,parti pris‘ zugrunde. Insbesondere von
postkolonialer Seite und im Blick auf ,GroB-Britanien® ist die koloniale Schuld und
Schuldigkeit feste - moralische - Rechtfertigung fiir Forderungen nach deren Uber-
windung.” Sei es, den Eurozentrismus und seinen fortwirkenden aufkldrerischen Logoskult
zu vereiteln - Dekonstruktives Gedankengut hat hierbei zweifellos Argumentationshilfe
geleistet.® Er hatte im Namen von Vernunft geglaubt, alles Fremde vereinnahmen und einer
rationalen Weltverkniipfung unterwerfen zu diirfen. Oder sei es, um davon postkoloniale
Gegenentwiirfe abzuleiten: das imperialistisch aufgezwungene Gefille von Mitte und Rand
umzukehren und Europa von den (kolonialen) Rindern her zu erneuern.” Auch hier
formiert sich eine globale Vision: die der Interkulturalitét, deren ,Doppelsicht’ einen ,,third
space* eroffnet, wie der indische Literatur- und Kulturtheoretiker Homi Bhabbha entwi-
ckelt hat," einen hybriden Gedankenraum, der einem chat-room der Lebensvorstellungen
gleicht, in dem kulturelle Differenzen frei verkehren und gegeneinander intervenieren und
damit, wie Bhabbha folgert, in eine ,,Befreiungsésthetik* miinden kdnnen. Doch erinnert
das nicht, alteuropdisch betrachtet, an das grofle, gemeinsame Thema von Goethes West-
Ostlichem Divan, das im Kontakt der Kulturen (und Geschlechter) die Erneuerung des alt
gewordenen geschichtlichen Lebens im Ganzen der Natur feierte?'!

Europa, soviel scheint offenkundig, sieht sich vor zwei widerstreitende, ja sich leugnende
Identitdtsentwiirfe gestellt. Je nach dem, wohin der politische (und ethische) Wille sich
neigt, wird sich entscheiden, ob es sein Format eher in einer Wirtschaftsgemeinschaft
findet, die sich in Gedanken an die Globalisierung hdlt und eine Kultur der Interessen
(sowie ein Rumpfenglisch) pflegt, oder ob es sich in einer Staatengemeinschaft sucht, die
mehr verlangt: eine Verstindigung iiber Grundiiberzeugungen und damit in einer Kultur
der Humanitit, unter deren Vorzeichen es seine Identitét einst gebildet hatte.

"Vgl. die pointierte kritische Bestandsaufnahme der Diskussion von H.-U. Seeber,
»lendenzen der anglistischen Kulturwissenschaft®; in: Cl. Jiihnke/P. Geyer/R. Zaiser
(Hgg.), Literarische Kulturwissenschaft? Wiirzburg 2004.

® Insbesondere Derridas, in den USA weiterentwickelte Kritik an europdischer
logozentrischer Denkkultur hat die Position gestérkt, in der Uberwindung abendlandischer
Begriffsoppositionen einen neuen Kulturbegriff zu instituieren, der seine Produktivitit aus
einer gezielt bewirkten ,absence‘ von Mittelpunktskonzepten zieht. Vgl. J. Derrida, Die
Schrift und die Differenz (Paris *1997), Frankfurt/M. 1997.

’ Vgl. B. Moore-Gilbert, Postcolonial Theory. Contexts, Practices, Politics,
London 1997.

' Location of Culture, op.cit. S. 36fT.

"'Vel. I.W.G., West-ostlicher Divan, hg. K. Richter, in: Simtliche Werke (Hg. K.
Richter et al.), Miinchen/Wien 1998, Bd.11.1.2, ,,Einfiihrung® S. 319. Einen Appell zum
interkulturen Dialog dullern etwa die Verse von ,,Und wer franzet oder brittet (!)...“ (S. 54).

3



Vielfiltig sind die Stimmen, die sich dazu &uf3ern; sie entsprechen dem Bedarf an
Orientierung. Eine von ithnen mag hier zu Wort kommen, die in mehr als einer Hinsicht
befremdlich erscheint - und doch Europa auf eine sehr bezeichnende Weise zur Rede stellt.
Es ist der Roman des Inders Amit Chaudhuri. Er ist 1964 geboren, lebt in Kalkutta,
publiziert in Englisch und wird bereits mit Autoren wie Rasipuram Narayan, Anita Desai,
selbst Salman Rushie genannt. Das ist erstaunlich und sollte zu denken geben, vor allem
im Hinblick auf seinen jiingsten Roman. Er ist im Herbst 2000 in London (Picador) unter
dem Titel A New World erschienen, zwei Jahre spiter in Deutschland. Die Ubersetzung
gibt ihm ein anderes Gesicht: Ein Sommer in Kalkutta."

Aufmerksamkeit verschafft er sich mit einer doppelten Desillusionierung. Zunichst
scheint die Geschichte, die keine ist, alle Anspriiche zu leugnen, die der englische Titel
verheif3t. So gut wie nichts geschieht. ,,Joy*, der Protagonist, auf dem die Perspektive liegt,
ist Wirtschaftswissenschaftler an einer amerikanischen Universitdt im mittleren Westen.
Er verbringt mit seinem siebenjidhrigen Sohn ,,Bonny* die Sommerferien bei seinen Eltern
in Kalkutta. Viele knappe Nahaufnahmen fiihren ein Leben im Kleinformat vor: halbe
Gespriche, schnell unterbrochen, spiter wieder aufgenommen; Fragen nach Befindlich-
keiten, aber nirgendwo vertieft; nichts wird ausdiskutiert, so als ob die lastende Schwiile
Kalkuttas iiber alles einen Schleier der Unerheblichkeit gelegt hitte. Austausch von Hof-
lichkeiten auf dem Flur des Wohnblocks; Begegnungen am Aufzug; kleine Spaziergidnge
im Schatten; Blicke auf Kolonialvillen; gelegentlich eine Taxifahrt; Warten beim Geld-
tausch; ein Tischtennisspiel mit dem Sohn; Notizen iiber hdusliche Versorgung, vor allem
iiber bengalische Kiiche. Der Kauf einer Waschmaschine ist noch eines der erregendsten
Momente. Ein weithin ruhender Text, dessen Boden mit undramatischen Alltéglichkeiten
bedeckt ist, im iibrigen nur mit mafigem Lokalkolorit ausgestattet. Einzig eine Fiille von
Ausdriicken in der Landessprache sorgt fiir - eher miihsame - Exotik. Das ganze wirkt wie
ein erzahltes Stilleben.

Uber der Stadt und den menschlichen Beziehungen liegt eine schwebende Verhal-
tenheit, die kein hartes Wort oder eine schroffe Geste zulaf3t. Ist es orientalische Behutsam-
keit, die niemanden verletzen will? Oder werden stillschweigende Verletzungen geschont,
um Atem zu holen? Im gleichmiBig, nicht ohne Léngen hinflieBenden Text scheint Indien
Stil geworden zu sein. Darin liegt, fiir westliche Augen, sein Risiko: dass man das orienta-
lisch Geduldige und MaiBige, wie beim vorigen Romanband Chaudhuris, Melodie der
Freiheit (dt. 2001) geschehen, meditativ, esoterisch verrechnet oder ihm, wie es bei
Hermann Hesse im Umkreis von Siddhartha heilit, eine ferndstliche unterirdisch zeitlose
Welt der Werte und des Geistes zugute hilt."” Die deutsche Aufmachung scheint auf dieses
Indienbild hin berechnet. Offenbar verfiligt es nach wie vor iiber einen festen Riickhalt.
Jiingstes Indiz ist Panjabi MC*s Indipopsong Mundian To Bach Ke, der es im November
2002 in Deutschland immerhin auf Platz zwei der Hitparade brachte.'* Niemand hat sich

'2 Karl Blessing Verlag, Miinchen 2002; iibersetzt von Gisela Stege.

B H. Hesse, Besuch aus Indien (1922), in: H.H., Gesammelte Werke, Frankfurt/M.
1970 (Werkausgabe Edition Suhrkamp) Bd. VI, S. 295.

'* Vgl. H. Staun, ,,Die Kinder der Inder*; in: Frankfurter Allgemeine Sonntags-
zeitung Nr. 3 vom 19.1.2003; S. 19.



offenbar an der unversténdlichen Sprache gestort. Es geniigte, dass sie orientalisch klang.
Und ist die Anziehungskraft von Poona schon ginzlich geschwunden oder vergessen, dem
Wallfahrtsort fiir so viele westliche Zivilisationsfliichtlinge?

Nicht als ob dies Chaudhuris Intention vollig zuwiderliefe. Der aus dem Ausland
zuriickkehrende Sohn nimmt (in der Geschichte) vielmehr mit dem doppelten Blick des
Riickkehrers wahr, was fiir ihn Heimat ist. Andererseits bleibt es stets auch zuriickgebun-
den an die Gegenperspektive seines Gastlandes Amerika. Mit dem Ergebnis, dass, je 1dnger
sein Aufenthalt in Indien dauert, das eine sich im Lichte des anderen relativiert. Wenn
diese Geschichte eine Handlung hat, dann ist es dieser Prozefl einer wechselseitigen
Enteignung. Und gerade weil sie sich so konsequent auf das Milieu des gewohnheits-
méBigen Lebensvollzugs - hier wie dort - einldft, werden das jeweilige Habituelle und
Stereotype erst eigentlich auffillig, das sonst gerade untergeht, wenn etwas seinen gewohn-
lichen Gang nimmt."> Allerdings: wer mehr von dieser Geschichte hinter der Geschichte
erfahren will, mu3 den kleinen Strudeln nachgehen, die da und dort die Textoberfldche
krauseln: sie deuten auf Steine des Anstof3es in der Tiefe. Nach und nach lassen sie auf
eine Komplexion schlieBen, an der sich die Episoden ausrichten. Ihre Grundlage ist die
Bindung des Sohnes an die Eltern und durch sie die Verbindung von Amerika und Indien.
Auch hier nichts Zusammenhéngendes, scheinbar nur Reflexe einer doppelt verbuchten
Biographie. Doch unmerklich kommt die erzdhlende Kamera immer wieder auf die selben
Stellen wie auf zwei wunde Punkte zuriick. Die eine ist die - gescheiterte - Ehe des Prota-
gonisten; die andere die Ethik; beides hingt zusammen.

,Joy* hatte, durchaus im traditionalistischen Sinne der Eltern, in Amerika eine
Bengalin geheiratet. Nach der Geburt ihres Sohnes aber wird ihre Ehe geradezu pervertiert.
Die Frau verlaBt schlieBlich den Vater des Kindes und liiert sich mit dem Gynédkologen,
der es zur Welt brachte. Der Junge, Zeugnis ihrer Vereinigung, wird so zum Inbegriff ihrer
Trennung. Mit seiner Geburt war im tibrigen zugleich ihre sexuelle Beziehung erstorben.
,Joy* hatte darunter gelitten, es aber in eher westlicher Manier hingenommen, ohne es
wirklich zu begreifen. Dieser ungeldsten Frage unterliegt sein Besuch in Kalkutta. Un-
merklich zieht er Parallelen zwischen seiner und der Ehe der Eltern. Mit dem Ergebnis,
dass gerade hier, wo er Orientierung erwartete, er im Grunde seiner Unzugehdrigkeiten
bewusst wird. Fiir jemand, der in Amerika lebt, hatte er zuviel bengalischen Familiensinn;
fiir einen Bengalen war er bereits zu amerikanisch. Dadurch, so das unausgesprochene
Fazit, war er zwischen die kulturellen Fronten geraten: in den USA sichtbar Immigrant, in
Indien fiihlbar Emigrant. Anders gesagt: in der ,,Neuen Welt* noch nicht vollig ange-
kommen; der alten noch nicht vollig entwachsen. Dies macht ihn zu einem Wanderer
zwischen den Welten von Ost und West. Diese Doppelperspektive triagt er im Blick; durch
sie schaut der Roman und bekennt dadurch sein bewegendes Moment: dass die schone
neue Welt der Multikulturalitdt fiir den Einzelnen sich in der Regel vor allem als ein
Problem von Interkulturalitét stellt.

" Dieser Perspektive hat G. Blaicher am Beispiel des Deutschlandbildes in der
englischen Literatur (Darmstadt 1992), prinzipielle Uberlegungen gewidmet und ins-
besondere die affektpragende Wirkung solcher ethnozentrischen Imagologien betont.

5



Vor diesem Hintergrund kann der banale Kauf einer Waschmaschine geradezu eine
Alltagsepiphanie auslosen. Der Sohn will sie den Eltern schenken; sie ist westlicher
Zivilisationsstandard. Doch dies hiel3e aus deren Sicht, die ganze Haus- und Sozialordnung
zu gefdhrden. Dadurch kdmen keine Dienstmddchen mehr; Mitbewohner wiirden
Riickschliisse auf Vermogens- und Standesverhiltnisse ziehen; das Ansehen litte; Hierar-
chien wiirden beschédigt. Der Kauf unterbleibt. Der Sohn aber gewinnt, wie in anderen
Bagatellfillen auch, das Gefiihl, dass der Spiegel der Uberzeugungen, der ihn formte, seine
Klarheit verloren hat. Indien hat sich zwar seit der Kolonialzeit von seinen kulturellen
Urspriingen entfernt und sich auf den Weg der Entorientalisierung gemacht. Der Blick an-
spruchsvoller junger Leute geht demgemal nach Europa, England insbesondere. Er fiihrt
damit den Weg der Kolonialisierung in umgekehrter, verinnerlichter Richtung fort.
Chaudhuris Roman gibt insofern eine aus indischer Sicht unaufdringliche, aber gerade
darum entsprechend kritische Bestandsaufnahme einer inzwischen normalisierten
Selbstentfremdung.

Nach internationalem MalBlstab handelt es sich jedoch um eine positive Entwic-
klung. Thre gedanklichen Grundlagen wurden freilich nicht in Indien, sondern in der
europdischen Fortschrittsideologie gelegt! Zumindest als Erbmasse wohnt ihnen daher ein
Moment der Fremdbestimmung inne. Bei elementaren Handlungen aber wie der Ehe-
schlieBung schlagen noch immer die archaischen Fundamente von Ritus, Brauch und
Religion durch. Chaudhuri hat dies in einem zeichenhaften Kontrast festgehalten: ,,Joys*
Ehe wurde in Indien geschlossen, aber in den USA geschieden. Doch das Gesetz der
kulturellen Erosion gilt auch in umgekehrter Richtung. Dafiir nur eines von vielen un-
scheinbaren Signalen. Unvermittelt heil3t es: Wihrend der letzten paar Jahre (in Amerika
also) hatte Joy (...) begonnen, an die Wirksamkeit von Gebeten zu glauben; an das Allein-
sein, woraus das Gebet im Grunde besteht. Das amerikanische Leben hatte zu einer
Renovatio der orientalischen Gedankenheimat gefiihrt. Dies konnte allerdings nicht ohne
Riickwirkungen auf seine Einstellung gegeniiber dem ,american way of life‘ bleiben. Ich
weif3 nicht, sagt er zum Hausarzt, der noch nie im Amerika war, ob Ihnen da viel entgan-
gen ist. Wenn Sie einen Amerikaner gesehen haben. In der Folge dieser wechselseitigen
Relativierung findet er sich schlieBlich in der Grauzone zwischen seinen zwei Zugehdrig-
keiten wieder. Da sie beide an Bindungskraft verloren haben, 16st dies eine Art Desidentifi-
kation aus. GewiB3, Joys Vermogen zu differenzieren wachst dadurch; aber auch die
Differenzen mit sich und seiner Welt. Das Alltdgliche, sonst unbemerkt, entbl68t sich ihm
in vielerlei Hinsicht als Klischee, sodal3 sich die Geborgenheit im Habituellen erheblich
verfliichtigt.'® Die Scheidung wird, von daher, zum Zeichen einer kulturellen Aussetzung.
Seine Frau hingegen hat sich, brutal, fiir die helle Haut des Gynédkologen entschieden und
damit fiir die westliche Wunschwelt, die eine Bengalin darin verheiflen sehen mochte.

' Damit ist ihm die Entlastungsleistung eines schematisierten Verhaltens entzo-
gen, die A. Gehlen als Immunisierungsstrategie fiir hoch entwickelte Zivilisationen
angesetzt hat. Vgl. A.G., Die Seele im technischen Zeitalter. Sozialpsychologische Proble-
me in der industriellen Gesellschaft, Reinbek '1957 u.6. (rde 53), S. 104ff.

6



So kommt es, dass die Geschichte ein Ende nimmt, das keines ist. Vater und Sohn kehren
nach Amerika zuriick. Sie optieren also, trotz aller Vorbehalte, fiir die neuen Annehmlich-
keiten der Zivilisation und gegen die alten kulturellen Bindungen: ein klassischer Dritte-
Welt-Fall. Und darum geht es in dieser Geschichte in zweiter Hinsicht. Sie 146t die dullere
und innere Migration ihrer Figuren andauern, um dadurch ein Problem zu sittigen, das wie
die Schwiile Kalkuttas iiber ihnen hingt. Verstreute Bemerkungen lassen ahnen, warum der
,Held* aufbricht, ohne wirklich anzukommen und ankommt ohne entschieden mit seiner
Herkunft brechen zu kénnen: er ist in die Miihlen der Globalisierung geraten. Er hat es auf
sich genommen, fremdkulturell zu leben. Scheidung und Riickkehr aber haben diese dritte
Existenzform, eine Symbiose von fremder und eigener Identitét, problematisch werden
lassen. Er war, heilit es, an einem Kreuzweg seines Lebens angekommen, wo er, iiberwach,
nicht mehr sicher war, ob er verstanden wurde oder andere verstand. An seiner Sozial-
technik konnte es nicht liegen; er kommt auf beiden Seiten gut zurecht - solange es keine
Infragestellungen gab. Jetzt aber, auf dieser Reise, wird ihm bewuf}t, was ihm fehlt: eben
jenes vermittelnde Dritte, in dem Indien und Amerika sich wirklich treffen und ihre
Unterschiede austragen konnten. Er hat entdeckt, dass der Dialog der Kulturen, um zu
gelingen, ein hermeneutisches Ideal braucht.

Das heif3t, genaugenommen hatte er ja bis jetzt einen solchen Leitstern vor Augen:
dem Wirtschaftswissenschaftler erschien der freie Markt als der begriindende Mythos
dieser transkulturellen Globalisierung. Hatte er nicht an sich selbst erfahren, dass sich in
deren Namen berufliche Schranken, gesellschaftliche Grenzen, die Ghettos der Hautfarbe
iiberwinden lassen? Dass Cornflakes, Ponds Talkumpuder oder die American-Express-
Karte eine Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit des Konsums stiften? Hatten sie nicht
symbolische Orte eigener Art geschaffen, Tempel, an denen ihrem Geist in besonderer
Weise geopfert wird: den Supermarkt, das Warenhaus, die Borse, den Airport? Bezeich-
nenderweise findet Joy dort Kontakte zu einer Frau. Doch im Wechsel der Blicke und
Gegenblicke beginnt er auf dieser Reise zu ahnen, dass die Religion der Prosperitét
vielleicht Volkswirtschaften, nicht aber Leib und Seele zusammenhalten kann. Eine Art
marktwirtschaftliche Glaubenskrise erfaf3t ihn. Nichts konnte seine ideelle Deckungsliicke
besser bezeugen als eine scheinbar beildufig hingeworfene Einzelheit: seit 1dngerem will
er ein Buch liber Wirtschaftsethik schreiben. Die Reise sollte ihn darin férdern - sie hat ihn
jedoch nur noch weiter davon abgebracht. Globalisierung, so der sich formierende Ver-
dacht, ist keine Heilsmaschine. Ihr wohnt von sich aus keine moralische Absicht auf den
Menschen inne. Sie lddt allenfalls zu niitzlichen Arrangements ein. Wer mehr von ihr
erwartet wie ,,Joy*, gerdt am Ende in kulturelle und ideelle Obdachlosigkeit. In der Mitte
ihres Weltbildes klafft ein empfindliches weltanschauliches Vakuum. Arundhati Roy, seit
dem Welterfolg ihres Romans Der Gott der kleinen Dinge'” ihrerseits eine der namhaftes-
ten Stimmen des zeitgendssischen Indien, hat beim Weltsozialforum im brasilianischen
Porto Alegre diesem Defizit deshalb eine scharfe polemische Zuspitzung gegeben: Globali-
sierung, das sei die neue Form von Imperialismus, der nicht mehr das Land selbst, sondern

" Engl. Orig.: The God of small things, London 1997; dt. Miinchen (Blessing)
1997.



seine Strukturen beherrscht.'®

Wo aber ist Europa? Liegt es nicht - in der Mitte - zwischen Indien und Amerika?
Ging nicht beider ,Entwicklung‘ von Europa aus? Haben nicht Romanfigur und Autor in
England studiert? Eine der bedeutendsten Aussagen dieses Romans ist, dass Europa
offenbar nicht - mehr - der Rede wert ist. Der ,alte Kontinent* bildet die grofle Abwesende
in diesem Zusammenhang, zugleich die dritte und hochste Implikation von Chaudhuris
Roman. Die Wanderbewegungen des ,Helden‘ (und Autors) waren zunédchst durchaus den
Spuren des europdischen Kolonialismus nach England gefolgt. Offenbar enthielt er,
zumindest fiir Intellektuelle unter den Kolonisierten, urspriinglich noch eine annehmbare
Kulturtheorie. Inzwischen aber mul3 deren konzeptioneller Vorrat aufgebraucht sein.
Deshalb konnte ihn der Weltgeist der Globalisierung so umfassend beerben. Zugleich hat
er Europa westwirts verlassen. Das Abendland bleibt, aus Sicht des Orients, zuriick wie
ein kulturellgeschichtliches Museum, iiber das das Licht des Fortschritts hinweggegangen
ist. Die andere Seite, die Neue Welt, macht ihm diese Alterung inzwischen offen zum
Vorwurf. Irgendwie, so scheint es, korrespondiert die dezentrale Existenz, die Chaudhuris
Held fiihrt, mit diesem nichtssagenden Europa, das keine Mitte mehr hat bzw. ist.

Was konnte die Ursache dafiir sein? Der Text bleibt seinem Stil treu: er analysiert
nicht, so als wolle er diese ideelle Leerstelle fithlbar machen, indem er sie spiirbar ver-
schweigt. Nur einmal durchbricht er seine Stummbheit, an einer Stelle, die in der Geschichte
leicht untergeht: im - englischen - Titel A New World. Chaudhuri hat in Oxford Literatur
studiert. Er muflte wissen, unter welchen Horizont er seine unscheinbaren Szenen einer
disparaten Alltaglichkeit stellt. Er spielt damit auf nichts weniger als auf eines der grof3ten
Gedankenprojekte des europdischen Rationalismus an: auf seine Uberzeugung im Ver-
trauen auf die Vernunft, die Welt neu erschaffen zu konnen. Bereits Thomas Morus*
Utopia (1516), das erste namhafte Beispiel, verband geradezu ikonologisch die Vorstellung
einer vollkommeneren Welt mit dem Bild eines Neulandes: auf einer nova insula sollte die
Planstadt entdeckt worden sein."” Das ,Neue* daran war ein Kulturprogramm, das Humani-
tdat, menschenwiirdiges Leben versprach, wenn der Mensch sich nur der Fiihrung seiner
,anima rationalis® anvertraut (Buch II, 17.a). Seither paarte sich geographisch Neues
bevorzugt mit der idealischen Erwartung, dass dort einer Welt Raum gegeben sei, in der es
besser wire als hier und jetzt.

Unter dieser Pramisse muflte auch Joys Aufbruch in seine Neue Welt gestanden
haben, Amerika. Die Mythen, die sich an dieses Land kniipfen, sind bekannt. Zuletzt steht
es zweifellos flir den Mythos der Globalisierung. Was der Held Chaudhuris deshalb erlebt,
gleicht einem unauffalligen, aber gerade darum basalen Akt der Mythendestruktion. Statt
wirklich in einer fortschrittlichen neuen Welt anzukommen, endet er im interkulturellen
Niemandsland. Die Geschichte des Romans nimmt sich damit wie ein bitteres Dementi, ja
eine Palinodie der Erwartungen aus, die der traditionsschwere Titel weckt. Das abwesende

¥ Diese Rede ist in deutscher Ubersetzung erschienen in: FAZ v. 5.2.2003 (Nr.
30); S. 35 u.d.T. ,,Das Imperium und wir®.

1 So bereits im (lat.) Titelblatt der Ausg. Basel 1517 programmatisch angekiindigt,
wobei die ,neue Insel® zugleich mit der ,alten Insel‘, der (von Columbus gesuchten) Insel
des Irdischen Paradieses korrespondiert.



Europa, so die zweite, verschwiegene Konsequenz: hat es seine kulturelle Kompetenz am
Ende deshalb eingebiiflt, weil es nicht mehr fahig war, seine einstmals erhobenen Ansprii-
che einer humanen Utopie zu erneuern und zu bekriftigen? Notwendig wire diese Reno-
vatio zweifellos gewesen. Sie hitte vor allem fiir die gedanklichen Folgen aufzukommen,
die die Spur des Kolonialismus sdumen. Die Globalisierung vermag es nicht; aber Europa
schweigt.

Entsprechend endet dieser unaufdringliche literarische Schadensbericht an einem
Ort, der in Chaudhuris Veranschaulichung geradezu als Symbol fiir eingetretene zwischen-
menschliche Belanglosigkeiten gelten kann: die Wartelounge eines Flughafens. Viele
kommen hier zusammen, ohne sich jedoch zu begegnen. Nichts konnte dies besser er-
kldren, als die fliichtige Szene, in der Joy mit einer Amerikanerin (!) in Kontakt kommt.
Sie interessiert sich fiir Vater und Sohn; aber sie scheint dabei nur ihr Dritte-Welt-Engage-
ment zu genielen. Entsprechend 148t der Autor seinen Helden reagieren: Er fiihlte sich
nicht im Geringsten von ihr angezogen und registrierte beruhigt, dass es ihr mit ihm
vermutlich genauso ging. Der west-0stliche Diwan von einst ist Antiquitat.

Dass Chaudhuris ,sentimental history* vor diesem Hintergrund gerade in England postko-
lonial aufgenommen wiirde, liegt auf den ersten Blick nahe.*® Thr Thema scheint sich
unmittelbar dafiir zu verwenden. Doch diese Verbindung ist verfiihrerisch kurz. Sie
verdeckt, welche Probleme diese Zuordnung, auf den zweiten Blick, in Kauf nimmt.
Postkolonial definiert im Grunde keine neue Unterabteilung der Literaturgeschichts-
schreibung, vergleichbar dem Heimatroman, Landroman, der Arbeiter - oder Adoleszens-
literatur. Fiir postkoloniale Studien, gerade dort, wo sie zu ,cultural studies‘ in Beziehung
treten, bote der Roman einen gefundenen Anlafl zu mehr oder minder ausdriicklicher Kritik
am Kolonialismus und seinen Folgelasten. In ihrem Sinne lie3e er sich als Verweigerung
eines imperialen Diskurses lesen oder direkt als Engagement fiir Entkolonialisierung: in
jedem Falle gébe er ihrem ,parti pris einer ethischen, politischen und kulturellen Emanzi-
pation von fritheren (und neoimperialen) Unterwerfungsstrategien Nahrung. Thnen deshalb
einen Zug zu dem zu unterstellen, was analog zur Literatur sich - durchaus wohlmeinend -
Tendenzwissenschaft nennen lie3e, entspriache ihrem politischen Willen.

Nicht dessen gute Absichten scheinen dabei so sehr das Problem. Er achtet viel-
mehr - in der Tendenz - weniger auf das, was Literatur von sich aus sagen will, sondern
wie sie sich flir ihre von vornherein mitgebrachten Erkenntnisinteressen ins Feld fiihren
1aBt. Ein Zirkelschluf3 scheint dabei unverkennbar - das reicht bis in die Feuilletons {iber
Chaudhuris Roman in der englischen Presse: wenn das Thema ,Postkolonialismus‘ in
Form von postkolonialen Studien zu einer eigenen Disziplin erhoben wird - besteht dabei
nicht die Gefahr, dass dadurch eben die Differenzen ausdriicklich ausgearbeitet und

*» Obwohl es, weil England kolonialistisch involviert, nur diskret ausgefiihrt ist,
etwa in der Besprechung des Romans im Observer vom 18.6.2000 (Tim Adams).

9



institutionalisiert werden, die kulturell doch gerade tiberwunden sein wollen? Chaudhuris
Roman selbst jedenfalls klagt gerade nicht an. Er betreibt Selbsterforschung, die dadurch
auf ihre enthaltsame, negative Weise die Frage nach einer post-postkolonialen Kultur
offenhilt. Vielleicht ist dies die feinsinnigste Art, um die Paradoxie aufzuwerfen, mit der
eine Ideologie von Europa zu tun hat: einerseits dem Vorwurf des Eurozentrismus zu
entgehen und sich doch andererseits auf eurozentrische Kulturstandards zu verstidndigen.

10



	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10

