Winfried Wehle

Poesia sulla poesia

La Vita Nova: una scuola d’ Amore novissimo

Firenze 2014
Francesco Cesati Editore

ISBN 978-88-7667-481-5



Indice

L. Del punto di vista
II. Un libro di canzoni

III. Movente e movimento



IV. Itinerarium amoris in deum
V. Amare vuol dire poetare

VI. L'ascesa a un'altezza epica della parola

1. Ai confini dell' ,arte del dire per rima’
2. Al culmine della ,lode della donna’
3. La prospettiva di un poema sacro

VII. Poesia sulla poesia
*
Note

Bibliografia essenziale

I. Del punto di vista

Chi, come il poeta, fa del linguaggio un’arte, non solo deve sapere esattamente che cosa intende dire.
Cio0 vale anche per i normali utenti della lingua, che non possono sperare in una postuma fama. A
differenza di questi, pero, I’artista della parola ha anche una coscienza molto piu acuta di come gestire
il linguaggio. Percio per secoli alla poesia si ¢ affiancata una riflessione sull’arte del poetare. Chi ne
sentiva la vocazione, poteva abbracciare una simile vita d’artista soltanto se aveva un’idea di cosa sia,
e di come si produca, la letteratura. Una tale autoriflessione ¢ quindi una componente fissa del senso
artistico. Si tratta peraltro di capire come funzioni questo rapporto fra teoria e prassi poetica. Non di

rado gli autori hanno chiarito, innanzitutto a se stessi, ma anche al loro pubblico, le motivazioni



originarie del proprio lavoro. Questa autoesegesi si ¢ espressa in varie forme. Una parte considerevole
distingue rigorosamente fra testo e riflessione. Cosi, accanto alla letteratura, si ebbe una notevole
produzione di scritti teorici: basti pensare ai numerosi trattati, saggi, manifesti poetici e lettere, in cui
gli autori si trasformano in critici d’arte. Ma non bisogna sottovalutare anche i casi in cui le opere
letterarie stesse s’incaricano di tematizzare i propri fondamenti teorici. Luoghi privilegiati sono i
prologhi, le introduzioni, premesse, digressioni o allusioni disseminate nel testo.

Di tanto in tanto, tuttavia, nella storia della letteratura compaiono delle eccezioni, che
ignorano manifestamente la ripartizione dei ruoli fra teoria e prassi. La loro particolarita consiste nel
fare dell’opera letteraria stessa I’oggetto di un’opera letteraria. Il loro testo si trasforma cosi in
un’autoesegesi, anche a costo di violare in tal modo un’aspettativa fondamentale del lettore. Chi si
accosta ad un testo letterario, di regola lo fa per apprendere qualcosa di se stesso e del mondo, non
certo della letteratura. E normalmente quest’ultima si attiene a tale convenzione, usufruendo del
proprio spazio discorsivo per discutere e svolgere idee e concezioni di vita coltivate dall’uomo.
Questa >referenzac< alla realta' & quindi evento. L’opera rivolge su di sé lo >specchio< con cui
normalmente riflette il mondo, e ne trae cosi un quadro della propria situazione.

In effetti, questo procedimento autoreferenziale dell’opera linguistica ha fornito non di rado
I’occasione di mettere a nudo, in un modo o nell’altro, il suo sistema testuale.” L interesse si focalizza
cosi sulle modalita del fare e divenire poesia: sono momenti preziosi, in cui il testo ci fa partecipi dei
segreti della sua tessitura. Di solito, esso mira piuttosto ad occultarne le tracce: una tecnica troppo
visibile ci ricorderebbe che il suo mondo ¢ solo finzione, un inganno tessuto dalla mano dell’uomo. In
realta, tuttavia, un testo concepito senza alcun contatto con il continuum dei testi praticamente non
esiste. Questa comunita di modelli costituisce addirittura una delle leggi vitali della letteratura.’
Riferendosi a questo spiccato senso della famiglia® caratteristico del proprio oggetto, la critica
letteraria fa volentieri ricorso al concetto passe-partout di intertestualita. Esso ¢ stato applicato tra
I’altro alla lirica d’amore cortese, che qui vogliamo trattare in particolare. Ma lo scambio di sonetti
p.es. si verifica pili autenticamente riferendosi alla storica comunanza dei ‘fedeli d’amore’.” E dunque
un conto provare contatti testuali; un altro pero esibirli apertamente come comune poetica. Il gioco
delle coincidenze e divergenze rispetto a modelli, principi formali o profili di genere, costituisce
comunque un punto cruciale per la ricerca del senso.’ Una tale dipendenza, prima dell’etd moderna,
non aveva nulla d’infamante. Al contrario: fino al momento in cui il poeta comincio a comprendere se
stesso come genio e le sue opere ad essere misurate secondo la loro originalita, I’inserimento nella
tradizione letteraria era addirittura obbligatorio, e di conseguenza organizzato. Sia il Medioevo che

I’Umanesimo (le epoche che interessano in questa sede) avevano sviluppato un apposito schema di




traditio,’ con ’esplicito presupposto che un autore tenesse conto delle autorita esemplari, soprattutto
di quelle dell’antichita. La stessa lirica d’amore cortese, connessasi sistematicamente alla tradizione
antica soltanto con il Petrarca, si nutre di una raffinata tecnica di jresponsione<.® Le canzoni
dialogavano fra loro mediante sottili allusioni, reminiscenze, citazioni, stilemi e rime; si
confermavano, si confutavano, si emulavano a vicenda.’

Un’attenzione particolare pare imporsi percio quando questa comunicazione intertestuale
viene, per cosi dire, inscenata anche all’interno del testo stesso. In ogni caso, il testo in quanto tale
acquista in questo modo una consapevolezza maggiore. Ma c’¢ peraltro una differenza, a seconda che
un autore - fittizio o meno - si occupi delle parole di un altro o delle sue proprie. Nel primo caso, egli
si impegna nella trasmissione di un senso estraneo: nel ruolo dell’editore, ad esempio, traduce la
propria »invenzione< nella finzione di aver reperito note, lettere o confessioni ingiallite, dimenticate,
smarrite, di un altro autore. Ne sono un esempio le Ultime lettere di Jacopo Ortis del Foscolo. Nella
piu antica finzione della ycornice«, prende le vesti del casuale, intruso o clandestino testimone di un
avvenimento, che pone al centro dell’interesse la narrazione di quanto viene narrato: ¢ il caso
paradigmatico del Decameron. O ancor prima, assume volentieri il ruolo del commentatore'’ ¢ nelle
sue spiegazioni su contenuto e linguaggio si materializza per cosi dire un’esemplare autorita letteraria,
in prevalenza dell’antichita. Qui potrebbero rientrare gia le esegesi di Omero e Virgilio o quelle di
Ovidio (p.es. L’ Ovide moralisé ); il caso del De officiis di Cicerone, rifatto secondo esempi biblici dal
Padre della Chiesa Sant’Ambrogio, che in tal modo concepi la prima dottrina cristiana della virtu;
sicuramente le Mitologie di Fulgenzio, libro famoso nel Medioevo, abbondantemente commentato,
allegorizzato, citato, illustrato. Notevoli pure il cosiddetto Terzo Mitografo vaticano attribuito ad
Alberico, a cui si riferisce il Fulgentius metaforalis di John Ridewall e il De deorum imaginibus
libellus''. Non occorre poi sottolineare quello del Boccaccio su Dante e molti altri. Nel secondo caso,
invece, I’autore si rivolge al proprio testo e commenta se stesso. Anche qui con diverse gradazioni. Il
rimaneggiamento di un libro ¢ il risultato di una riflessione, al pari dell’assemblaggio di poesie sparse
in un Canzoniere come nel caso di Petrarca. E vale altrettanto per la decisione di dare a un romanzo
una continuazione, come fa Cervantes nella seconda parte del Don Chisciotte.

Molto piu drastica si presenta tuttavia quella forma di introspezione in cui riflessione e testo
riflesso coincidono in un solo atto poetico.'* Qui non si tratta piu soltanto del continuum dei testi; del
fatto che, da un lato, un’espressione letteraria sta in consorzio con altre espressioni precedenti e coeve
e che, dall’altro, la lettura di un’opera poetica produce in linea di massima una seconda opera, anche
se questa solo eccezionalmente - ad esempio nel caso degli esegeti di professione - assumera a sua
volta la forma di un libro."”® Qui a farsi evento & piuttosto 1’autoreferenzialita del testo stesso; qui esso

riflette pubblicamente su di sé. E apre squarci sui taciti rapporti che intercorrono fra il suo ordine



letterale e quello dei suoi significati.

Ma che cosa si puo e si vuole ottenere in tal modo? Per rispondere, si dovra innanzitutto prendere
atto che i casi di testi che si occupino coerentemente di se stessi rappresentano un’eccezione nella
storia della letteratura. Non in tutte le epoche ci si imbatte in autori che abbiano fatto ricorso a un
simile procedimento. Inversamente: quando simili testi compaiono, ¢ possibile individuarne con una
certa attendibilita il carattere segnaletico. Gli esempi proposti nella parte finale del libro lo
confermeranno. La loro esistenza indica di regola che il percorso della letteratura ¢ giunto a una
soglia. Con il loro modo autoriflessivo, essi si mettono di traverso rispetto alla tradizione e
all’ambiente letterario da cui provengono, perché si rifiutano di aderire quietamente al suo
consolidato ordine del giorno. In un certo senso, bloccano per un attimo 1’andamento degli affari
letterari, per mettere a fuoco cid che altrimenti appare una prassi normale. Per farlo, questi testi
avevano dalla loro indubbiamente delle valide ragioni storiche. Evidentemente sentivano come
problematico il terreno letterario su cui essi stessi poggiavano, € in questo senso possono essere
considerati dei fenomeni di crisi. Ma che cosa significa ‘crisi’ nell’ambito della letteratura o della
cultura? L’Umanesimo, il Romanticismo, le varie Avanguardie del primo Novecento, tutti questi
movimenti scoprono dei deficit concreti nel sistema precedente delle rispettive arti. Ma
principalmente danno dei forti segnali di transizione e di nuovo inizio. Il fatto che mettano in
discussione 1 modelli della tradizione ¢ solo una faccia della medaglia, cui corrisponde di solito un
rovescio costruttivo'®: si tratta essenzialmente di un esame sostanziale della propria origine e
provenienza. Si prende coscienza, insomma, di cid che nella vita letteraria ¢ consunto, ormai fuori
uso; ci si chiede se, e dove, generi, stili e temi si perpetuino soltanto per una vecchia abitudine,
finendo per nutrirsi piu di se stessi che dell’interesse del pubblico. Proprio le Belle Arti si espongono
a un pericolo mortale, se lasciano che la loro mancanza di finalita diventi fine a se stessa. Si potrebbe

parlare di un’estetica cecita professionale.

Tuttavia la letteratura dispone di due grandi meccanismi regolativi per mantenere efficiente il
proprio »sistema¢. In altre parole: la sua sopravvivenza ¢ sempre dipesa dalla sua capacita di
rinnovarsi. Nessun poeta si sara mai fatto seriamente delle illusioni sullo status delle proprie
creazioni: sono invenzioni, finzioni. Non possiedono alcuna necessita effettiva, connaturata; devono
vivere della benevolenza dei locutori, che colmano di significato i loro segni. Se la letteratura lascia
che questo contatto fra opera e pubblico venga meno, rischia di smarrirsi in una culturale terra di
nessuno. Da qui il suo duplice programma di adesione alla vita'’: da un lato, I’opera letteraria realizza
dei cambiamenti significativi riflettendo la realta vissuta; dall’altro, riflettendo su se stessa. Il primo
punto ha trovato la sua principale formulazione nella dottrina aristotelica dell’arte come imitazione

della natura. Essa prevede l’esigenza di un mutamento ogni volta che cambiano i modelli e le

6



immagini, ovvero la semantica della realta, con cui le opere stabilizzano i loro enunciati. Ma non
meno importante ¢ quell’altro programma integrativo, mediante il quale la letteratura stessa,
anticipando uno stimolo esterno, prepara all’imminente svolta il proprio mezzo espressivo - € insieme
ne avverte il lettore. Nel senso piu lato, sarebbe allora I’opera letteraria a stabilire un’immagine della
realtd, non il contrario. Nell’interrogarsi sulle proprie possibilita,'® I’opera stessa decide, in ultima
analisi, quale immagine offrire della »natura<. Ma non ¢ proprio prendendo coscienza di cid che ¢ e
puo fare, che I’arte si apre la possibilita di »formare« la realta, sottoponendo innanzitutto il materiale
disponibile a una valutazione estetica? Le realta inventate della letteratura possono di fatto
trasformarsi in primi abbozzi di realta vissuta. E questa autorettifica creativa pare a sua volta sfociare
in uno specifico principio funzionale, la cui formula potrebbe essere: »I’arte come preconfigurazione
della natura<.'” Nella prassi ¢ peraltro quasi impossibile scindere la produzione dalla riproduzione
mimetica. Piuttosto, nel corso della storia, si registrano spostamenti del baricentro verso 1’'uno o
I’altro polo. Le opere che si autotematizzano in maniera coerente costituiscono comunque una
particolarita. Nella maggior parte dei casi, esse avevano gia registrato le transizioni molto tempo
prima che la critica ortodossa iniziasse a misurarle. E i posteri erano di solito ben disposti ad

accordare a questi stravaganti testi uno statuto privilegiato.

Ma tutto questo, si chiedera in particolare 1’estimatore della Vita Nova,'® che cosa ¢’entra con
I’opera giovanile di Dante? La nostra tesi ¢ che le considerazioni di cui sopra circoscrivano in astratto
il piu generale orizzonte letterario di questo >libello«. Anzi, che esso costituisca addirittura il primo
esempio di un’autoriflessione dell’opera letteraria nelle letterature in volgare. Questa collocazione
puo forse sorprendere. Nel corso dei secoli la Vita Nova fu recepita dal pubblico secondo molte e
molto varie chiavi di lettura. In un certo senso, tutte avevano i loro pregi. Ma della Vita Nova si ¢
anche impadronita, e con buone ragioni, una tradizione esegetica che cerca nell’opera di Dante
soprattutto un libro della vita. Benché non mancassero voci che vedevano nella Vita Nova la prima
vera opera letteraria in lingua italiana, fino a tempi recenti c’era una certa riluttanza ad attribuirle di
per sé il valore di un’opera d’arte: le edizioni la riportano ancora tra le >Opere minori<. La ragione ¢
evidente: la mole gigantesca della Divina Commedia eclissa tutto cid che la circonda. Ma supponendo
che essa non fosse stata mai scritta, quale sarebbe il parere in merito alla Vita Nova? Invece, stando
cosi le cose, essa ¢ un esempio di quanto un giudizio possa essere indotto da pregiudizi. Una
comprensione della Vita Nova richiede quindi una particolare considerazione del punto di vista dal

quale viene esaminata.

Possiamo distinguere fra due grandi direzioni prospettiche. L’una vede I’opera giovanile di

Dante soprattutto in un’ottica verticale: proprio da questo testo prende il via un processo poetico e



mentale che si innalza fino all’apice della Divina Commedia."” E cosa ormai risaputa: la Vita Nova
accenna per prima a esperienze che nel »poema sacro< si materializzeranno in figure e idee concrete.
Eppure non emerge un percorso che dall’opera giovanile del poeta conduca direttamente al grande
poema della maturita. Fra di loro sussiste piuttosto - conformemente allo spirito dell’epoca - un
rapporto di prefigurazione.”” L’una ¢ annuncio, 1’altra supremo adempimento. Basti pensare allo
schema della peregrinazione (qui attraverso il regno della memoria, li attraverso 1’aldila), o alla figura
di Beatrice (qui immagine ideale di un amore cortese, 1a invece »exemplum« di un principio di amore
divino).”' Era - e rimase - una grande tentazione quella di considerare la Divina Commedia come il
compimento di cio che nella Vita Nova era semplicemente abbozzato. In altre parole: di leggere la
Vita Nova con gli occhi della Commedia. Per I’opus maximum questa prospettiva ¢ certamente utile.
Ma per quanto riguarda la Vita Nova, significa una disistima piut o meno grave del suo peculiare
significato e del suo peculiare valore artistico.

E un dato di fatto che questo >canzoniere« era nato molto tempo prima della Divina
Commedia. Con esso Dante concluse la sua lirica giovanile,”” e in tale senso il libro rappresenta un
bilancio, una »summac di tipo particolare. Anche se in larga misura prepara il futuro, lo fa pur sempre
a partire dalle sue premesse di allora, che perd perseguivano tutt’altro interesse. Indipendentemente
dalle conclusioni che se ne possono trarre: la Vita Nova ¢, dal principio alla fine, un libro dell’amor
cortese. L’appartenenza alla lirica stilnovistica determina la sua vocazione originaria.> Con cid esso
partecipa di una rete comunicativa straordinariamente intensa.”* Raramente la letteratura ha coltivato
il colloquio intertestuale con la tradizione, ma anche con la contemporaneita, in maniera cosi mirata
come nella lirica cortese. Che fu essenzialmente una lirica di gruppo. Ci ¢ parso quindi necessario, dal
punto di vista storico e da quello poetologico, svincolare innanzitutto la Vita Nova dalla Divina
Commedia e analizzarla in base alla sua particolare costituzione storica e letteraria. Il risultato di tale
indagine puo essere riassunto nella seguente proposta di lettura: con la Vita Nova la lirica cortese
giunge a un apice di perfezione, ma proprio percio anche ad un termine. E di questo scarto, Dante ha
fatto la materia stessa della sua rappresentazione. E quindi un’opera di poesia, ma ¢ al contempo
poesia sulla poesia - poetica e metapoetica in uno.” Pur mostrandosi perfettamente inserita nella
tradizione del suo tempo, la sovrasta, con ’esibizione di un’ardita, addirittura azzardata modernita

26
contemporanea.



I1. Un libro di canzoni

Per arrivare a una tale comprensione, il lettore deve affrontare un’ascesa egualmente gravosa
di quella dell’amante nel racconto. Come testo, la Vita Nova non offre al suo pubblico una
lettura comoda. Ma proprio questa era la volonta dell’autore, che gia allora si rivolgeva
evidentemente agli ‘happy few’ dell’epoca. Il suo libro ¢ dedicato ai “fedeli d’Amore” (22), la
piccola comunita di poeti e teorici dell’amore - e alle >donne gentili< (91 seg.), le dame
provviste di cortese “intelletto d’amore”. Solo a chi, come loro, possiede una dote naturale
per la poesia e per I’amore, puo - e deve - rivelarsi il senso dell’opera. Anche all’epoca la Vita
Nova era dunque di difficile comprensione; a modo suo, possiamo aggiungere oggi, almeno
quanto la Divina Commedia." E si & dimostrata altrettanto bisognosa di interpretazione. Molte,
e molto diverse fra loro, le sono state applicate.” Gia per questo la questione di una lettura
adeguata ¢ ormai inscindibile dal testo.

Ma proprio di fronte ad opere complesse, si pud contare sul fatto che esse stesse
seminino tracce che ne consentono la comprensione. La struttura, I’ordine discorsivo, la
prospettiva di un’opera, possono costituire misure affidabili d’orientamento. Anche la Vita
Nova ha suggerito espressamente come vorrebbe essere intesa dai suoi lettori, come essa
stessa si intende. Nel primo paragrafo il libro espone le proprie intenzioni, seppure variamente
cifrate e adombrate. Sara quindi lecito anticipare gia qui una delle caratteristiche essenziali
della Vita Nova. Essa esige dal suo lettore (e dal protagonista!) un movimento di
comprensione circolare: soltanto alla fine si scopre come bisognava leggere fin dal principio!
Tanto piu necessario sara quindi chiarire innanzitutto questi presupposti di leggibilita.

Secondo le indicazioni fornite dal testo stesso, al centro della Vita Nova sta una doppia
vicenda. Il libro contiene da una parte una >storia d’amores, il cui tratto particolare ¢ di
collegarsi, come sottolinea il testo, al nome di Beatrice (“la quale fu chiamata da molti
Beatrice, 1i quali non sapeano che si chiamare”, 6)’. L’ambiguita di questa formulazione &
decisamente voluta: 1’To protagonista di questa storia puod presentarci cosi in due modi diversi
la dama del suo cuore, la Beatrice. Rispetto a lui, essa ¢ oggetto - e causa dell’amore. Il che
ha indotto a ritenere la Vita Nova un’opera di confessione e di testimonianza.* Ma il ‘nome’ di
Beatrice rivela che la dama ¢ anche il ‘soggetto’ di un amore. Essa incarna in tal modo un
contenuto, un programma garantito dal suo nome eloquente: >colei che fa beati<. Mediante
questa donna 1’Io imbocca una “via d’Amor” (35, v. 1) colma di pene e di rinunce. Ma il loro
rapporto ¢ significativo - e percid degno di essere comunicato - perché segna per 1’lo 1’inizio

9



di una “vita nova” (3). Dal momento in cui soggiace al fascino della donna, comincia una
complicata trasformazione, che culmina in una rinascita nello spirito di lei.” Questa >vita
novac¢ lo guida ai segreti di un sentire che, molto piu tardi, al di 1a della storia personale del
protagonista, si perfezionera nell’alta visione dell’ultimo verso della Divina Commedia:
“I’amor che move il sole e I’altre stelle ” (Par. XXXIII, 145).

Certamente la Vita Nova resta ancora molto lontana da quest’ultima verita.
Un’elevazione del suo cosmo mentale a tali altezze non ¢ soltanto una questione di contenuto
ideale, quanto soprattutto di forma. Lo dimostra la seconda vicenda narrata nel libro, che
peraltro ¢ collegata causalmente con la prima. Accanto a una storia d’amore, si va delineando
la storia di una poesia d’amore.® L’To ha registrato le esperienze fatte sulla >via d’Amor< in
una serie di poesie (“parole scripte ’; 4), che hanno quindi tradotto questo amore in una forma
verbale. La Vita Nova, cosi vuole la sua finzione, riunisce in s¢ alcune poesie scelte. Il vero
oggetto del »libello« € quindi, per essere precisi, la lirica amorosa dello stesso Dante.

Cio che egli ha effettivamente inserito nel suo »canzonieres, ¢ stato scelto secondo due
evidenti criteri. Da una parte, le testimonianze poetiche devono rappresentare esemplarmente
la sua »>storia d’amore«. In esse si condensano quindi gli episodi decisivi (“non tutte”; 4).
Draltra parte, il singolo dettaglio amorevolmente variato che tradizionalmente impronta di sé
le storie d’amore, importa solo in quanto esempio che conferma la »sententia< generale (ivi).
Le poesie presentate nella Vita Nova hanno il compito di parlare soprattutto del significato
profondo che sta dietro alla vicenda esteriore. Quindi gli avvenimenti gia di per sé scarsi,
appaiono nelle poesie scelte ulteriormente ridotti. Da un canto, ad opera della ymemoriag, che
ha gia selezionato le prime impressioni dell’amante in base alla categoria retorica del
ymemorabile«. Dall’altro, tramite la forma della poesia, che a sua volta sottopone il >libro
della memoria« al regime dell’espressione poetica.” Tra i momenti affettivi e poetici di questo
amore, la Vita Nova sceglie soltanto quelli significativi per lo svolgimento della vicenda.
Percid gia attraverso la storia accennata della propria genesi, il testo fa capire di voler essere
inteso come una »poesia sulla poesiac.

Ma quale potrebbe essere il movente di un simile ripiegamento del testo su se stesso,
del tutto insolito nella poetica del tempo? Una prima indicazione emerge ripercorrendolo,
anche qui, in senso inverso, dalla fine all’inizio. Negli ultimi paragrafi del libro si fa sempre
piu chiaro il carattere particolare del rinnovamento che la Beatrice esige dall’amante. Si
comprende allora che la doppia vicenda della Vita Nova scaturisce da una duplice
proposizione: I’opera vuol sapere che cosa muova, in ultima istanza, un cuore innamorato, e

che cosa la lirica d’amore possa registrarne in parole, e rendere quindi comprensibile.

10



Il libello solleva dunque una fondamentale questione gnoseologica. L’lo, che
all’interno del libro fa le veci dell’autore, distingue (I, 4 seg.) in base alla coeva dottrina
dell’anima triplex - che ricalca una fisiologia degli spiriti vitali indicati come cuore, testa e
ventre e, d’altro canto, si comporta in maniera analoga ai tre »genera dicendi<. Tutto cio, sullo
sfondo di una dottrina antropologica dell’anima che distingue tre operazioni percettive:
pensare, sentire e volere.® La visione - cristiana - dell’essere umano la semplifica riducendola
a una natura duplice, in cui interagiscono un principio spirituale e uno vegetativo. La Vita
Nova da loro i nomi di »animac< e >cuore<.” Ciascuno ha accesso a un tipo particolare di verita.
Il “pensare dello spirito”, cio¢ dell’>anima intellettiva¢, viene guidato dalla >ragiones, la sua
conoscenza ha un fondamento razionale. Il »pensare del cuore«, come chiameremo il suo
opposto, si basa invece sui sensi (“appetito”): 1 suoi consiglieri sono gli affetti. La
provocazione di Dante consisteva nel fatto che, invece di accontentarsi delle conoscenze
eruite in materia d’amore dagli Stilnovisti, egli decise di mettere alla prova la percezione
sensuale, per stabilire fin dove giungesse la sua scienza sensitiva: se, e a quali condizioni, essa
fosse in grado di guidare coloro che si mettono in cammino per esplorare le verita ultime
(“che vanno al servigio dell’ Altissimo ’; 223). Vista cosi, la Vita Nova intraprende una ricerca
poetica della verita mediante i sensi.

In questo modo trasgredisce audacemente a una serie di concezioni che anche la tarda
lirica cortese continuava a rispettare. Cio vale in particolare per il concetto dell’inganno dei
sensi. Dante non lo nega, al contrario: gia nella prima, infantile visione della Beatrice (8, 1) il
suo lo ¢ appassionatamente catturato dai lacci d’Amore. Ma egli, significativamente, rinuncia
a riprodurre liricamente questo atto dell’>innamoramento«< sacro alla lirica cortese. Lo
interpreta invece secondo la dottrina fisiologica dei tre spiriti vitali, sistematizzata in
particolare da Cavalcanti.'” Dante non sceglie la forma espressiva della poesia, bensi quella
della »scienza« amorologica: il suo libro si dimostra quindi, fin dal principio, all’altezza della
coeva teoria dell’amore cortese, e va giudicato nel contesto della relativa teoria antropologica
delle tre facolta dell’anima.'’ In perfetta congruenza con i suoi insegnamenti, il primo
incontro con la dama suscita un ampio turbamento della facolta sensitiva - a tutti i livelli. Lo
“spirito de la vita” (il cuore) inizia a tremare; lo “spirito animale ” (la testa) cade in preda allo
stupore, lo “spirito naturale” (il ventre) scoppia in lacrime. “Amore ¢ una passione naturale”,
decretava Andrea Cappellano con Ovidio, “e niun ¢ che potesse dire la speziale paura ch’a
’amante”.'”> Ma la grandezza di Dante sta nel fatto di sfruttare la teoria corrente
semplicemente per sviluppare il proprio problema. La Vita Nova si occupa piuttosto della

tacita questione se, dallo sconvolgimento dei sensi provocato da Amore, non sia possibile

11



ricavare un’illuminazione amorologica: dal Dio dell’amore (“Ego Dominus tuus”; 18), il
principio del divino che qui agisce in maniera velata. Al medesimo tempo cid sfocia in una
proposizione che, fin nei minimi particolari, pare impostata a risposta e confutazione della
grande canzone dottrinale di Guido Cavalcanti, Donna me prega."® Dante aveva quindi le sue
buone ragioni per dedicare il libro al suo “primo amico” (26). L’autore della Vita Nova,
insomma, considera Amore, tanto piu se nella figura della sua ambasciatrice Beatrice, non
solo unilateralmente quale seduttore e dominatore dei sensi, come un ‘accidens’. Ne esamina
invece l’altro aspetto: i1 preziosi istanti di estasi amorosa in cui, per un attimo, riesce a
sospendere il fascino torbido dei sensi e fa balenare, come un visionario presagio, un riflesso
di perfezione insito nel cuore: Beatrice “parea figliuola (...) di Dio* (12), che ha accesso a
una “sustantia [separata da materia, cio¢] intelligentia” (147).

Un tale rimaneggiamento della prospettiva amorosa, tuttavia, non puo che avere serie
ripercussioni sulla relativa poesia. Visto che nelle storie d’amore regna per convenzione
I’impossibile appagamento, compensato, secondo Cavalcanti, da una via al paradiso tramite
“’imagine della bellezza nova” [poetica] della donna,'* esse si configurano coerentemente
come storie di sofferenza, che conducono la vittima sul “cammino de li sospiri ”, come illustra
bene la Vita Nova (49). Sospiri, lacrime e lamenti esprimono quindi la felicita »naturale<
dell’amore essenzialmente in figure che ne rappresentano la negazione. Chi dell’amore voglia
invece esprimere il potere positivo, ha tutto sommato bisogno di una >mutatio animi¢; la
quale, a sua volta, esige un’altra espressione lirica. E proprio questo il fondamentale problema
poetologico della Vita Nova, che a sua disposizione aveva soltanto il linguaggio trobadorico
dell’amore-amaro. L’audace impresa poetica consisteva quindi nell’esprimere, nel precedente
stile convenzionale della lirica cortese, qualcosa che, a rigor di termini, ne richiedeva il
superamento. E per quanto riguarda il caso concreto della Vita Nova, questo significava che
anche la lirica giovanile che Dante aveva composto nel segno del »dolce stil< e poi raccolta nel
libello, doveva essere sacrificata a questa superiore esigenza. Che cosa se ne poteva salvare?
Che cosa avrebbe potuto essere trasferito nel nuovo orizzonte poetico?

L’operazione da compiere consisteva nell’inserire le poesie in un contesto di
significati tale che, pur rimanendo immutate, esprimessero qualcosa di piu! Anche qui, Dante
adotto dapprima un procedimento tradizionale. Ma se ne servi in un modo che superava di
gran lunga tutte le possibilita sfruttate in precedenza. La sua trovata di base: circondare le
poesie scelte, la sua >materiac, di una cornice prosastica.'> Da pezzi singoli nasce un >libelloc

(4). Cosi le poesie vengono sottoposte a una sottile, e duplice, ‘réécriture’.

12



La prima trasformazione influisce sul rapporto delle poesie tra di loro (piano
sintagmatico). Con l’aiuto della prosa, Dante introduce nella lirica cortese una grande
innovazione strutturale: con i singoli episodi del rituale d’amore, egli intesse un >romanzo<
amoroso.'® Lartificio di Dante ¢ originale e ovvio insieme. A partire dalla lirica trobadorica,
il comportamento cortese si era andato, di generazione in generazione, affinando e chiarendo
dal punto di vista linguistico. Ogni gesto cortese era gia codificato; i sintomi amorosi descritti
e classificati. I comportamenti dell’amante nei confronti della sua dama (e viceversa)
appartenevano ormai a un repertorio fisso, consolidato anche stilisticamente'’; e il cantore-
amante era costretto a muoversi all’interno di questo spazio. In particolare Guinizelli e
Cavalcanti avevano addirittura »sistematizzato< 1 movimenti interiori ed esteriori,
costruendovi sopra una teoria dell’amore, un’amorologia. Dante fa un ulteriore, decisivo
passo in avanti. All’lo della sua Vita Nova, egli fa percorrere tutte le tappe rappresentative
che un amante puo incontrare sulla »via d’Amor<. Allo stesso tempo introduce un’innovazione
decisiva, che gli preme particolarmente: la morte dell’amata, con tutte le conseguenze che ne
derivano per I’amante. In tal modo, il susseguirsi delle »Rime« si distingue nettamente da una
mera raccolta, ma anche da un ciclo alla maniera del Canzoniere petrarchesco. Anche li la
successione non ha nulla di casuale: ¢ impostata come un simbolico diario amoroso e
concorre al prodursi di una rigida sequenza. Tuttavia, ogni poesia mantiene una sua scioltezza
fluttuante in un tutto finemente intessuto, e ciascuna parla in primo luogo per se stessa. Al
confronto, le poesie della Vita Nova appaiono fortemente legate al piano d’insieme di cui
fanno parte. La prosa che le circonda e le incastona, revoca la loro autonomia: la posizione
che occupano all’interno della »vita< ha la stessa importanza dell’attimo che immortalano. In
una parola: vengono fagocitate dal loro contesto. Lo sguardo rivolto alla donna (5), lo sguardo
con cui essa risponde (15), di solito alti gesti dell’amor cortese, si risolvono in un movimento.
Ci0 che annunciano: il saluto (ivi), una concessione di grazia, il “gabbo” (73), il disprezzo, il
dipartirsi di lei dalla vita del protagonista (167), sono momenti di una vicenda. Il loro primo
significato non viene dismesso, bensi trasposto in un ordine superiore. Il fascino di questo
procedimento risiede nel fatto che le poesie della Vita Nova non estinguono per questo né la
loro provenienza dal cerimoniale trobadorico, né la loro “responsione” (26) ad altre poesie di
altri cantori cortesi. I riferimenti alla comunita poetica e intellettuale dei >fedeli d’Amore<'®
rimangono trasparenti; e offrono tra I’altro una non trascurabile cornice per I’interpretazione
delle singole poesie."” D’altra parte, il loro assoggettamento a una >storia d’amore< moltiplica
considerevolmente I’allusivita dei testi. Il corredo di significati di cui ¢ dotata la singola

poesia, si arricchisce nel contatto con connessi nuovi e fino a quel momento non contemplati.

13



Dante non ha tralasciato di fornire a quest’ordine superiore del testo una forma
propria. Alla vicenda contenuta nelle poesie egli presta le sembianze di una - finta -
autobiografia®’: una scelta formale del tutto logica. In ogni tempo, infatti, la lirica era
incentrata sull’lo. I teorici non hanno mai seriamente messo in discussione questa sua
particolarita, e alle soglie dell’epoca moderna I’estetica di Hegel, cosi come Victor Hugo nel
suo Préface de Cromwell, le hanno espressamente accordato questo privilegio. Secondo la
definizione hegeliana, il discorso lirico ha per oggetto proprio il locutore stesso. La lirica
cortese a modo suo lo aveva gia dimostrato: il suo Io riuniva in sé il ruolo di colui che prova
un’emozione e quello di colui che la esprime in poesia. L’unita dell’amare e del poetare era
fondamentale, e in ci0 la Vita Nova non fa eccezione. Il continuo colloquio dell’To con il suo
consigliere poetico Amore, nonché con i propri versi, parlano da sé (Ballata, i’vo che tu
ritrovi Amore; 59 segg.).

La questione del modello formale a cui Dante si sarebbe orientato, ¢ stata esaminata
con grande competenza storica. Tenendo presenti i due principi formali che si intersecano
nella Vita Nova, prosimetro e autobiografia dell’interiorita, furono addotte, insieme o
separatamente, quasi tutte le parentele formali degne di nota a cui Dante avrebbe potuto
appoggiarsi. Le edizioni e gli studi piu recenti sulla Vita Nova le hanno ripercorse e discusse
con mutevoli predilezioni, senza tuttavia accordarsi su un denominatore comune.”’ Una
letteratura che deriva la propria originalita non dalla diversita rispetto ad altri testi, bensi dalla
corrispondenza con essi e dal potenziamento della loro »significatio«, doveva considerare
altamente raffinata una simile ricchezza di riferimenti. In tal senso colpiscono le coincidenze
fra la Vita Nova e 1’apprezzatissimo libro consolatorio di Boezio (De consolatione
philosophiae)™: anche qui abbiamo il prosimetro, la confessione in prima persona, I’allegoria.
Ma il rapporto fra verso e prosa ¢ un altro. E Dante fa esplicitamente riferimento a Boezio
soltanto nel Convivio. Le Confessiones di Agostino sono state addotte come I’esempio di
autobiografia spirituale allora certamente pitt famoso; in esse manca naturalmente il confronto
con un lo tradotto precedentemente in poesia. Si ¢ anche cercato di spiegare il libro di Dante
secondo una >teologia poetica<™’: visto che funziona secondo lo schema di >exemplumc« e
ysententia< (I), il testo si baserebbe sulla struttura dei Vangeli (e della prassi medievale
dell’annuncio).”* Ma in Dante gli »exempla< formano una successione, e la loro sapienza
scaturisce da un processo di comprensione. L’agiografia francescana, invece, possiede
effettivamente uno scenario che ¢ vicino all’esperienza spirituale dell’lo. Anche la via
d’Amor dell’lo dantesco sfocia in un martirio amoroso (§ 14), che ¢ stato considerato come

un »itinerarium mentis in Deo<.”> Ma 1’To & almeno altrettanto poeta che amante: percid in

14



questo modo si trascurerebbe »il romanzo d’artista<. Il confronto con il romanzo di formazione
o »>Bildungsroman« va invece preso in senso pitt metaforico.”® L’aspetto spirituale e quello
poetico vengono comunque visti come un’unita; 1’lo della Vita Nova, tuttavia, non va inteso
modernamente come individuo in senso settecentesco: la sua storia non ¢ un processo di
formazione, bensi un percorso fatto di stazioni successive.

Piu diretta appare invece la linea che conduce dalle >vite« trobadoriche alla Vita
Nova.”” Solo queste prevedono gia la combinazione di lirica d’amore e relativo testo in prosa.
E solo loro hanno sempre presente che 1’amante ¢ anche un poeta. E interessante notare come
il contenuto delle »vidas« sia solo di poco pit ampio e diverso, rispetto a quello delle rispettive
poesie. Di solito, anzi, la biografia in prosa narrativizza semplicemente le poesie, non il
contrario. Gia esse, quindi, puntano piuttosto sulla concisione della finzione amorosa, e la
prosa della biografia ¢ messa al servizio dell’espressione lirica. Le brevi rappresentazioni
delle vite dei trovatori colmavano, soprattutto nell’Italia settentrionale, quella lacuna culturale
con cui 1 recitatori dovevano confrontarsi, trovandosi in un ambiente estraneo dal punto di
vista storico e sociale. Anche in questo senso, le vidas favorirono la trasformazione di dati
lirici in un lo biografico. Al vero centro dell’attenzione stavano, come anche per Dante, le
canzoni. Cio che importava era il peso della loro finzione, anche a costo di una
finzionalizzazione >romantica< del loro autore.

Oltre a cio, la Vita Nova non lascia alcun dubbio su chi sia la persona centrale della
vicenda. Nel sistema del libro, I’lo & - e rimane - il centro della percezione.”® Visto in
prospettiva, Beatrice gli ¢ subordinata, in quanto incarnazione di cio che piu profondamente
lo commuove, espressione visibile (“alli miei occhi apparve prima...”; 5) della sua
disposizione spirituale.”” Alla fine fara partecipe di una straordinaria esperienza di Dio,
suscitando le piu alate emozioni. Ma rimane il fatto che, perfino negli attimi piu sublimi del
suo rapimento amoroso, 1’Io non arriva mai a sperimentare il divino che sotto le spoglie della
Beatrice. Nel momento finale in cui avverte una “intelligenza nova”, egli pud concepire ed
esprimere ci0 che trascende “la spera che piu larga gira”, solo ricorrendo ancora una volta agli
attributi che la descrivono. La sua inconcepibile “mirabile visione” lo fa tacere fino a quando
non sara in grado di “pitt degnamente tractare di lei”, ovvero di “questa benedecta” (231)! E
lui dunque a darle espressione. Il suo amore e il suo poetare sono come uno specchio: ¢ solo
qui che le »mirabili< implicazioni dell’essenza - divina - della Beatrice si riflettono e alla fine
la realizzano. Ma senza la sua testimonianza poetica, noi non conosceremmo la donna - e I’Io

. 30
resterebbe ignoto a se stesso.

15



La discussione sul modello di Dante dovrebbe quindi occuparsi esaurientemente della
propensione originaria della lirica cortese e della sua tradizionale trasmissione (,vidas’),
prima di mettere in campo altri prestiti. Guardata in maniera imparziale, la Vita Nova ha il suo
fondamento generico innanzitutto e soprattutto nella poesia dell’amor cortese. Solo partendo
da questo presupposto le citazioni, allusioni e >responsioni< ad altri modelli di
contestualizzazione acquistano un loro valore significativo. Nel suo complesso, la Vita Nova
funziona come molte delle singole poesie. Per poter riconoscere i luoghi in cui la sua identita
di facciata si carica di senso, bisogna innanzitutto aver ben chiaro il suo sistema evidente,
sletterale’™.

Il contributo piu importante alla trasparenza e quindi alla comprensione ¢ fornito
dall’organizzazione locutoria del libro.”' Come previsto dalla tradizione cortese, I’Io si trova
in posizione centrale: egli si ¢ fatto regista della propria storia¢, e agisce su tre livelli. Il piu
antico ¢ quello dell’amante, che vive la storia d’amore prima di comunicarla, fornendo alla
ymemoria< il materiale del suo poetare. In tal senso, la vicenda dell’amante ¢ narrata nelle
forme verbali del passato. Cio che era stato registrato nel libro della memoria, ¢ stato poi
trascritto, passo per passo, nella poesia. Dato che I’lo faceva riferimento anche alla propria
attivita di poeta, I’lo amante e reminiscente si trova affiancato da un lo poetante e
»poetizzato<: il protagonista di allora stava al poeta di allora come il passato sta al presente.’”
Per questo le poesie rivendicano per sé la forma verbale del presente. Ma nel momento in cui
I’To decideva di inserire >rime« scelte nel libro della Vita Nova, 1’lo-poeta si spostava a sua
volta in una prospettiva di passato: I’Io del libello che parla adesso e in maniera conclusiva,
aveva preso il suo posto. Senza che qualcosa fosse necessariamente cambiato, il presente delle
poesie era divenuto un presente storico. Ora quest’ultima istanza dell’lo ha occupato il

33 4 (oo con e g )
72 ¢ 1’»in verita vi dico< di un uomo maturato

presente della scrittura. Il ricorrente “dico
attraverso la ,passione’ amorosa. E la formula di chi ha percorso fino in fondo la via d’amore,
e ora ne fissa gli insegnamenti (“sententia”) in un )libello< della sapienza amorosa. Percio lo
chiameremo provvisoriamente lo scrivente.

Questa gerarchizzazione tanto precisa delle diverse voci va ben oltre 1’ideale di ordine
e compostezza che pure vigeva all’epoca - soprattutto nella lirica. Si pud dunque supporre che
Dante seguisse una ben calcolata strategia. Egli costruisce il suo libro secondo un ordine
discorsivo che ne prepara immediatamente la comprensione: se nei suoi versi I’lo poetante

verbalizzava un’esperienza amorosa ad essi precedente, nella Vita Nova, che a sua volta fa di

questi versi la propria materia, egli organizza ora un fondamentale raddoppiamento del

16



parlare: un parlare (“dire”; 232) sul parlare (“dire per rima”; 22) dell’amore. Citiamo solo un

significativo esempio fra i molti:

“E in questo stato dimorando [si dice nell’antefatto della poesia redatto a posteriori; 67] mi
giunse volontade di scrivere parole rimate; e dissine allora questo sonetto, lo quale comincia:
“Tutti li miei penser. E subito dopo: “Questo sonetto in quattro parti si pud dividere. Nella
prima dico e soppongo che [...]”(69).

Nel momento in cui I’lo inizia a riferire la propria storia d’amore, la vicenda - cosi vuole la
finzione - era dunque gia conclusa. L’lo della prosa, che scrive in retrospettiva, sa fin
dall’inizio come andra a finire. Del resto, gia nel terzo paragrafo egli si riferisce a tale ordine
retroattivo, anticipando un’”ora” (27) che vede la Beatrice gia defunta. Un altro passaggio
menziona addirittura la ripercussione che la Vita Nova avra sulla comprensione delle poesie
antecedenti: “Lo verace iuditio del detto sogno no fu veduto allora per alcuno, ma ora ¢
manifestassimo” (27). Il libro ¢ quindi organizzato a partire dalla sua meta finale, il che gli
conferisce, per cosi dire, una logica analitica. L’lo pud trovarsi all’altezza della vicenda
attuale e allo stesso tempo precorrerla. Ne risulta che cio che vien prima puo esser guardato
con il senno di poi; malgrado gli errori e le peripezie che I’lo sperimenta, tutto riposa nella -
inizialmente oscura - certezza di un traguardo. E questa certezza si ¢ comunicata anche alla
rappresentazione degli avvenimenti. L’Io puo tranquillamente affidare le proprie vicende
amorose a una successione di ordine temporale, che va dall’infanzia (a 9 anni s’innamora
della Beatrice; 5) fino alla stesura del suo resoconto poetico (“secondo I’ordine del tempo
passato”; 214 seg.). Ma questa >crono-logia< non procede attraverso una semplice sequela di
»E poi...e poi«. Il susseguirsi degli eventi pud invece tacitamente apparire, fin dal principio,
come quel coerente sviluppo che soltanto il finale rivelera. La Vifa Nova ¢ stata quindi scritta
a partire dalla fine della sua storia. E cosi va anche letta: come una lungimirante retrospezione
prospettica. La prosa posteriore pud in un certo senso rivolgersi alla poesia anteriore in
maniera nuova. Le poesie, cio¢ la materia del libro, diventano cosi oggetto di un secondo
discorso.

Ma a che scopo? Fondamentalmente, il testo organizza una seconda rielaborazione,
grazie alla quale le poesie vengono esaminate da un punto di vista superiore. Esse sono
dunque inserite in uno schema che da un lato ne considera il significato originario, e dall’altro
quello metaforico (piano paradigmatico). Ma in tal modo non viene immediatamente inficiato
il precedente contributo alla comprensione del libro? Di nuovo ’iniziativa parte dalla prosa, la
cui prestazione consiste innanzitutto nel restituire a ciascuna delle 31 poesie la storia - fittiva -

della sua origine. Ogni volta, I’introduzione precede la testimonianza lirica; la poesia appare

17



dunque - nuovamente - come un riepilogo (cfr. “sententia”, I) di una vicenda amorosa
precedente. La prosa trasforma una premessa in una messa in scena, una tecnica che ha una
sua importante giustificazione nella categoria retorica dell’>amplificatio<. Ma ancor piu che a
questa, Dante si appoggia alla >razo< dei trovatori provenzali,”* che soprattutto nei manoscritti
piu recenti, avevano aggiunto alle singole canzoni sempre piu spesso dei commenti
chiarificatori: prosa e poesia formavano gia un’accoppiata fissa di introduzione e recitazione.
Dante stesso designa il proprio procedimento con il termine tecnico di “ragione” (199, 4; 76,
13). Ma cio che egli fa di questo schema tradizionale, esula dallo spazio consueto. Con
I’estensione sistematica della >razo< a tutte le poesie scelte, le ripercussioni sul testo e sul
senso sono notevoli. In origine, chiunque volesse partecipare al rituale dell’amor cortese,
doveva essere un iniziato, edotto delle sue convenzioni cortesi ed estetiche. La sua cultura era
un presupposto ovvio: scarso era quindi il bisogno di verbalizzarla. Al contrario, la prosa della
Vita Nova la inserisce nella propria esposizione, e in tal modo si rende molto piu indipendente
da conoscenze presunte, da un tacito intendimento dei lettori. Il suo testo diventa piu
autonomo e maggiormente intelligibile da se medesimo: si crea in via di principio un suo
proprio contesto immanente. Rende cosi piu completa la propria finzione, e al contempo ne
sposta I’interesse: adesso si esige non tanto un edotto nell’amor cortese quanto piuttosto un
perito della scrittura.

Uno sguardo alla prosa del primo paragrafo e alla prima poesia 4 ciascun’ alma
presa> pud dimostrarlo. Le “parole per rima” evocano un’apparizione notturna di Amore, che
tiene in mano un cuore ardente e costringe una madonna, che riposa fra le sue braccia, a
mangiarlo. L’antefatto ¢ lungo almeno cinque volte tanto, e da un’identita alle persone del
misterioso avvenimento, riferendolo al rapporto fra I’lo e la Beatrice. La poesia diventa
dunque una valutazione di cio che ¢ accaduto nella scena del saluto, la culminante esperienza
sentimentale dell’To. Il motivo medievale del >cuore mangiato<’® si inserisce in tal modo in un
secondo contesto, superando di gran lunga cio che la poesia avrebbe potuto significare
nell’originario contesto di >responsione« ai >fedeli.’’ Con altrettanta energia, la prosa
potenzia la simbologia dei colori (“fuoco”;“sanguigno ”); la simbologia del numero >nove«
(che verra spiegata piu tardi in un apposito capitolo), e la prospettiva generale della poesia:
alla fine dei versi (v. 14) la visione onirica semplicemente se ne va (“gire”). Nella prosa,
invece, questo movimento ha una direzione carica di significato: “gisse verso lo cielo” (21).
Infine, i versi parlano - esaurientemente motivati - in volgare. L’ Amore della prosa invece si
serve del latino, trasferendo cosi la lirica cortese nell’orizzonte dotto di filosofia, teologia e

scienza.

18



L’esempio mostra gia come la >ragione< non si limiti a esplicare cid che i versi hanno
poeticamente condensato: nella maggior parte dei casi, il suo sapere ¢ maggiore di quello
delle poesie. E dice molte cose che non hanno un aggancio immediato nella lirica. Ben tre dei
31 paragrafi non contemplano alcuna poesia.”® L’aumento quantitativo della prosa, in
particolare dopo ’apice della canzone Donne ch’avete intellecto d’amore (93 seg.), fa capire
a modo suo come sia proprio la prosa a indirizzare il senso. Le ‘Rime’ costituiscono certo il
suo corpus di base, ma di fatto I’elemento ordinatore e quindi sovraordinato ¢ la prosa, non la
poesia.”

Un caso palese puo servire a dimostrarlo. Nel sonetto Color d’amore (202 segg.) I’lo
lirico canta la “pietd” che una donna gentile gli concede a causa dei suoi sguardi, che
muovono a compassione (“gli occhi distructi”’, v.9). La sua partecipazione addolcisce le
lacrime, la sua simpatia lo consola. La poesia appartiene quindi al repertorio dei gesti di pieta,
che secondo I’insegnamento di Cavalcanti e del Dolcestil, considera I’amore come una forza
distruttiva, che causa all’amante soprattutto sofferenza. Ma la sua richiesta di compassione
altrui, scaturisce in fondo da una pieta per se stesso. Il suo sentire si incentra sul proprio Io
ferito.

Riferito al contesto narrativo, questo significato di base muta di colpo. La prosa infatti
smaschera i versi dell’amore-pietda in Color d’amore come una ricaduta in uno stadio
amoroso, che I’lo aveva gia da tempo riconosciuto come smarrimento, e faticosamente
superato: “questa via era molto inimica verso me, cio¢ di chiamare e di mettermi nelle braccia
della Pieta” (66). L’episodio con la »donna gentile< accade quando la Beatrice aveva gia
concluso la sua esistenza terrena. Il lutto incessante offuscava a tal punto gli sguardi dell’Io
(Canzone Li occhi dolenti, 176 segg.) da renderlo, fino a quel momento, incapace di
apprezzare la nuova natura della Beatrice »>in morte«. La vista della ‘donna gentile’ suscita
quindi - ancora una volta - una riflessione retrospettiva sullo stadio errato dell’amore
egoistico. La prosa dunque sa piu della lirica e da alla poesia una valenza che in origine le era
estranea.® Se ci fosse bisogno di un’ulteriore prova, si potrebbe tentare un esperimento che la
Vita Nova stessa sembra suggerire al lettore: leggere le poesie una dopo 1’altra, omettendo le
parti in prosa. Il risultato sarebbe un mero florilegio.*' Solo i loro rapporti numerici e la loro
distribuzione compositiva lascerebbero intuire ancora qualcosa della loro segreta ricchezza.*
E altrettanto valida ¢ la controprova: la vicenda in prosa, pur essendo derivata dal mondo
delle poesie, sussisterebbe nel suo complesso anche in mancanza di esse. -

A questo punto possiamo concludere interrogandoci sulla funzione di questo ordine

discorsivo. La poesia, in quanto »oggetto« della prosa, da luogo a un >parlare su due piani<. In

19



questo modo, 1’Io retrospettivo della Vita Nova puo rivisitare 1’lo protagonista delle poesie. Il
»dopo« estrae un senso piu profondo dal »primac: la poesia sta alla prosa come il proscenio al
fondale. Lo scarto temporale fra le due istanze diventa qualitativo. Colui che scrive si trova
alla fine di un cammino affettivo che era iniziato con ’amore per Beatrice: egli si serve
dunque delle poesie nate lungo la sua via d’Amor, per >revisionarle« alla luce delle esperienze
passate. La prosa funge percio da commentario alla poesia; I’lo scrivente della Vita Nova ¢ in
fondo un Io che commenta se stesso.

L’artificio usato da Dante non scaturisce solo dagli stretti contatti con la >razo«
provenzale. Anche la retorica conosce, praticamente a tutti i livelli del discorso, una categoria
dell’elaborazione chiamata >interpretatio.® Ad essa si riferisce Dante quando, in un
importante passo poetologico, il paragrafo 16, esige che colui che parla in rima sappia in
qualsiasi momento “aprire per prosa” (152) i propri versi.* Grazie al sapere della prosa, 1’To
retrospettivo ¢ in grado di scoprire un significato piu profondo in cido che aveva detto in
precedenza. Questo procedimento di auto-esegesi permette allo scrivente (e al lettore) di
potenziare la quantita di significati della lirica. Alla luce del secondo contesto (ossia
I’esperienza della Vita Nova), puod rimettere in un certo senso in discussione il significato che
le sue parole avevano nel loro contesto d’origine, ovvero all’interno della comunita poetica e
intellettuale dei >fedeli d’Amore<. Ma si rischierebbe di sottovalutare la portata di questo
procedimento, considerandolo solo sotto il profilo tecnico, nella sua vicinanza alla retorica, e
storico, nelle sue origini dal trobar provenzale. L’artificio dantesco presenta anche un terzo
aspetto, per cosi dire »semiotico<: il contatto con la contemporanea dottrina del molteplice
senso della scrittura!®> Da molto tempo, ¢ con buone ragioni, la Vita Nova viene esaminata
come testo allegorico. Cid ha consentito di rilevare un fascio di utili proposizioni.** Basti
pensare alla distinzione secondo cui I’allegoria ¢, da un lato, un mezzo stilistico (retorico) per
chiarire e illustrare dei pensieri astratti mediante un rapporto di paragone; dall’altro,
I’enunciato di un intero testo puo essere coerentemente codificato allegoricamente. In questo
caso 1’allegoria avrebbe il rango di un procedimento poetico. Un’altra questione ¢ se sia
possibile trasferire I’allegoria su dei contenuti profani (poetici). Il molteplice senso della
scrittura, sviluppato per I’interpretazione dei testi sacri, pud essere applicato anche a un testo
che, sebbene artistico, ¢ pur sempre inventato? Che ne sarebbe allora del senso cristologico ed
escatologico? A quale verita potrebbero mai pervenire le ymenzogne dei poeti<?

Per quanto riguarda la Vita Nova, per il momento ribadiamo: il suo particolare modo
di parlare su due livelli fa si che le poesie si impieghino allo stesso tempo per se stesse e per

qualcos’altro. La loro struttura non somiglia in cio alla »dissimilis similitudo< di Ugo da San

20



Vittore?*” Le poesie della Vita Nova possiedono, e mantengono, un sottile significato
nell’ambito del loro primo pubblico, anche mentre vengono rivalutate dal loro commentatore.
E proprio questo duplice ordine dei loro enunciati ricorda quella »duplex sententia< che la
retorica attribuisce all’allegoria. Ma “sententia” (I) vogliono essere anche le parole registrate
nella Vita Nova! Non lontana ¢ anche la definizione dell’allegoria di Tommaso d’Aquino.
Egli la descrive quale “modus loquendi, quo aliud dicitur et aliud intellegitur”.** E notevole
come anche Tommaso metta in relazione un significato traslato con il ymodus loquendi<*’. La
Vita Nova non vuol forse organizzare un senso piu profondo a partire da qui, dal modo di
parlare?

I1 libro stesso da chiaramente ad intendere di avere un simile scopo. L’Io retrospettivo
sembra acquistare, nel corso della Vita Nova, una crescente consapevolezza di come dietro al
suo amore e al suo poetare amoroso si celi un senso nascosto. Il primo segnale, addirittura
profetico, lo fornisce I’inizio del paragrafo 2. A proposito della visione onirica si diceva: /o
verace iuditio del detto sogno non fue veduto allora per alcuno (27). Dunque la prima
testimonianza poetica del libro stabilisce gia la tensione fra un significato presente ed uno
annunciato’’, una tensione che attraversera tutto il testo. Poco dopo vi & un esplicito invito a
cercare questo senso nascosto. Il vero interesse della seconda poesia (O voi che per la via),
ossia la sua segreta corrispondenza con la Beatrice, “appare a chi lo 'ntende” (34). Nel corso
della Vita Nova ritorna, in piu di dieci variazioni, questo appello alla comprensione e
all’approfondimento dell’asserto esteriore. E alla fine, tutto ha trovato adempimento nella
certezza di un >senso sottilec (229, v. 10).”" Il progetto piu alto che I’Io ha saputo scoprire
nella propria storia d’amore (cortese) dipende nondimeno direttamente dalla comprensione
delle testimonianze poetiche. Un »senso sottile« ¢ la velata conclusione che si trae nell’ultima
poesia (Oltre la spera), pud essere racchiuso solo in una >intelligenza novac« (v. 3).

A questo punto, la chiave per risolvere la questione del senso sembra risiedere nella
raffinata messa in scena del libro come una poesia sulla propria poesia. Il suo parlare su due
piani crea il presupposto poetologico per un plurilinguismo, che a sua volta fa possibile una
trascrizione della lirica in un connesso piu alto rivelato solo dalla prosa. Cosi il »senso sottilex
si rivela come smantellamento secondario di significati preesistenti.

Nonostante le evidenti coincidenze con una poetica allegorica, sotto questo profilo il
caso della Vita Nova non ¢ perd ancora risolto del tutto. La causa di cio risiede nell’ordine
discorsivo stesso: posto che esso miri a una lettura in chiave allegorica, I’autore delle canzoni,
tutto preso dall’elaborazione affettiva e poetica della Beatrice, non ¢ ancora in grado di

effettuarla. Il significato piu alto delle sue parole pud essere dedotto al massimo alla fine e

21



dalla fine del suo curriculum stilnovistico. Per arrivare a una tale comprensione, 1’lo delle
poesie doveva prima trasformarsi nell’lo che ne commentava la genesi. Solo attraverso il
secondo sguardo della prosa, la lirica avrebbe acquisito un significato piu alto. Cio ¢
confermato anche dal fatto che il ,libello’ rinuncia largamente a esibire fin dal principio una
cognizione piu profonda (ad essa allude il termine di “ragione” in 155), come spetterebbe in
effetti alla prosa (“la ragione la quale poscia sia possibile d’aprire per prosa”; 152), e come
accadra invece solo nel Convivio. Ci0 fa supporre una precisa intenzione da parte dell’autore.
Egli si ¢ forse astenuto dal dare un’esplicazione allegorica della propria lirica, perché tale
spiegazione poteva essere solo un risultato del processo di scrittura stesso? La Vita Nova
riprodurrebbe in tal caso proprio il lento svilupparsi di una dimensione allegorica: in un certo

. . 52 . . \
senso, la storia della sua scoperta per una poesia profana.” Il Convivio ne dara prova.

III. Movente € movimento

1. A quali significati piu alti la Vita Nova possa pero effettivamente condurre con le proprie
modalita comunicative, lo determina in misura decisiva la >fabula< con cui essa da corpo a un
contenuto astratto. Nel Convivio proprio Dante ha affrontato la questione dal punto di vista
teorico:

Con ci0 sia cosa che ne le scritture [la litterale sentenza] sia sempre lo di fuori,
impossibile & venire a 1altre, massimamente a ’allegorica, sanza prima venire a la litterale.'

Se il suo libro d’amore contiene dunque un >senso sottile<, esso si rende accessibile solo
attraverso un’appropriata >esternazione< (“lo di fuori”). Ma la Vita Nova possiede, piu di ogni
altro canzoniere antecedente o coevo, una simile unita materiale! E la »storia d’amore« tra I’To
e Beatrice.” Il loro rapporto costituisce il “subietto” (Conv., 11, II, 10); dunque & proprio qui
che un significato piu alto si >letteralizza<. A tale vicenda dobbiamo percio, su consiglio di
Dante, rivolgere la nostra attenzione.

L’organizzazione della storia d’amore esteriore e dei suoi episodi si mantiene
senz’altro nell’orizzonte del sistema erotico che, dai trovatori, va fino al Petrarca, al
Petrarchismo e alla letteratura arcadica. Ora Dante inserisce in questo spazio, solitamente
povero di eventi, la sua movimentata »tramag, cui spetta il compito essenziale di avviare un
ysenso sottile«. L’asse della storia ¢ costituito da un rapporto uomo-donna: la relazione dell’lo
protagonista con la >gentilissima<. Ma per trasformare la condizione amorosa in azione, ¢
necessario un principio motore. Dante si rifa percio alla classica ripartizione dei ruoli della

poesia trobadorica, in cui 'uomo ¢ il corteggiatore, alle prese con la donna altera e ritrosa. 1l

22



desiderio di lui ¢ mantenuto per cosi dire in una situazione di stallo. E per ottenere anche un
minimo cenno di grazia, egli deve sottomettersi alle condizioni della dama, a loro volta
riassunte nel concetto di »cortesia<. In perfetto accordo con questa convenzione cortese, 1’lo
della Vita Nova, al primo incontro pubblico con la Beatrice, ne sottolinea “I’ineffabile
cortesia” (16; 54, 2)!

Al principio del rapporto sta il - violento - innamoramento secondo la scienza degli
spiriti ed umori. Il suo significato viene inoltre subito approfondito scientificamente, secondo
le disposizioni dell’>anima triplex< (8 segg.). Ma il codice cortese esige che 1’amante
nasconda al pubblico (“celare”, 28) la sua dama del cuore.” Egli puo quindi parlare di lei solo
velatamente, attraverso la figura della »donna schermo« (30), riparandosi dietro un amore
fittizio. Ma Dante fa in modo che questa sottomissione dell’lo a una convenzione dell’amor
cortese si riveli una prima mancanza, una perdita della sua vera signora. Poiché ormai pud
avvicinarsi a lei solo indirettamente, il suo servizio d’amore acquista un carattere improprio.
Come dimostra la Vita Nova, paradossalmente 1’Io amante pud mostrare il proprio ardore per
la Beatrice solo attraverso il fervente servizio della sua >donna-schermo< (30). Di
conseguenza contravviene al sommo concetto del rituale amoroso, la “cortesia”. Beatrice, che
ne ¢ la massima incarnazione, reagisce subito: “quella gentilissima (...) mi nego lo suo
dolcissimo salutare” (50 seg.). E con il saluto, gli sottrae anche ogni precedente promessa di
felicita (10). Tuttavia egli resta saldamente fedele al vincolo amoroso. Per rettificare il suo
errore, rinuncia allo »schermo de la veritade« e impiega adesso le sue poesie, in particolare la
Ballata, i’vo’ che tu ritrovi Amore (59 segg.), come mediatrici presso la signora. L’Io lirico
applica cosi un altro topos dell’amor cortese, basato sul gesto di colui che implora
compassione (“pieta”’). Ma quando inaspettatamente si ritrova al cospetto della donna (71), ha
luogo la catastrofe melancolica: egli contrae la malattia d’amore, con tutti i relativi sintomi
fisiologici. Invece della pieta sperata, la sua alterazione suscita lo scherno delle dame, in una
scena di “gabbo” (72 seg.) egualmente prevista dal rituale.* Cosi allineati, gli episodi del
saluto negato, della pieta, del gabbo si compongono tuttavia in una sequenza fatale, che
culmina nella dolorosa risoluzione: “credendomi tacere e non dire piu, perd che mi parea di
me assai avere manifestato, avegna che sempre poi tacesse di dire a.llei” (85 segg.). L’lo ha
compreso che non si puod raggiungere la Beatrice attraverso il consueto servizio d’amore.
Ciascuna delle misure previste dalla tradizione ¢ solo servita ad allontanarla da lui. L’amante
prende allora una decisione estrema e, a partire dal paragrafo X, interrompe la giostra
trobadorica tra uomo corteggiante e donna evasiva. Nel suo caso, il cerimoniale di galanteria

cortese ha toccato 1 suoi limiti.

23



Tuttavia, a confermare 1’eccezionalita della Vita Nova, la vicenda d’amore non ¢
affatto conclusa. Con grande sensibilita compositiva, Dante aveva iniziato, ancor prima di
terminare il primo, convenzionale servizio, a metterne in scena un altro, del tutto insolito.
Portera il distacco della dama oltre ’ambito di un tradizionale curriculum amoroso, per
arrivare ad un inaudito punto definitivo: il graduale congedo della signora dalla vita terrena.
L’autore osa realizzare un motivo ben noto alla lirica cortese, ma mai seriamente auspicato: la
morte - ¢ addirittura quella della donna amata.” In fondo, gia il secondo paragrafo da il via a
questo nuovo ciclo: la »donna schermoc« lascia la citta e se ne va in un paese lontano, dal quale
difficilmente ritornera (33). Il paragrafo 3 insiste sul tema: una “donna giovane e di gentile
aspecto molto” ¢ chiamata dal Signore degli angeli alla gloria eterna (38). Che la sua
immagine funga da prefigurazione, I’lo lo suggerisce mediante la ripetuta osservazione di
averla gia “veduta fare compagnia a quella gentilissima” (ivi). Quindi gid prima che I’amata
stessa sparisca al suo sguardo terreno, era stato - tacitamente - avviato un modo di vedere che
ben si concilia con questa situazione. Allora il venir meno della sua presenza sensibile non
sarebbe necessariamente la fine irrimediabile dell’amore in assoluto, ma piuttosto lo spunto
per un suo cambiamento qualitativo.

Ma gia il passo seguente anticipa drasticamente il prezzo che tale cambiamento
avrebbe »>in realtac: il passaggio attraverso la morte. E quanto accade poco dopo (115 seg.)
con la morte del padre di Beatrice. Nell’immagine della signora in lacrime si esprime, dal
punto di vista dell’lo, I’'unico mutamento che si verifica in lei: la >donna della cortesia< viene
elevata a “donna di pietade” (117) e a “donna d’umilta” (159, v.6). Qualsiasi motivo erotico
tra uomo e donna - anche il piu discreto - ¢ quindi eliminato: la relazione assume una qualita
tutta nuova. Il dolore della Beatrice (‘“‘amarissimamente piena di dolore”, 117) ha Ieffetto di
una catartica elevazione: nella misura in cui si manifesta in lei I’amore-carita, la donna
diviene inaccessibile per 1’amore erotico. Poiché questo mutamento interiore si rivela
irreversibile, gia la morte del padre suggella in fondo la definitiva rinuncia al sistema erotico
cortese. Per questo il pensiero della Beatrice si esprime per I’lo lirico sempre piu spesso in un
simbolico sguardo “verso lo cielo” (127).

Subito dopo, il motivo della morte acquista ulteriormente peso e raggiunge infine la
signora stessa. Dalla legge naturale che si ¢ adempita sul padre, I’Io lirico deduce per la figlia:
“Di necessitade convene che la gentilissima Beatrice alcuna volta si muoia” (724).
All’interno della sua concezione amorosa (cortese), il pensiero di una tale perdita provoca una
fantasmagoria apocalittica. Ma 1’angoscia ¢ lenita da una prospettiva che la canzone Donne

ch’avete intellecto d’amore aveva fatto intravedere dapprima solo come parabola poetica. La

24



paurosa visione della sua morte viene infatti contrastata dall’immagine celeste di una
“moltitudine d’angeli li quali tornassero in suso” (127). La lode della grazia di Beatrice - che
in fin dei conti si trova ancora fra i viventi - costituisce tuttavia solo un momento ritardante,
prima della sua chiamata all’eterna gloria (167). Cosi il secondo ciclo della Vita Nova ha
realizzato, con rigorosa coerenza, gli auspici del primo: in quanto “Beatrice beata” (ivi), la
donna si eleva - non piu solo nella visuale soggettiva dell’lo amante, ma oggettivamente, per
“tutta la cittade” (172) - al di sopra di ogni misura terrena.

Anche dopo la morte, la signora rimane comunque il movente della vicenda. L’lo
lirico - inizialmente - afferra I’inafferrabile secondo i concetti del suo amore cortese. Deve
affrontare una situazione che il rituale non aveva previsto in maniera tanto drastica.
Altrettanto perplesso, I’amante cerca ripiego nella convenzione, rivolgendosi a un’altra
“donna gentile” (200 seg.). Affidandosi all’amore-pieta di questa, spera di stordire il proprio
dolore per la perdita dell’altra. Ma cosi facendo, rischia il distacco estremo dalla sua signora:
la perdita anche del suo ricordo, dell’immagine interiore di lei (cfr. 196: “mi ricordava del
passato tempo ”, ossia della Beatrice >in vita: “Or voi [gli occhi] ... vogliate dimenticarlo”,
205; lontan dagli occhi, lontan dal cuore).

La vicenda della Vita Nova si riallaccia anche qui a motivi tradizionali. Ma li lega in
una sequenza che procede secondo un preciso disegno. Di gradino in gradino, la Beatrice si
sottrae all’amante, finché, come »donna angelicata¢, ¢ per sempre sottratta agli sguardi terreni.
11 principio motore che emana da lei, moltiplica il tradizionale sottrarsi della dama fino al suo
totale rapimento. Ma al contempo questo procedimento delimita gia degli spazi significativi.
Il movimento della Beatrice rivela che la sua esistenza terrena era solo un punto di partenza,
mentre quella celeste ¢ il suo punto d’arrivo. La morte non ¢ affatto una separazione; fa
piuttosto apparire il »lasstu« come una prosecuzione del »quaggiu«. La visibile grazia angelica
della Beatrice rimanda dunque, al di la della sua persona, all’invisibile grazia degli angeli
celesti. Ma se si interpretasse questo movimento secondo le indicazioni di Dante, come
ysensus litteralis<? Il suo graduale rapimento non apparirebbe appunto come allegoria di una
possibile interpretazione allegorica della sua storia?

2. Se nella favola si celi davvero un senso piu profondo, dipende naturalmente
innanzitutto dall’Io che ama e si autocommenta. Tutto cio che la dama ¢ e significa, lo ¢ in
primo luogo attraverso le parole che egli impiega per lei: cosi prevede la logica espositiva
della Vita Nova. La »storia< della dama deve quindi essere integrata dalla >storia< dell’Io
amante. Che cosa succede a lui, che viene condotto su una via d’Amor tanto sconvolgente?

Come reagisce, essendo in piu di un senso cosi fortemente »mosso« da questa donna?

25



Da una parte, la sorte dell’amante ¢ immediatamente legata al destino dell’amata. Egli,
almeno con il pensiero, ¢ praticamente sempre con lei. D’altro canto, la sua ,via d’Amor’
segue tutto un altro percorso. La via della Beatrice ¢ lineare; la sua natura non conosce scarti.
Molto prima che cominci il suo progressivo rapimento, se ne profila gia il traguardo, anche se
il testo induce a trascurare inizialmente questo aspetto: “Ella non parea figliuola d’uomo
mortale, ma di Dio” (12). Fin dall’inizio, alla Beatrice spetta il superlativo
dell’impareggiabilita, che la innalza al di sopra del suo ambiente (“nobilissimo colore”, 7;
“nobilissima virtu”, 13; “questa gentilissima (...) in mezzo a due gentili donne”, 14 seg.). Il
percorso dell’Io invece & segnato da alti e bassi®, quasi la sistole e diastole del suo cuore
stilnovistico, con vertici e abissi che significano il repentino alternarsi dei suoi sentimenti.
Ma, nonostante ogni apparenza esteriore, anche la vita dell’lo si svolge con una notevole
regolarita. Il patto amoroso che nel primo paragrafo lo vincola alla Beatrice, 1o mette -
tradizionalmente - in una posizione di sudditanza. L’amore cortese inizia, anche qui,
essenzialmente come servizio: ,,D’allora innanzi (...) Amore segnoreggio la mia anima (...) e
comincid a prendere sopra me tanta sicurtade e tanta signoria“ (10 seg.). La dipendenza dalla
grazia della donna corrisponde al rito trobadorico. Amare significa imboccare un ciclo di corsi
e ricorsi; e infatti la Vita Nova conosce due pregnanti spazi simbolici, il ,,cammino delli
sospiri“ (49) e la ,,camera delle lacrime™ (74). L’lo si consuma fra le due esperienze-base
rclassiche« dell’amor cortese: da una parte 1’estasiante pegno di grazia ottenuto dall’amata
(,,tutti 1i termini della beatitudine®, 16); dall’altra I’annichilente negazione della grazia. Come
per altri amanti cortesi, anche alla sua vita amorosa si prospetta inizialmente un incessante
alternarsi di avvicinamenti e respingimenti. E la sua azione si regola proprio su questo ritmo:
nell’ottica dell’lo protagonista, la vicenda appare come un reiterato circolo ermeneutico, un
vissuto composto di euforici entusiasmi e critiche cadute, regolarmente seguite da una
revisione del proprio pensiero amoroso.

Vediamone le stazioni piu importanti. La ,,vita nova® (3) dell’lo era gia decretata con
il primo saluto della Beatrice (16). La sua ,, ineffabile cortesia “ lo manda in estasi, lasciandolo
,come inebriato* (17). Ella modifica il suo modo di vedere abituale, conferendogli la facolta
di una ,meravigliosa visione* (ivi). Tanto piu profonda sara la crisi del pellegrino sul
,cammino de li sospiri’ quando la Beatrice lo punira negandogli il saluto. All’euforico slancio
del suo cuore seguira dunque un altrettanto impetuoso sfogo di lacrime e lamenti (54): un
raptus negativo, che culmina a sua volta in una visione. Ma non la signora, bensi Amore, la
sua guida sulla ,via crucis’ amorosa, gli appare e gli apre gli occhi (55 seg.) sulle cause della

sua crisi melancolica. Egli cade in preda a un profondo dissidio mentale (,,E ciascuno mi

26



combattea tanto, che mi facea stare quasi come colui che non sa ... onde se ne vada‘“; 66): la
sua psicomachia, che trova espressione in quattro »questioni d’Amore« (64 seg.) a prima vista
insolubili. L’Io non conosce per il momento altra via d’uscita se non quella di gettarsi nelle
braccia della Pieta, come previsto dal rituale (66 seg.). Alla rottura con 1’amata, risponde
dunque con un classico atteggiamento dell’amor cortese. L’lo ‘retrospettivo’ commenta
peraltro chiaramente questo passaggio dall’amore-passione all’amore-pieta, definendolo una
,,via molto inimica‘“ (ivi).

Un secondo giro del ciclo inizia con la cosiddetta scena del »gabbo« (73). In occasione
di un matrimonio, 1’Io si trova inaspettatamente di fronte alla >gentilissima Beatrice<. Amore
lo assale con un ,mirabile tremore* (71) privandolo dei sensi (,,fuoro si distructi 1i miei
spiriti®, ivi). La nuova ebbrezza amorosa (79, v. 7: ,,ebrieta del gran tremore®) si trasmette a
tutto il suo aspetto esteriore (,trasfigurazione®).” Ma il >gabbo« delle donne lo getta in un
profondo dissidio con se stesso, dibattuto in un insistente ,,pensamento forte“ (77): pur non
reggendo la vista della sua donna, egli non vi pud rinunziare (78). Evidentemente, Amore
lascia alle proprie vittime soltanto la voglia di cido che le distrugge (,,cotale veduta...
finalmente disconfiggea la mia poca vita®; 83). L’lo pero risponde a questo dilemma -
trobadorico - con un mutamento assai inusitato del proprio atteggiamento amoroso. Decide di
non entrare mai piu in contatto con la Beatrice - né liricamente, attraverso le proprie poesie
(,,sempre poi tacesse di dire a.llei*, 86), né di persona, con i propri occhi. In altre parole, si
dimette definitivamente dal servizio amoroso tradizionale. Ma il suo uscire dai limiti del
rituale non segna soltanto la fine delle ,vecchie rime’®, ¢ quindi una cesura nella Vita Nova: le
sensibili »donne« attorno a lui percepiscono in questo mutamento soprattutto un ,,amore
novissimo* (89).

Tuttavia I’Io resiste in questa situazione solo finché, almeno da lontano, puo sentirsi
ancora vicino alla Beatrice. Ma con la morte del padre di lei (116), ¢ proibito ogni ulteriore
pensiero del suo ,,dolcissimo parlare e del suo mirabile riso* (115). Eppure ¢ proprio questa
»Beatrice piangente« a sconvolgere di nuovo I’lo. Senza piu vederla direttamente, il solo
pensiero del dolore di lei lo turba a tal punto da indurre i passanti a esclamare: ,,Vedi questi (i.
e. I’lo) che non pare esso, tal ¢ divenuto!™ (119). Ma poco dopo, questo nuovo slancio del
cuore viene sottoposto a una prova che pud considerarsi la massima perturbazione del suo
curriculum amoroso. L’immagine esteriore ¢ quella di una grave malattia (,,dolorosa
infermitade®; ,,tanta debolezza®; 123 seg.), la sua causa ¢ I’idea che anche la Beatrice stessa ¢
mortale (ivi). Questo pensiero suscita una fantasia funebre, la cui violenza deve ricorrere, per

potersi esprimere, ai segni apocalittici della morte di Cristo (,,lo sole oscurare; li uccelli

27



volando...cadessero morti; grandissimi tremuoti®; 126), trascinando il fervore amoroso
dell’Io alla suprema forma di abnegazione, la nostalgia della morte: ,,Dolcissima Morte, vieni
a me! E non m’essere villana, pero che tu déi essere gentile™ (128; sottolineato dalla canzone
Donna pietosa, 135; v. 35 segg.). Poi il fantasma (140) si dissolve, ma nel frattempo 1’Io ha
appreso molte cose sulla natura del proprio amore per Beatrice, ed esce nuovamente mutato
da questa esperienza: ,la sua nuova condizione®, dice del suo cuore, esplicando cosi anche
una parte del titolo »Vita nova< (141). Nel momento in cui la morte della Beatrice subentra
davvero (167), ’amante ¢ quindi preparato ad affrontare il lutto inaudito, a dire nel grande
lamento poetico Gli occhi dolenti (176 segg.) - almeno in maniera precaria (,,Ja mia cattivella
canzone®; 175) - I’indicibile.

Solo un anno dopo la morte della donna (191), I’amante riesce a scuotersi dal torpore
del lutto e del lamento, e tenta di dirigere lo sguardo della mente sull’amata ormai
inaccessibile ai sensi. Per poter afferrare il suo nuovo modo d’essere, I’lo sceglie una via
d’approccio sostitutiva: inizia a ,,disegnare figure d’angeli...sopra certe tavolette “ (192/191).
E di nuovo, come accadeva in passato per la presenza fisica della donna (,,ricordandomi di
lei*), anche questa visione ha il potere di innalzare 1’lo al di sopra di sé. Dal paragone
disegnato non sgorga certo l’irresistibile fascino d’Amore che emanava dalla Beatrice
vivente. Tuttavia I’lo rimane rapito dalla sua immagine disegnata al punto di apparire assente
da se stesso e dal mondo. (,,Altri [i. e. la sua immagine] era testé meco, perd pensava“; 192).
La Beatrice rapita lo ha momentaneamento rapito a se stesso. Ma la nuova esperienza di lei
resta ancora limitata. Immagini del ,,passato tempo* (196), espressioni della forma anteriore
della Beatrice, tornano a possedere il protagonista. E insieme ad esse ritorna il terrore della
sua perdita (,terribile sbigottimento®). La retrospettiva diventa una ricaduta: egli ricorre
nuovamente a una »donna gentile<. La >concupiscentia oculorumc« (,,vanitade degli occhi®; 204
seg.) lo rigetta nel dissidio di quell’amore-pieta, dalla cui ,,orribile conditione* (206) egli si
credeva gia affrancato. Il conflitto tra >fedele< e »fellone« (207, v. 6) fa di lui un campo di
,battaglia de’ pensieri“ (210). Ma le promesse insite nel ,,nome di quella gentilissima® (215)
sono piu forti. Il colore degli occhi arrossati dal pianto diventa ora simbolo di un mutato
atteggiamento amoroso. L’lo inizia a non subire piu il doloroso cammino di Amore come un
inevitabile destino, ma ad accettarlo consapevolmente, poiché la sua fine gli promette la
corona del martire d’Amore (,,corona di martiri*; 218, v. 8). Su questa base la Vita Nova si
accinge all’ultimo e supremo slancio del cuore amante: la mirabile visione della Beatrice nel
paragrafo finale. Al suo cospetto, ogni linguaggio vien meno (,,non dire piu®, 230 seg.). Dante

utilizza due fopoi centrali dell’estasi mistica.” Il martirio amoroso dell’lo viene infine

28



premiato dall’esperienza dell’ineffabile. Dal punto di vista della composizione, la fine della
via d’Amor coincide quindi con il suo apice spirituale. -

Al contrario del cammino della Beatrice, quello dell’amante non procede dunque in
modo lineare, ma per vie traverse e circolari. Pero il modo d’agire del protagonista puo essere
ricondotto a una formula che risponde in tutto e per tutto ai movimenti della donna. Il suo
graduale rapimento costringe anche lui a un graduale distacco dall’iniziale atteggiamento
amoroso. Al movimento ascensionale della Beatrice egli risponde con un rivolgimento
introspettivo; il coerente disfarsi della realta di lei sospinge la facolta sensitiva di lui su un
cammino di astrazione e quindi di conoscenza >scientificac.'®

Merita dunque particolare attenzione questo sistema che regola le azioni del
protagonista - slancio verso ’alto, caduta e mutamento del »pensare del cuore<. Ogni volta che
I’Io incontra la Beatrice, va estaticamente fuori di sé. La sua immaginazione lo trasporta
momentaneamente a intuizioni emozionali circa la - alta - origine del suo amore.'" Che
proprio I’amore possieda una tale capacita, lo affermano sia le dottrine di magia naturale
dell’epoca, sia I’antica teoria dell’entusiasmo.'? Al risveglio dal rapimento, I’immagine che
I’Io si era fatta finora della Beatrice, risulta superata. Partendo dalla dottrina amorosa degli
Stilnovisti, egli ¢ costretto ogni volta ad abbandonare la propria posizione, per cercare al di la
delle sue barriere una spiegazione pit adeguata del proprio amore.” Nell’Io della Vita Nova,
Dante ha quindi raffigurato qualcosa di piu di un semplice amante tradizionale: egli incarna
piuttosto un atto di conoscenza entusiastica che, in maniera sconnessa ¢ immediata, da
un’ispirata svagatezza giunge a sfiorare implicazioni piu elevate. Contemporaneamente ha
consolidato, come forma di cognizione, anche I’amore stesso - la forza motrice dell’lo. Il
ypensare del cuore«, imboccando la strada celeste della Beatrice, ha la fondata prospettiva di
rendere visibile una sua esclusiva »sententia<. Uno dei grandi teoremi della Vita Nova
affermera percio che 1’amare si realizza come un processo di comprensione.

Anche questa legge ¢ esemplificata dal servitore della Beatrice. Il suo movimento
interiore, con le fasi dell’ispirazione, della crisi e dell’evoluzione, nella sua struttura
assomiglia straordinariamente a un modello ermeneutico della comprensione!'* La sua
funzione ¢ di mediare 1’amore che ¢ nella Beatrice con I’amore che ¢ in lui. Ogni nuova
ispirazione porta nuove rivelazioni sulla perfezione di quell’amore - e finisce regolarmente
con il doloroso riconoscimento dell’imperfezione del concetto di amore che egli ha fin qui
coltivato. Il lavoro ermeneutico che Dante esige dal proprio eroe< prevede quindi una
graduale sostituzione della tradizionale dottrina dell’amor cortese con il nuovo ideale di

Amore della Beatrice. 11 rigoroso procedimento teorico da lui applicato nella Vita Nova, fa si

29



che I’To assuma precisamente il ruolo di un >homo hermeneuticus<."” In tal modo Dante ha
dotato il suo »eroe« delle proprieta basilari che sono appunto necessarie affinché, in qualita di
esegeta della propria poesia, egli divenga il paradigma dell’interpretabilita allegorica delle
favole poetiche in genere.

In questo senso va considerata anche la vistosa coincidenza del suo pensiero del cuore
con strutture del progresso scientifico,'® sociale'” e culturale'®. T relativi modelli esplicativi
acquistano validita da una concomitante innovazione," che viene eretta a norma storica, ma
entra tuttavia disastrosamente in crisi quando, nell’orizzonte di rimando, si creano de facto
lacune troppo grosse fra spiegabile e spiegato. Da cio, anche la Vita Nova di Dante
indubbiamente non traligna. La >via d’Amor< dell’lo si dipana senz’altro su un terreno
yscientifico<. Quale era stata infatti la sua reazione alla prima percezione del >fenomenoc«
Beatrice (8 segg.)? Ne aveva dato una spiegazione esatta, »sistematica¢, secondo il modello
della teoria scolastica dell’amore! Il suo faticoso progresso cognitivo possiede quindi valore
esemplare. Raffigura un’evoluzione nella »>scienza< amorologica, che al contempo si

concretizza in una scienza della parola poetica.

IV. Itinerarium amoris in deum

30



L’organizzazione cui I’autore ha sottoposto la »vicenda« pare seriamente intesa ad indicare la
presenza di un >senso sottile«. Fondamentalmente ’azione si struttura come un processo di
illuminazione. Dunque, se nella Vita Nova si cela un significato recondito, la storia d’amore
ne costituira la facciata esteriore. Ma come estrarre questo senso? Anche in questo caso, €
utile seguire la previdente architettura retrospettiva del libro, cercando nella fine una risposta
alle domande che si pongono all’inizio. Anche a tale riguardo, la Vita Nova non delude.

La vera natura del suo rapporto con la Beatrice, 1’lo stesso la scopre nel corso di una
forte imaginazione, in cui egli supera definitivamente I’insidia della >donna gentile< (215). E
una scena-chiave, che ha il valore di un’esposizione posticipata e finalmente svolta. L’lo
ripercorre mentalmente il proprio rapporto con la “Beatrice secondo 1’ordine del tempo
passato” (ivi, 2), cio¢ in ordine cronologico. Questa visione d’insieme condensa la vita di lei
nella formula piu elementare: “[la cittade] ove nacque e vivette e morio la gentilissima donna”
(220). Il penultimo paragrafo ne chiarisce il significato. Per I’lo amorosamente vincolato alla
Beatrice, le tre fasi della vita naturale di lei simboleggiano la figura basilare del proprio
movimento spirituale! Ma gli ¢ occorso tutto lo sviluppo della Vita Nova per comprendere
che, nel pensare a lei, il suo “pensero sale nella qualita di costei in grado” (227). La sua via
d’Amor, nonostante tutti gli alti e bassi, ¢ rettilinea. Come il percorso della signora segue la
logica di nascita, vita e morte - della sua costituzione primitiva, anche I’lo, nella sua scia,
compie un’organica ascesa mentale (“sale”; “grado”)'. Indipendentemente dai vari
accadimenti, egli ¢ soggetto fin dal principio a un piano nascosto, che tende a un preciso
traguardo. Le stazioni che I’amante esperisce sono i gradini di una scala, alla cui sommita gli
si aprono mirabili visioni sulla natura della signora, ossia dell’amore.’

Con questa indicazione fornita dal testo stesso, torniamo ora al principio della vicenda.
La prima stazione riferisce il primo incontro con la Beatrice (5 seg.). Considerandola
nell’ottica del traguardo, si fa la fondamentale scoperta che 1’lo, fin dal primo incontro con la
dama del cuore, si trovava gia alla meta del proprio amore! Solo che non se ne rendeva ancora
conto. La scelta dei vocaboli ¢ ben meditata. Con un “Apparuit iam beatitudo vestra” (10) in
latino, la signora viene introdotta come entita teologale. Non appena entra nella vita dell’lo,
appare gia come la “gloriosa donna”, come ci0 che nel finale rivela poi espressamente: la
gloria “de la sua donna” (232). In questo enunciato si puo leggere in fondo tutta la storia
interiore della Vita Nova. La promessa di ,beatitudine’ della Beatrice, che inizialmente appare
all’To come mero accidente esteriore (“gloriosa”), alla fine viene sostantivata, essendosi
rivelata come la sostanza, la vera essenza di lei. L’intera vicenda interiore poggia in ultima

analisi sul fatto che, senza saperlo, I’Io possiede fin dal principio il vero amore - ma deve

31



arrivare alla fine per riconoscerlo. Tutto cid che segue la scena d’apertura, in fondo non ¢
altro che I’esplicazione graduale di quello che era iniziato nell’attimo dell’innamoramento.

Poiché I’Io ha cosi strettamente legato il proprio destino a quello della dama, la sua
presa di coscienza prevede tre ‘cantiche’, proprio come la vita della Beatrice ¢ passata per tre
gradini. Si comincia dal fatto che I’amore toglie all’lo ogni possibilita di difendersi - e di
esprimersi. In che modo obbedire alla signoria di Amore? Egli decide di amare la Beatrice
con 1 mezzi messigli a disposizione dalla scienza amorologica piu progredita dell’epoca, il
Dolce Stil novo.” Cavalcanti e la sua canzone dottrinale Donna me prega rappresentavano al
riguardo I’ultima novita. Ma Dante non si trattiene in lunghi preliminari e porta rapidamente
la sua vicenda al punto critico dell’amor cortese: i suoi effetti devastanti (30). La negazione
del saluto (51) e la scena del ,gabbo’ (73/74, v.1)* ne formano, sul piano della storia d’amore,
le motivazioni esteriori che costringono 1’amante ad agire. Come reagire al rifiuto d’amore?
Dapprima applicando anche qui le prescrizioni dei >fedeli d’Amore, che prevedevano per
questo caso la richiesta di pieta. E coerentemente, 1’lo compie questo gesto (Ballata, i’ vo’
che tu ritrovi Amore; 60, v. 14 segg.). Ma la Beatrice non lo aveva ascoltato. La reazione di
lui ¢ nota: da quel momento si era tenuto lontano dalla malia del suo aspetto sensibile.

Ma che cosa significa questa scelta volontaria di un >amore a distanza<’? Altrettanto
definitiva quanto il rifiuto della dama, una tale decisione segna la fine del servizio d’amore
convenzionale. Ma proprio cosi acquista profilo la storia succedanea del »senso sottilex.
All’inattesa negazione della pieta, I’amante risponde con un gesto non meno imprevisto: visto
che il suo stato pietoso non ha potuto commuovere la signora, decide di non parlare mai piu di
s¢ né della sua condizione (85). Ma cosi facendo, egli abbandona la posizione che gli era
riservata al centro della lirica cortese. Il motivo ¢ la sua crescente convinzione che la pieta sia
un amore errato (la Pieta via...molto inimica verso me”; 66 seg.). Chi sostiene il proprio
desiderio d’amore con gli strumenti della pieta, si perde in una “amorosa erranza” (68, v.11).
Il gesto di umilta esprime certo una stima illimitata per la donna, elevata in tal modo al ruolo
proprio di signora, mentre ’amante assume quello di vassallo. Ma la pieta non pud garantire
la salute promessa dal saluto della Beatrice (‘“salute salutava”; 53). Malgrado tutta la
sottomissione all’irresistibile potere di Amore (83, v. 5/6) - la preghiera di pieta rivolta alla
donna resta in fondo un’autocommiserazione! “Se questa donna”, dice infatti I’lo, “sapesse la
mia conditione, io non credo che cosi gabbasse la mia persona, anzi credo che molta pieta le
ne verrebbe” (74). Lo scherno della Beatrice si appunta esattamente su questo atteggiamento
di autocompassione egoistica, facendolo fallire: “la quale vista pietosa ¢ distructa, cio¢ non

pare altrui, per lo gabbare di questa donna” (81). Il rifiuto rivela quindi come nella pieta, a

32



paragone del pit alto concetto che agisce nella Beatrice, si celi un falso concetto dell’amore.’
Alla fine di questa tappa, I’Io riconosce autocriticamente che il suo servizio amoroso, ivi
compresa la richiesta di pieta - espressa peraltro in maniera perfetta - era tutto sommato un
mero pretesto per occuparsi di se stesso (“sopra lo mio stato”; 82/85). L’attenzione che
I’amante dedica alla sua dama ¢ in realta al servizio di un amore narciso; implorarne la pieta
significa attirare 1’attenzione su di sé.

La decisione (85 seg.) di non parlare piu di se stesso, equivale quindi a una critica
della tradizionale dottrina amorosa: il suo sistema rivela uno squilibrio nel rapporto fra uomo
e donna, in quanto anche la massima lode della dama scaturisce in fondo da un sottile
autorifermimento. Quanto piu magnifica ¢ la donna, tanto piu grande il dolore di colui che ne
¢ separato; 1’accento sta soprattutto qui. L’lo stesso finisce per riconoscere questa latente
fissazione, nel momento in cui si abbandona all’amore-pieta della (seconda) >donna gentile«:
“quando li miseri veggiono di loro compassione altrui piu tosto si muovono a lagrimare, quasi
come di sé stessi avendo pietade” (197 seg.). E il narratore della Vita Nova condanna infine
questa attitudine egoistica che ¢ alla base dell’amor cortese, tacciandola di ,,vile modo* (209),
che si contrappone a quel piu puro concetto di »gentilezza< manifestatosi nel saluto della
Beatrice. Se le esperienze dolorose dell’lo lo inducono dunque a prescindere da se stesso, egli
compie gia un passo decisivo nella revisione del proprio errato concetto d’amore. Ma la sua ¢
soprattutto una decisione di principio. Inizialmente aveva organizzato I’evento della Beatrice
esattamente nei modi e figure previsti dall’avanguardistico concetto amoroso degli Stilnovisti.
Se ora ne prende le distanze, ¢ perche gli si prospetta un amore troppo grande per essere
ancora spiegato nei termini convenzionali dei fedeli d’Amore. Quindi la decisione dell’lo
colpisce al medesimo tempo i fondamenti della lirica amorosa dell’epoca: alla fine delle sue
,vecchie rime* si preannuncia un nuovo stadio dell’amare (,,materia nova“; 86).

La tendenza generale della nuova fase ¢: via da sé, verso di lei. Colui che fino a quel
momento era il soggetto amante comincia a retrocedere dietro 1’oggetto amato. Questo
progressivo annullamento dei propri interessi non avviene tuttavia in un colpo solo, bensi si
svolge in due passi successivi. La vicenda esteriore del paragrafo 10 accenna gia la
transizione a un significato piu profondo. Il nuovo atteggiamento dell’lo viene esaminato
secondo lo schema cortese di una ,questione d’Amore’ e pubblicamente discusso: ,,A che fine
ami tu questa tua donna®, viene chiesto all’lo, ,,poi che tu non puoi sostenere la sua presenza?
Dilloci, ché certo lo fine di cotale amore conviene che sia novissimo® (88). Si chiede all’lo di
spiegare perché si accontenti semplicemente di evitare cido che ama. La sua oscura risposta

invita apertamente a ricercarne il ,senso sottile’: I’Io spiega infatti la paradossalita del proprio

33



comportamento, dichiarando che tutta la sua beatitudine consiste ,,in quelle parole che lodano
la donna mia“ (89 seg.). Dunque al suo nuovo atteggiamento amoroso ormai si addice solo
quella parte del servizio che si dedica alla lode della donna. Tutto il parlare riferito all’lo
viene invece definitivamente respinto. La volonta di limitarsi alla lode della donna significa
non considerarla piu I’oggetto di una brama naturale. La sua bellezza, favore e grazia devono
emergere principalmente per amor suo, con una lode per cosi dire disinteressata, che celebra
la donna solo in grazia della sua impareggiabilita. La grande canzone Donne ch’avete
intellecto d’amore (come anche Negli occhi porta la mia donna Amore; e piu tardi Tanto
gentile e Vede perfettamente) ha prestato a questo mutamento amoroso un linguaggio elevato
per forma e contenuto. Liberato dai propri interessi naturali, 1’lo vede la sua donna con occhi
nuovi. Per la prima volta, la distingue rigorosamente dall’effetto che essa ha su di lui. Cosi
facendo, il suo sguardo puo aprirsi alla cognizione positiva di cio che costituisce ’alto valore
,»di lei” (,,pensando 'l suo valore®, 94, v. 5; ,,or vo’ di sua virtu farvi savere®, 98,v. 30). Il suo
amore rinnovato non giudica piu con il metro dell’impulso precedente (,,discacciato questo
cotale malvagio desiderio® dira piu tardi; 215); ora adegua tutto il proprio pensiero a ,la
nobilitade della sua anima®.

Ma non solo il sentire dell’lo, anche il suo ruolo ha assunto cosi tutt’altra funzione.
Ci0 emerge vistosamente dalla posizione assegnatagli nelle poesie piu alte di questa fase. L’Io
in quanto istanza parlante rimane incontestato e persiste anche la sua sottomissione alla
donna. Ma questo ruolo tradizionale subisce una significativa reinterpretazione. Innanzitutto,
nelle poesie di lode (,,stile de la lode*) la presenza dell’lo poetante diminuisce drasticamente.
Ne testimoniano Negli occhi porta la mia donna Amore (111 seg.); Tanto gentile e tanto
onesta (159 seg.) oppure Vede perfettamente ogne salute (162 seg.). In tutte, I’lo amante e
poeta ha ceduto la sua posizione di soggetto - anche dal punto di vista grammaticale -
ritirandosi nell’aggettivo possessivo, ovvero nel complemento diretto o indiretto.” Il suo posto
¢ stato preso dalla donna; ,,io vo’ (...) della mia donna dire“, era gia la dichiarazione
programmatica della canzone Donne ch’avete (93, v. 2). Inoltre le canzoni di cui sopra
contribuiscono a rimuovere 1’lo dalla posizione centrale, anche perché presentano lo
sconvolgimento prodotto dalla Beatrice non piu come una sua esclusiva esperienza, bensi gli
prestano una dimensione universale. Alludendo all’effetto che la Beatrice ha su di lui, invece
di dire »io«, egli parla di »ognuno«. ,,E qual soffrisse di starl’ a vedere / diverria nobil cosa o si
morria®“, si diceva gia in Donne ch’avete (98, v. 35/36). Sono locuzioni spersonalizzate che
caratterizzano tutte le canzoni della >lauda<. L’Io retrocede, per fare della Beatrice addirittura

un caso di pubblico interesse. Infatti: ,,per che si fa gentil cid ch’ella mira; / ov’ella passa,

34



ogn’om ver’ lei si gira“ (Negli occhi, 111, v.2/3). Anche per questo, I’Io ne comunica la morte
ai principi di questa terra (172): supremo segnale del valore universalmente attribuito alla sua
natura amabile e onesto.

In questo modo, pero, il poeta ha conferito al proprio servizio amoroso un incarico
inedito. Il suo ritiro dal primo piano dell’enunciazione non significa affatto che egli sia
diventato superfluo. Piuttosto, ha oggettivato 1’effetto della Beatrice su di sé, elevando a
misura universale il concetto d’amore che gli ¢ scaturito dalla sua pena personale. Il suo
parlare, non dovendo piu servire all’esaudimento dei propri desideri, pud in compenso
dedicarsi maggiormente alla natura dell’amore di lei. Gia in Donne ch’avete, la >divinac
Beatrice gli forniva lo spunto per insegnare alle donne - cortesi - la sua virtu (,,di sua virtu
farvi savere; 98, v. 30). Il sonetto seguente poi ¢ una poesia dottrinale (,.tractato; 107)
sull’amore. Un fedele d’Amore ne aveva chiesto al protagonista la definizione (,,volontade lo
mosse a pregare me che io li dovesse dire che ¢ Amore®, 106), dopo essere stato informato del
nuovo cantare in Donne ch’avete. La riflessione pud iniziare solo quando ¢ subentrata una
certa distanza dal vissuto: 1’lo poetante ricava da cid una definizione addirittura filosofica del
proprio amare. Con I’aiuto dei concetti scolastici di atto e potenzia (109), egli puo elevare il
proprio caso a paradigma generale (cfr. paragrafo 1), assegnando alla sua esperienza privata
una validita tipologica. Ogni cuore dotato di sentimento nobile (,,cor gentil®) ¢ nato per questo
amore (Amore e’l cor gentil sono una cosa, 108, v. 1). Questa ,potenzia’ essenziale del cuore®
viene per cosi dire messa in ,atto’, nel momento in cui 1’espressione perfetta di una bella
donna desta, tramite gli occhi, il pensare del cuore (v. 9/ 10). O inversamente: chiunque si
senta chiamato all’amore (vero), esprime una spiritualita insita in via di principio nell’uomo.
Per indicarne il potere, I’lo afferma che il paragone di Beatrice puo destare Amore perfino nel
cuore piu >vile« (,,Amore ...non solamente si sveglia 1a ove dorme, ma la ove non ¢ in
potenzia®; 110 seg.).

Ma questa ,rinovatio’ dell’amore, >via da sé«, non si esaurisce nella comprensione del
valore della donna. E soltanto il primo passo di una svolta incondizionata »verso di lei.
L’impulso decisivo nasce di nuovo a livello della storia d’amore<. La morte del padre di
Beatrice sposta irrevocabilmente I’immagine della signora in una prospettiva diversa, poiché
con questo evento anche ogni desiderio amoroso dell’lo deve morire. Il pensiero di Beatrice
piangente aveva dissolto anche l’ultima tensione erotica che era in gioco nella relazione
trobadorica di uomo e donna (8 seg.). Basti pensare al valore simbolico del colore rosso. Ora
le lacrime della Beatrice rivelano non piu la sovrana, ma la dolente (,,amarissimamente piena

di dolore*; 117). Testimoniando pieta filiale al padre morto, ¢ divenuta ella stessa una vera e

35



propria figura di Pietd mariana: che perd esige una qualitd dell’amare fondamentalmente
diversa.

Quest’ultima si manifesta concretamente nell’atteggiamento dell’To. Egli non esita un
istante a mutare i propri sentimenti. La »Beatrice piangente< fa di lui un’immagine riflessa del
suo lutto (117). La pieta che dimostra a suo padre, si ripete nel gesto di pieta dell’amante nei
confronti della propria donna. Il cambiamento dell’atteggiamento amoroso non potrebbe
esprimersi in maniera piu radicale. L’amante, cui finora il rituale dell’amor cortese dava il
diritto di credersi la personificazione stessa del bisogno di compassione, adesso ¢
completamente fuori di sé per la grande pieta che gli ispira la Beatrice (,,Vedi questi che non
pare esso, tal ¢ divenuto™; 119). Solo questo sconvolgimento gli fa sperimentare un amore
veramente disinteressato.

Dante teneva molto a quest’ultima idea - e per sottolinearlo aveva fatto ricorso a una
tecnica da lui sovente impiegata in simili frangenti: elaborando cio¢ concettualmente
I’intenzione profonda di questo episodio, ancor prima che I’idea si fosse realizzata nella
vicenda (cap. 5; 51 seg.). Questa anticipazione dell’interpretazione sull’azione ha il compito
di indirizzare il lettore alla retta comprensione: chi sa leggere, legga la storia in tale senso. Il
capitolo 5 elabora lo shock del saluto negato. Il risultato ¢ una digressione amorologica (51)
che puntualizza il carattere dottrinale del libro, spiegando tre fondamentali effetti della
Beatrice sull’lo, che a loro volta predispongono gli avvenimenti successivi e il loro
significato. Il suo saluto ¢ salvezza (salute); allo stesso tempo guarisce dal naturale istinto
egoistico: ogni sentimento ostile (,,nullo nemico mi rimanea), ogni affermazione di sé
(,,perdonare a chiunque mi avesse offeso*), ogni amor proprio cede all’amore altruistico (
,flamma di caritade®, 51) che, anche terminologicamente, richiama la dottrina cristiana. Dal
punto di vista dell’amor cortese, la carita appare come un’inclinazione per 1’altro del tutto
depurata dell’eros egoistico. Mettendo il proprio Io in secondo piano, la convenzionale
sottomissione dell’amante cortese alla donna puo essere reinterpretata nel senso di una -
cristiana - umilta (,,umilta*; 52).” Ma dove 1’amore non pretende piti nulla, tacciono alla fine
anche 1 sensi (,,lo spirito d’amore, distruggendo tutti 1i altri spiriti sensitivi®, ivi) - ad
eccezione degli occhi, che sono l'organo di percezione massimamente stimato nel
Medioevo.'’ Dante rispetta il concetto tradizionale, secondo cui lo sguardo verso I’esterno ¢
impostato su un vedere interiore. Cosi ci prepara tempestivamente a una Beatrice che, quando
verra sottratta ai sensi esteriori, rimane ancora visibile soltanto all’occhio interiore."'

La sequenza funebre non si arresta pero al padre di Beatrice: attraverso le stazioni

indicate e le concomitanti emozioni dell’lo, raggiunge infine anche la »gentilissima<. Nel

36



frattempo, I’amante si ¢ a sua volta preparato emozionalmente ¢ mentalmente ad affrontare
I’inaudito. La visione funebre dell’Io (§ 14, 123 segg.) contempla la morte di lei prima ancora
che questa avvenga, di modo che nel momento in cui diventa realta, il suo orrore ¢ gia stato
mentalmente elaborato: 1’To, anticipando la morte nella propria immaginazione, aveva infatti
preparato una sorta di orizzonte di comprensione. I segnali biblici della sua morte non sono
che il preludio di un’assunzione, parimenti stilizzata in senso cristologico, della sua anima in
cielo (,,guardare verso lo cielo, e pareami vedere moltitudine d’angeli...e aveano dinanzi da
loro una nebuletta bianchissima®; 127). Cio che dal punto di vista terreno suscita un doloroso
furore (,,farnetica persona‘; 125), viene magnificato in cielo da cori osannanti (,,cantassero
gloriosamente...’Osanna in excelsis’*; 127). Fin dall’inizio, dunque, la morte della Beatrice
ammette un doppio schema di valutazione: secondo la concezione terrena, ¢ una perdita della
vita; secondo quella celeste, ne ¢ il compimento (,,Beatrice beata“; 165).

E I'lo costituisce il luogo in cui queste opposte interpretazioni convergono € vengono
dibattute. Nella visione del capitolo 23, insieme alla Beatrice trasfigurata, egli vede nobilitata
anche la morte (,,Morte...tu déi essere gentile”, 128). Cosi, mediante un’allusione letterale
(,,villana®), supera la sua concezione precedente, secondo cui essa avvilirebbe ogni concetto
cortese della vita (,,cortesia®“, ,,vertute, ,leggiadria“; 43 seg., v. 13-16). Nella terminologia,
(Dolcissima Morte; 128) gia qui la morte pud eguagliarsi addirittura al sommo concetto
dell’amare, vista 1’inequivocabile corrispondenza con il ,dolcissimo salutare® (51) della
Beatrice. La morte di lei e la salvezza di lui sono quindi, per lo meno dal punto di vista
lessicale, gia complementari.

La prima reazione dell’Io amante ¢ il desiderio di morire, che indubbiamente proviene
ancora dal codice trobadorico: quale amante non invocherebbe la propria fine per mal
d’amore - finché pud contare sulla ricompensa della pieta? Questa speculazione resta un
ingrediente fisso di tutta la letteratura amorosa e del suo topos dell’amore distruttivo. E
I’ Arcadia sapra bene intonarne il canto.'? Immediatamente prima di Dante, Cavalcanti (Donna
me prega) ’aveva sviluppato in maniera esemplare (cfr. Vita Nova: ,,Vedi come cotale donna
distrugge la persona di costui; 30). Qui peraltro Dante lo impiega in maniera addirittura
opposta. Infatti in precedenza I’amante si era visto costretto a riconoscere la pieta come un
amore errato, da cui aveva dovuto purificarsi. Il suo desiderio di morire parte quindi da
presupposti del tutto diversi da quelli dell’ambito cortese: nasce da un amore >in morte< della
donna. Ma in fondo la sua signora era ancora in vita, e il congedo definitivo solo un’illusione
della sua fantasia turbata (,,vana ymaginatione*; 140). Le successive canzoni di lode sono

I’espressione di questa nuova, eppure precaria certezza.

37



In realta, il progetto di un amore per la Beatrice >post mortem< ¢ per il momento
ancora molto lontano dalla realizzazione. Quando poco piu tardi la sua visione funebre si
avvera (§ 19), I’lo, che pure vi era preparato, cade in una grave crisi, con gli smarrimenti di
cui si ¢ detto, il lungo torpore del lutto e gli sguardi rivolti all’indietro. Adeguare ancora una
volta il suo amore al nuovo stato dell’amata, ¢ un’impresa che esige un incomparabile lavoro
di astrazione. In confronto, il gradino della pieta era facilmente raggiungibile: la Beatrice
viveva e ne dava personalmente 1’esempio. La sua morte, invece, colpisce 1’lo tanto
duramente, perché gli rende impossibile ogni ulteriore riassicurazione del proprio amore nella
parvenza sensibile di lei. Ora ¢ chiamato a dar prova di poter effettivamente, come definito in
precedenza (88), vivere della felicita che gli resta dopo la negazione del saluto della Beatrice
(,,Amore...a posto tutta la mia beatitudine in quello che non mi puote venir meno*, ivi). Per
continuare ad essere vicino all’lrraggiungibile, che altro pud fare se non ricrearsela
mentalmente?

L’To commentante della prosa addita, in maniera discreta ma inequivocabile, in questa
direzione. La morte di lei inaugura una nuova fase dell’amare (e del poetare) (,,come entrata
della nuova materia che apresso viene*; 173) - annunziata dallo stesso segnale che aveva gia
indicato il passaggio a un amore altruistico (,,ripigliare materia nuova*; 86). Ma prima che
I’Io possa dedicarsi all’elaborazione di questa nuova amata mentale (cfr. Donna pietosa e di
novella etate; 131 seg.), ¢ necessario superare le ombre della morte e del passato. Nelle poesie
I’Io passa di nuovo in primo piano. La perdita della Beatrice rinnova la sua antica patologia
amorosa. Tornano il bisogno di consolazione e 1I’autocommiserazione (cfr. Gli occhi dolenti,
v. 69/70; Venite a 'ntender li sospiri miei, 186, v. 1; canzone Quantunque volte, 188, v. 15). Il
desiderio della morte come fine di ogni pena lo riporta anche qui allo schema convenzionale
(Gli occhi dolenti, 176, v. 5, 39, 46; Quantunque volte, 188, v. 10 seg. e altri). La vista della
sua gloria (Gli occhi dolenti, v. 15-18) rimane per il momento senza conseguenze.

Tuttavia le impressioni della Beatrice trasfigurata non si lasciano rimuovere del tutto.
La notizia stessa della sua morte ¢ gia volta in un messaggio salvifico: ,,lo signore de la
iustitia chiamoe questa gentilissima a gloriare sotto la ’nsegna di quella Regina benedecta
Maria® (167). 1l paragrafo immediatamente successivo riesce, alla luce del simbolico numero
nove, a decifrare come un »mirabile« adempimento cio che il mondo ritiene sia la sua morte.
L’inizio (§ 1) e la fine (168) della sua esistenza terrena avvengono nel segno del nove, anzi lei
stessa era il nove: sono quindi >per analogiam<" un’allusione allegorica alla Trinita divina
(170). 11 »miracolo« della perfezione numerica che regna su di lei, guida anche dal punto di

vista lessicale (ymira«) alla ymirabile visione« finale (230), che vede la Beatrice al cospetto di

38



Dio (,,mira ne la faccia di Colui...*; 232). Questa esplicazione della sua nuova amabilita
riconduce in un certo senso i suoi predicati terreni alla loro fonte, la celeste nobilta
dell’anima. Contemporaneamente, il poeta delle canzoni ha creato una cornice in cui
inquadrare la finalita superiore delle testimonianze e azioni poetiche, che si sono impresse
nella memoria dell’amante durante questa tappa della sua via d’Amor.

Vista dall’ottica superiore della prosa, la canzone Quantunque volte (188 segg.)
compie tuttavia 1’ultimo e decisivo passo nell’avviamento di un riposto significato
amorologico. La poesia formula un’equazione poetica fra la bellezza esteriore della Beatrice
(,,‘l piacere de la sua biltate*; 190, v. 20), gradevole agli occhi, e la sua bellezza interiore,
(,,spirital bellezza grande®, v. 22), che si rivela soltanto all’intelletto superiore (,,’ntelletto...
alto e sottile®, v. 25) degli angeli. Con I’aiuto di questo ponte immaginario, 1’lo tenta di rifarsi
nondimeno un’immagine dell’amata invisibile. Il paragrafo 23 traspone immediatamente in
azione allegorica questi sforzi: I’Io disegna figure di angeli (191 seg.). La dolce estasi in cui
cade, dimostra I’importanza gnoseologica dell’evento, che viene ulteriormente sottolineata
dalla data simbolica. E trascorso esattamente un anno dalla morte della Beatrice (,,In quello

(13

giorno nel quale si compiea 1’anno...“; ivi). Nell’ora nona dopo I’episodio con la »donna
gentile« I’infedele ritorna in sé. Il suo slancio emotivo (,,una forte ymaginatione®) si situa
quindi fin dal principio nella costellazione della »donna angelicatax.

Un’ultima volta I’Io si dispera. Di nuovo, il ricordo ¢ introdotto da dolore e lacrime.
Subito dopo pero una fitta sequela di segnali consente di individuare il profilo di un nuovo
vincolo amoroso con la Beatrice. 1l sonetto Lasso, per forza di molti sospiri (218 seg.)
annuncia la definitiva vittoria dell’To sui propri sensi. Ad eccezione degli occhi, la travolgente
vista della Beatrice 1i aveva comunque gia messi a tacere tutti. Oltre a cio, piu I’'lo avanzava
nella comprensione del suo principio amoroso, tanto meno aveva osato guardarla con occhi
corporei (157). La »donna gentile« aveva tuttavia reso palese che in lui c’era ancora un residuo
di agostiniana ,concupiscentia oculorum’: che il suo amore continuava cio¢ a passare per la
parvenza visibile. Ogni volta occorreva dunque il coinvolgimento dei sensi, perché il cuore
potesse comprendere. La svolta subentra nel momento in cui 1’lo ha cominciato a ripercorrere
la vita della Beatrice e quello che fin dal principio era stato il suo rapporto con lei. L’anno di
lutto equivale dunque a un catartico punto di svolta. Gli occhi arrossati dal pianto (,,colore
purpureo®; 216) richiamano il motivo simbolico del ,cuore mangiato’ (20) e la veste dal
colore sanguigno dello ,spirito naturale’ (10), in cui la Beatrice gli era apparsa per la prima
volta (7). Ma poiché gli occhi sono la porta del cuore (135, v.36/37), I’inizio della Vita Nova

sta alla sua fine come il segno al nome. Infatti nel paragrafo 2 1’lo scrittore aveva

39



esplicitamente lasciato in sospeso il significato profondo di quell’allegoria del cuore che ora,
alla fine, trova una spiegazione evidente a tutti (,,manifestissimo alli piu semplici®; 27): il
yrosso< della sofferenza sul »cammino de li sospiri< si ¢ rivelato il colore di un martirio
amoroso (218, v. 8; 216). Se tuttavia la pena amorosa non viene soltanto sopportata
passivamente, bensi accettata come consapevole passione per un’idea, le spetta il premio
spirituale (corona, v. 8) promesso nel »nome della Beatrice< (,,quel dolce ,nome’ di madonna
scripto®; v. 13).

L’annullamento di ogni concezione sensuale dell’amore significa quindi non la fine,
ma D’inizio di una ,vita nuova’. Un ulteriore segnale ne da conferma: ¢ solo adesso, dopo la
tentazione della »donna gentile<, dice il sonetto Lasso! per forza, che ,,gli occhi son vinti, e
non anno valore / di riguardar persona che li miri* (218)! Anche la vista deve percio staccarsi
da qualsiasi residuo oggettivo ed esteriore, per adeguarsi alla Beatrice. Solo chi guarda con gli
occhi dell’immaginazione pud comprenderla. E soltanto ora 1I’lo amante ha verificato infine
su di sé la propria primitiva intuizione, ossia che la felicita del suo - seppur infelice - amore
sarebbe consistita in ,,quello che non mi puote venire meno* (89): nell’amare la donna per cio
che di lei persiste anche in sua assenza. Chi voglia vedere una tale »Beatrice beata<, potra
scorgerla solo intellettualmente.

Questa spiritualizzazione dell’amore viene portata avanti subito dopo nell’allegoria del
sudario della Veronica (§ 29), in cui ’amore-pena dell’lo stabilisce un nesso con le vicende
del Venerdi Santo. Le stazioni della sua >via d’Amor< suggeriscono, seppur cautamente,
un’analogia con la »via del Calvario<."* Il servizio amoroso dell’Io, concluso dal punto di vista
trobadorico, si apre a una nuova interpretazione cristologica. Con la morte della donna il
pensiero dell’amore, dunque, non ¢ affatto giunto alla fine. L’imitazione della Beatrice
conduce all’imitazione di Cristo, e il sudario della Veronica simboleggia, fra I’altro, i
presupposti di una tale imitazione. In proposito si dice: ,,molta gente va per vedere quella
ymagine benedecta la quale Gesocristo lascio a.nnoi per exemplo della Sua bellissima figura,
la quale vede la mia donna gloriosamente* (219 seg.). Non ¢ questa un’equazione applicata a
un apprendistato allegorico della conoscenza? La venerazione popolare (,,molta gente*), che
attraverso una reliquia visibile (,,ymagine®) arriva a raffigurarsi I’invisibile Salvatore divino -
non ripete forse la venerazione amorosa dell’lo che, tramite Beatrice, la sua Veronica
conservata nella memoria, cerca una via d’accesso alla Beatrice divina, in quanto dimorante
al cospetto di Dio? In termini gnoseologici, il sudario e la Beatrice conservata nelle poesie
hanno la validita di oggetti devozionali: rappresentano, a guisa di icone, cid che nel cuore

amante ¢ presente solo come desiderio.

40



L’evocazione successiva dei pellegrini romei (223 seg.) rafforza del resto gli auspici
cristiani del >cammino de li sospiri<. Loro vengono da piu lontano dell’lo; e la loro meta si
situa oltre la ,,dolorosa cittade* dell’lo - nella citta eterna di Roma. Non a caso ¢ proprio a
questo riguardo che viene menzionato il sudario della Veronica. I pellegrini accettano il
rischio di lasciarsi alle spalle la loro ,sede in vita’ (,,patria®), cosi come I’lo aveva rinunziato
ai propri interessi per porsi al servizio di un’idea piu alta (,,al servigio dell’ Altissimo*; 223).
Ma trovandosi a passare proprio attraverso la citta del lutto amoroso (,,mezzo della cittade*),
la vicenda amorosa dell’lo e della Beatrice 1li commuoverebbe non meno dell’lo stesso (,,io li
pur farei piangere anzi ch’elli uscissero di questa cittade®; 221). Tramite i pellegrini, tuttavia,
essa viene condotta a un piu alto denominatore: 1’amore pud ben rappresentare per loro un
avvenimento commuovente, ma il suo significato non si realizza ancora nel servizio amoroso
in s€, bensi nel servizio di Dio (,,I’ Altissimo®).

Questo punto di fuga conclusivo spiega infine, poeticamente e concettualmente,
quell’esperienza culminante della Vita Nova che 1’lo aveva inizialmente vissuto in maniera
enfatica, ma non ancora afferrato con il pensiero: , Apparuit iam beatitudo vestra“ (10).
L’immagine dei pellegrini si rivela una parabola del pensiero ascendente del cuore (,,spirito
peregrino’, accio che spiritualmente va lassu e, si come peregrino lo quale ¢ fuori de la sua
patria, vi stae*; 226). Il suo apice trova somma espressione nell’ultima poesia della Vita Nova,
in Oltre la spera (228 segg.) e nel relativo commento. L’amore, rettamente inteso, ¢ una
tensione (,,la dove disira®, v. 5) verso Dio (Oltre la spera, v.1), dispensata agli uomini come
dote divina. Il suo simbolo ¢ la Beatrice. Per chi la comprende nel senso giusto (,,intelligenza
nova“), essa diventa la guida che riconduce all’origine di ogni amore (,,Quand’elli ¢ giunto la
dove disira®), ad uno dei piu elementari legami delle creature con il loro Creatore.

Si puod dunque considerare I’esteriore vicenda amorosa della Vita Nova come il sostrato di
una storia d’amore di ordine superiore. L’azione, messa in moto secondo le regole della lirica
cortese dell’epoca, ha sviluppato dal rapporto trobadorico fra uomo e donna una ben precisa
graduatoria amorosa. La signora accessibile ai sensi doveva scemare affinché I’lo potesse
crescere nel vero concetto dell’amore. La smaterializzazione di lei era, in un certo senso,
I’actus da sacrificare perché 1’amore di lui acquistasse ,potentia’. Se la via d’Amor dell’lo
cela un ,senso sottile’, questo ¢ inscritto nel progressivo distacco dell’amante dal proprio
iniziale atteggiamento sensuale. Dapprima I’lo applica al fenomeno Beatrice lo schema
interpretativo di cui disponeva la letteratura dell’epoca: la dottrina amorosa stilnovistica.
Fallita questa - per suo tramite I’lo non aveva potuto raggiungere la Beatrice -, si trattava di

esaminarne in certo qual modo il deficit sistematico: 1’egocentrismo latente dell’amor cortese,

41



I’,amor sui’ dell’amante (§ 1-10). Solo con il superamento del codice cortese, in particolare
del gesto di pieta, poteva emergere un’altra qualita dell’amare, che coltiva, nel rapporto con
I’amata ideale, non piu gli impulsi del soggetto, ma le qualitd che rendevano amabile la
donna. Questa svolta »oggettivistica< nell’atteggiamento dell’Io gli permetteva di scoprire un
amore verso [’altro, I’ ,amor proximi’ (§ 10-26). Ma con cid non era stata ancora riconosciuta
tutta la portata di un ,pensare del cuore’. Il ciclo della morte nella Vita Nova trasfigurava la
Beatrice per condurre 1’lo alla massima implicazione dell’amore, 1’,amor Dei’. Se la Vita
Nova contiene una ,sententia’ (§ 1) in termini di un molteplice senso della scrittura, si tratta a
quanto pare di questa dottrina dei ,gradus amoris’ spiritualizzati."” Sulla via d’Amor
trobadorica, la vicenda percorre un ,itinerarium amoris in Deum’.'® In tutte le esteriori
confusioni amorose ¢ intessuto, con rigore addirittura scolastico, un senso piu profondo, che
propone al poetare amoroso in generale una nuova dottrina dell’amore fondata su Dio, una
teologia d’Amore."” Forse, dal punto di vista odierno, Dante non apparira particolarmente
originale, visto che il modello della sua scala d’amore era ben noto alla letteratura edificante
cristiana del suo tempo. Tuttavia, egli riesce ad armonizzare in maniera esemplare la scienza e
la fede dell’epoca.

Una finalizzazione religiosa anche di que/l’amore di cui tratta la lirica cortese,
interferisce peraltro radicalmente nel campo d’azione dei suoi significati.'® Grazie alla sua
Amor-teologia, Dante riesce a tracciare, nel cerchio chiuso e ben definito del parlare cortese,
un massimo e addirittura filosofico raggio. Il carattere responsivo, fondamentale nella lirica
cortese, permane fino alla fine della Vita Nova. Dante dunque non modifica la finzione del
,parlare d’amore’, ma dai suoi signifiants cava una polisemia: il vecchio viene interpretato in
modo ,novo’.

Un esempio particolare in questo contesto ¢ fornito dalla severa ripartizione dei ruoli
fra uomo e donna, da cui era partita anche la Vita Nova. Nel corso della sua esplicazione
yamor-teologica¢, questa ripartizione acquista una funzione ben piu ampia. Quelli che in
origine erano i detentori di ruoli culturali, diventano raffigurazioni simboliche di una dottrina
amorosa. La vicenda di base della Vita Nova consisteva, come abbiamo visto, nella conquista
da parte dell’lo amante e poetante - attraverso il graduale distacco della Beatrice -, di un
sapere che era gia contenuto nella prima, fondamentale esperienza. Dunque la Beatrice, fin
dal principio, era ci0 che solo alla fine si sarebbe rivelato all’lo: una messaggera
dell’universale amore divino. In quest’ottica essa - per applicare lo schema esplicativo dello
stesso Dante - ¢ solo un riflesso del massimo concetto, un ,actus’. Ma per I’lo incarna

I’essenza di ogni amore, e ne rappresenta, in questo senso, la ,potenzia’ spirituale. La sua

42



trasfigurazione >sistematica< stimola I’Io ad un continuo lavoro di astrazione. Ogni passo che
sminuisce la presenza di lei, costringe lui a smaterializzare ulteriormente il proprio pensare (e
parlare) amoroso. In questo senso, I’lo costituisce a sua volta un ,actus’ di quell’amore che ha
progressivamente afferrato proprio nella Beatrice. Egli ,incarna’ fisionomicamente e
verbalmente I’amore di lei, cosi come la Beatrice incarna 1’amore divino. Seguendo percio le
tracce della sua trasfigurazione, quello che per molto tempo gli appariva un cammino di
sofferenza gli si rivela come un segreto piano di salvezza. Dio ¢ I'immagine prima [,Urbild’],
la Beatrice ne ¢ I'immagine riflessa [,Abbild’], I’lo ¢ un riflesso di tale riflesso [,Abbild des
Abildes’]. Il suo rapimento finale davanti alla visione indica che egli ha risalito 1 gradini
dell’idea che, nell’ottica platonica,'” erano stati oggettivati dal Creatore nel mondo sensibile —
un’emanazione a ritroso.”’

Nell’analisi che Dante fa del concetto d’amor cortese, il >pensare del cuore< assume
infine la dignita di una gnoseologia affettiva. L’amore puo svelare le massime verita, a patto
che sia esplicato dall’idea giusta. E questo il messaggio amor-teologico della Vita Nova. Ne &
espressione culminante I’>inquadratura< finale. Dinnanzi all’ultima visione (§ 31), I'lo
ammutolisce: in quel momento non ha ancora parole per cid che gli appare. Ma pud
perlomeno definire il gesto della percezione, il come ne diviene partecipe. L’ultima epifania
del suo cuore amante gli fa intuire, perlomeno guardando, la ,,gloria della sua donna“. Ma
essa a sua volta guarda ,.gloriosamente... nella faccia di Colui »qui est per omnia secula
benedictus<«“ (232). Questo guardare va dunque trasposto in un atto linguistico: e tale compito

verra assolto dalla Divina Commedia.

V. Amare vuol dire poetare

Una delle affascinanti scoperte che il testo della Vita Nova ha in serbo per il suo lettore, ¢ che
la pluralita dei suoi enunciati non sembra affatto esaurirsi con la comprensione dell’origine

divina dell’amore. La grande arte di Dante si rivela nell’aver saputo inscrivere nella stessa

43



»fabula¢, un ulteriore e completo significato recondito. La tesi che vorremmo sostenere ¢ la
seguente: la rivelazione di un piu alto concetto d’amore si accompagna alla corrispondente
rivelazione di un piu alto concetto di poesia.' La via d’Amor, che aveva condotto I’amante
oltre il suo primitivo orizzonte cortese, simboleggia anche il cammino dell’lo poetante al di la
dei confini delle proprie origini poetiche. Esso ¢ beninteso appena accennato nelle
osservazioni e allusioni sparse dell’lo che commenta. Ma applicando alla Vita Nova lo
schema di comprensione che il libro stesso enuncia, anche questi singoli dettagli si
compongono in una ,vicenda’ discorsiva coerente.

Tutti i relativi presupposti erano gia familiari alla lirica cortese. Da sempre, le canzoni
dei provenzali e le >razos< avevano coinvolto nella loro recita anche la persona dell’autore. Il
recitatore che parla regolarmente di sé in quanto poeta, era quindi perlomeno un motivo fisso
di tale lirica. La prosa della Vita Nova aveva sviluppato sistematicamente questa
impostazione. Il poeta era diventato partner fisso dell’amante. Ma per poter ricavare una
storia non solo dall’amore dell’uno, ma anche dal poetare dell’altro, era necessaria una
particolare comunanza d’interessi. Ancora una volta, Dante scopre questo legame all’interno
della stessa lirica cortese. Per i suoi predecessori e contemporanei era inteso che una
tematizzazione letteraria dell’amore dovesse avvenire in forma di poesia (cantata). Questo
aveva motivazioni poetiche e religiose’, in base alle quali amare e poetare sono due
espressioni che scaturiscono dalla medesima fonte, come manifestazioni di un’anima ispirata:
un concetto che risale, per vie indirette, fino alla dottrina platonica dell’entusiasmo. Allo
stesso tempo, si ¢ potuto dimostrare che gia presso i provenzali I’amor cortese non ¢
separabile dalla lirica.’ Gia per loro valeva il principio che 1’amore & poesia vissuta, ¢ il
poetare ¢ servizio amoroso. L’arte ha quindi ’incarico di trasporre cio che si ¢ visto nel
rapimento amoroso, in un’espressione verbale di pari dignita. In conformita a cio, Dante
aveva inteso I’amore come un peculiare >pensare del cuore«. Per rimanere nel lessico dell’Io
commentante, si direbbe che il »sussurro del cuore« ¢ la materia che la poesia ,condensa’,
rendendola innanzitutto comunicabile. In tal senso, il poetare si rivela come una somma forma
della riflessione umana. E sostanzialmente questo il significato dell’atteggiamento suggestivo
del ,pensare’, del ,pensoso’, assunto cosi spesso dal poeta.* E anche per questo la poesia
scaturisce dalla ,memoria’, e non dall’immediata esperienza interiore.

Di solito, cid0 che 1’'lo della Vita Nova vede con 1’occhio interiore, lo lascia
inizialmente costernato. In seguito elabora in poesia quello che ¢ riuscito a ritenerne. Solo la
poesia dunque trasforma le impressioni vissute in espressioni nobili. L’amore, una vicenda del

tutto irrazionale (§ 1), viene ordinato, e quindi razionalizzato tramite la parola poetica. L’lo

44



scrittore vi accenna gia nel primo paragrafo del libro, quando il protagonista ammette che
I’immagine della Beatrice lo domina completamente (,Ja sua ymagine, la quale
continuatamente meco stava, fosse baldanza d’Amore a signoreggiare me*; 12 seg.). Ma
questo vincolo dei sensi deve essere sciolto dalla ragione (,,lo fedele consiglio della Ragione*;
13) - attraverso la meditazione poetica della lirica. Da una parte vi ¢ I’amore, sinonimo di
un’emozione violentissima, che fa perdere il senno alle proprie vittime; dall’altra invece la
poesia, che ne parla con somma perizia. In questo senso il linguaggio della passione e il
linguaggio della poesia formano una dicotomia. I versi del poeta cortese mettono apertamente
in discussione 1’agire dittatoriale di Amore. E parlare di Amore in questo modo significa
sottoporlo a un duplice controllo, concettuale e morale. Concettuale, perché le tempeste del
cuore vengono analizzate secondo la raffinata psicologia degli Stilnovisti e quindi spiegate.
Morale, perché il rapimento amoroso non deve scompostamente esibirsi in pubblico, bensi
piegarsi alle regole della severa scuola della »>cortesia<. In questo modo la poesia controbatte
gli istinti naturali. Secondo Ugo da San Vittore, la stabilita della struttura linguistica presta
alla labile natura umana un appiglio culturale.’

L’lo poetante della Vita Nova si attiene fedelmente a questa dottrina. Per neutralizzare
una volta per tutte la propria insidiosa passionalita, vuol fissare, e quindi verbalizzare,
I’esperienza con la »donna gentile< in un sonetto (Lasso, per forza, 218 seg.). La stessa cosa
avviene in quasi tutti gli episodi! Percido I’lo poetante, e a maggior ragione quello
commentante, ha costantemente accompagnato di parole la propria vicenda amorosa. La
riflessione del poeta fa si che 1’estasi dell’amante si componga nell’alta forma del linguaggio
cortese. La movimentata vicenda interiore dell’amante viene oggettivata poeticamente. I versi
sono dunque un rimedio concesso all’'uomo per compensare la diminuzione cognitiva
provocata dalla cecita dei sensi. La ,traduzione’ di una personale esperienza amorosa in una
poesia d’amore, equivale a un’azione che, dal vissuto immediato (,actus’), risale
all’essenziale. Anche sotto questo aspetto il poetare si rivela un’alta forma del pensare. E
rientra in questa prospettiva anche il dialogo fra poesie e pubblico che Dante finge in maniera
tanto coerente. Fedeli d’Amore, magnanime dame, amici intimi, i principi della terra, formano
il pubblico scelto che esamina il parlare dell’lo e il suo contenuto, e giudica se I’Io sia in
grado di applicare alla propria particolare situazione i concetti generalmente ammissibili che
sono alla base della comunita poetica. Almeno in questo consesso, ’amare giunge alla
perfezione soltanto nella forma del poetare; I’uno necessita dell’altro.

A questa correlazione, la Vita Nova ha dato del resto un’apposita espressione. Da un

lato nella figura di Amore, che per I’Io amante non ¢ solo un fedele consigliere in questioni

45



amorose, ma lo inizia anche all’arte del poetare. E questa una sua competenza tradizionale®,
che la Vita Nova, consapevole della tradizione, rinnova. Amore, dice la dottrina amorosa
stilnovistica, puo realizzarsi soltanto in un ,.cor gentile* (v.11)’ Il motivo ¢ ribadito dalla
canzone Gli occhi dolenti (176 segg.): solo chi per natura possiede un cuore duttile
(,,intellecto d’amore®; 93, v.1), dispone della sublime dote spirituale (,,alto ingegno*; 180, v.
35) che gli permette, prendendo spunto dall’amata, di figurarsi cid che ¢ ’amore (,,possa
ymaginar di lei alquanto®, v. 36). Ma questa facolta immaginativa, non attinge forse a quella
stessa fonte che i poeti chiamano ispirazione?® In ogni caso, I’Amore della Vita Nova procede
appunto cosi. Quando I’lo poetante giunge a un bivio, lo illumina sulla natura del suo
sentimento. Al medesimo tempo lo istruisce anche secondo la strategia dell’amor cortese sul
modo di esprimerlo: ,,dille nel modo che per loro non si discernesse lo simulato amore* (ecc.
47). L’lo, confuso dopo la negazione del saluto da parte della signora, chiede ed ottiene
consiglio da Amore: in latino, la lingua in cui sempre si trattano le cose fondamentali: ,figlio
mio, ¢ ora di accantonare le nostre finzioni di amore’ - cio si riferisce tanto alle >donne
schermo«, quindi al contenuto, quanto alla relativa forma (,,simulacra®, 55). Amore da
addirittura una definizione del >dolce stil novo< di Dante: ,falle [i. e. le parole per rima]
adornare di soave armonia, nella quale io [i.e. Amor] sard tutte le volte che sara mestiere®
(58/59). E con cio contraddice, addirittura testualmente, la concezione di Cavalcanti in Donna
me prega (v. 71 segg.), che attribuisce un effetto soltanto alla forma artistica squisita (,,si
adornato / ch’assai laudata sara tua ragione*). La competenza di Amore in questioni poetiche
raggiunge infine un culmine incontestato nel momento in cui I’Io abdica all’antico servizio
amoroso (§ 10). Tutta la beatitudine del suo - nuovo - amore, cosi Amore gli ha dato da
intendere, sta nelle parole che lodano la sua signora (88 segg.). Amore e lode della donna
sono ora identici: Amore, nella sua massima espressione, ¢ lode inneggiante. Per dimostrarlo,
la lingua del protagonista inizia a parlare come da sé (92). Il dio gli dona il primo verso di una
delle vette poetiche del »dolce stil novos, la canzone Donne ch’avete intellecto d’amore.

D’ora in poi I’lo ha compreso la lezione di Amore. La riflessione, alla quale la vicenda
amorosa lo costringe, sfocia sempre nella questione dell’espressione giusta. L’lo della Vita
Nova, che commenta la lirica dell’lo poetante in retrospettiva, non ha fatto altro che
personificare nella finzione stessa la scoperta della reciprocita dell’amare e del poetare.’
Infatti, egli commenta con egual cura lo sviluppo del proprio cuore e quello della propria arte
poetica. Anche per questa parte in prosa vale quindi quanto si ¢ detto a proposito dell’interiore

vicenda d’amore: la prosa rielabora le canzoni, materia prima della Vita Nova, dotandole di

46



una seconda prospettiva ,a posteriori’. Con il suo aiuto, I’lo scrivente pud instaurare un
dialogo con la propria poesia precedente.

Al contempo, Dante ossequia cosi alla propria concezione poetica, sviluppata
nell’importante paragrafo 16 del libro e ripresa nel Convivio (II, 1-3). Chi riveste le proprie
parole dell’abito poetico di tropi e figure, esprimendosi nel linguaggio improprio dei poeti, se
richiesto, deve esser sempre in grado di esplicare in prosa (,aprire per prosa“; 152)
I’intenzione che si cela dietro I’espressione. Cio vale quindi non solo per I’>ars amandi<, ma
anche per I’,ars scribendi’. Il libello si rivolge pur sempre ai fedeli d’Amore, ai migliori artisti
del ,trobar’ (22) coevo. Eccetto una (Si lungiamente m’a tenuto Amore, § 18), ciascuna delle
31 poesie trova, immediatamente dopo (fino al § 20) o subito prima, la propria esplicazione in
una prosa retoricamente adeguata (,divisioni’). Quando negli autocommenti I’lo lamenta la
poverta delle proprie parole e si espone con timore ed esitazione al rischio di uno stile nuovo,
la prosa ha eseguito sulla materia poetica il compito che 1’autore le aveva prescritto in teoria.
Diventa interpretazione della lirica e, in quanto procedimento costante, anche trama di una
storia della sua evoluzione.

Cosi I’insieme delle poesie entra in un contesto di significati pit ampio, che sfocia in
un secondo ,senso sottile’. Anch’esso possiede una formula distintiva: quando 1’lo poetante
parla di ,donna’, I’Io retrospettivo pud intendere al medesimo tempo ,poesia’!'’ In tal modo,
dalla storia dell’amore per Beatrice, traspare quella di un’elaborazione del concetto di poesia
che questo amore ha provocato. La struttura dantesca del »doppio parlare< ha reso possibile
una registrazione autoriflessiva dei suoi sonetti, ballate e canzoni nella Vita Nova.

*

Ma se ¢ stabilito che la lirica cortese non fa che recuperare verbalmente cid che il cuore
amante pensa senza parole, allora anche la storia di un’evoluzione poetica sara strettamente
legata alle svolte decisive della sua ,via d’Amor’. Di piu: le lacrime dell’amante sulla via
dolorosa saranno versate anche per 1’lo poetante, il cui talento e la cui vocazione all’arte
poetica sembrano destinati a uno sviluppo altrettanto drammatico. Che 1’amore sia sempre
anche un problema di parole, per gli Stilnovisti era cosa scontata. Ma 1’idea che la lirica
cortese potesse essere adoperata sistematicamente anche per rappresentare se stessa - in cid
risiede la grandezza e 1’originalita dell’autore della Vita Nova. -

La storia dell’evoluzione poetica celata in quest’opera dispone di un suo peculiare
prologo. Che peraltro andava innanzitutto scoperto come tale. All’inizio del libro, 1’lo
incontra tre volte la Beatrice. Ognuno di questi incontri lo predispone alla futura vicenda

amorosa; ma prepara anche alla poesia che dovra esprimere questo amore. Il primo incontro

47



avviene all’eta simbolica di nove anni; ed ¢ un avvenimento notevole, soprattutto perché
contiene - anche - I’esposizione cifrata del problema poetico su cui s’impernia la Vita Nova.

Quando I’'lo vede per la prima volta la Beatrice, ella lo priva di ogni concetto - un
gesto carico di significato (,,fu chiamata da molti Beatrice, li quali non sapeano che si
chiamare®; 6). Il novizio in amore ¢ anche un novizio nell’arte del poetare. Nessuna canzone
da forma al magico momento dell’innamoramento, di solito cosi emozionante. Questo
irrompere delle passioni parla un linguaggio troppo >romantico< (,,fabuloso parlare®; 13) e
poco razionale.'' Qualsiasi cosa abbia da dire la >baldanza< del primo amore - per farne poesia
¢ indispensabile 1’intervento della ragione artistica (,,fedele consiglio della Ragione®).

A fare dell’To un poeta, ¢ stato solo il grazioso saluto della Beatrice durante il secondo
incontro, all’eta simbolica di due volte nove anni (14). Amore desta 1’entusiasmo che dorme
in lui (25, v. 11/12; ,,come inebriato *“; 17). Decisivo per tutto cio che segue € pero il modo in
cui I’amante recepisce linguisticamente questo elevamento emotivo. La sua reazione ¢ molto
interessante: il suo amore si esprime doppiamente e in versioni estremamente differenti. Nelle
vesti di Amore, parla infatti dalla sua bocca, ancor prima che egli sia in grado di parlare di
lui. Nel primo caso I’enunciazione sfocia in un’esperienza fatale: 1’lo non ¢ in grado di
sostenere la visione onirica (,,Jo mio deboletto sonno non poteo sostenere; 21); non riesce a
seguire la facondia di Amore (,,ne le sue parole dicea molte cose, le quali i0 non intendea“;
18). Come gli era estranea la portata del suo sentimento, cosi le parole di Amore: che
significativamente si serve di una lingua ,straniera’, il latino, di cui I’amante - ancora - non
capiva quasi nulla. Restituito dopo il sogno a se stesso, 1’lo inizia a misurare attraverso la
riflessione cid che in gran parte gli ¢ incomprensibile (,,pensare®; 21; ,,pensando a.ccio che
m’era apparuto®; 21/22). Ma con quali strumenti puo affrontarlo linguisticamente? La sua
scelta ha carattere esemplare: egli ricorre alla somma forma del parlar d’amore del suo tempo,
,Iarte del dire parole per rima* (22) degli Stilnovisti. E da loro che ha imparato a poetare; ¢ a
loro che indirizza i suoi versi (,,farlo sentire a molti li quali eran famosi trovatori); ¢ il loro
giudizio di esperti che gli preme (,,pregandoli che giudicassero la mia visione* - in versi). Da
loro spera - e riceve un riconoscimento (,,A questo sonetto fu risposto da molti“; 26) che
equivale a una consacrazione poetica. Vista cosi, la versione poetica della prima visione
offertagli da Amore, il sonetto A ciascun’alma, gli fa presagire una gloriosa carriera letteraria.

Ma a ben vedere, sulle prime nessuno ha capito veramente la poesia (,,Lo verace
iuditio...non fu veduto allora per alcuno®; 27), nemmeno - e va sottolineato - lo stesso Io
poetante. Egli ha si afferrato qualcosa del peso della propria visione amorosa, ma certo non il

suo vero significato. Tra cid che Amore detta nel sogno e cio che I’'lo puo riferirne con le

48



proprie parole, vi & un divario linguistico quasi incolmabile.'” Questa discordanza espone la
Vita Nova, fin dal principio, a una fondamentale tensione fra un linguaggio del cuore (Amore)
e il linguaggio poetico. Sono questi i poli opposti del discorso cifrato che la poesia svolge su
se stessa. Il pubblico riconoscimento dell’lo come poeta avviene quindi con una provocatoria
riserva. Appena acquisita, I’arte del parlare per rima con cui sta imparando a trattare del suo
amore, viene rinviata a un’espressione piu nobile. Di fronte a cid che Amore ha da dire sulla
Beatrice, perfino il metro esclusivo dei »fedeli d’Amore« e del Dolce Stil appare misero.

In ultima analisi, questa doppia introduzione linguistica della signora mette a punto
per la vicenda discorsiva della Vita Nova niente di meno che un programma poetologico: il
Dolce Stil indica il culmine dell’arte versificatoria attuale. L’oscuro discorso di Amore invece
ne rappresenta le recondite, seppur ancora informi, possibilita di sviluppo, gli spazi bianchi.
L’To-poeta si trova tra queste due posizioni, e diventa cosi ,I’eroe’ di una terza vicenda della
Vita Nova, che ha come sfondo la poesia, e come trama il mutamento delle forme poetiche.

Proviamo a sviluppare in dettaglio questa tesi. Una cosa ¢ evidente fin d’ora: la stretta
comunanza strutturale di questa terza vicenda con I’intima storia amorosa dell’Io. Anche per
il poeta essa era iniziata con I’incomprensibile esperienza del proprio cuore sconvolto. Per
poterla tuttavia afferrare, perfino I’approccio migliore, la teoria degli Stilnovisti, si sarebbe
rivelato alla fine troppo angusto. C’era voluto tutto il processo di apprendimento spirituale
della Vita Nova, prima che I'lo, con la sua Amor-teologia, potesse chiarire in concetti
perlomeno approssimativi cid che fin dal primo istante del suo innamoramento lo aveva
penetrato.

Quando i primi versi (4 ciascun’alma; 23 segg.) prendono infine la parola nella Vita
Nova, si ritrovano gia inseriti in un orizzonte di significato piu ampio. La cornice prosastica li
carica di proposizioni, che in origine rientravano solo vagamente, o forse per nulla, nella loro
visuale. Questa poetica del mutamento di senso a posteriori vale quindi gia per la poesia di
apertura, 4 ciascun’alma. A prima vista, il testo si rivolge ai ,fedeli d’Amore’, proponendo
loro I’enigma del >cuore mangiato<. La sua cifrata dottrina amorosa viene peraltro esplicata
solo nel sonetto Amore e’l cor gentil (108 seg.). Entrambi i testi paiono inoltre richiamarsi al
manifesto poetico di Guinizelli 4/ cor gentil rempaira sempre amore."

Il posizionamento di A ciascun’alma in fronte al testo, gli affida tra 1’altro anche
compiti piu alti. La sua allegoria onirica presenta Amore come padrone dei cuori (,,Amor
tenendo / meo core in mano“, v. 9/10). Ma al medesimo tempo, la prosa introduttiva lo
identifica come padrone del linguaggio. La madonna che riposa fra le sue braccia ¢ anche la

poesia, che egli desta (,,la svegliava®, v. 12) in un cuore infiammato d’amore (,,core ardendo®,

49



v. 12). Fino a qui, tutto corrisponde alla poetica amorosa degli Stilnovisti. L’amata — il
naturale pensare alla Beatrice - che poi mangera questo cuore (v. 13), esige dall’amante una
dedizione incondizionata: pretende che egli rinunci a se stesso, prima di poterla veramente
conoscere. Applicato alla poesia, cio significa che chi vuole apprendere da Amore 1’arte del
parlare, deve superare il parlare per rima dei fedeli, e quindi le proprie basi poetiche. La
poesia vera, lascia presagire questo Amore-Beatrice, sta solo alla fine di un lungo percorso
evolutivo (,,gir*; v. 14). Quale sia la sua direzione, lo suggerisce la prosa: ,,verso lo cielo*
(21). Anche I’arte del linguaggio conosce tuttavia un alto e un basso. L’epoca di Dante,
appoggiandosi alla retorica, classifica la poesia essenzialmente secondo lo stile.'* A partire
dai provenzali, il parlare amoroso in madrelingua (,,dire per rima in volgare™; 148/9)
appartiene, dal punto di vista retorico, allo stile medio. La lingua italiana era ancora indietro
rispetto ai modelli antichi di Virgilio, Lucano, Orazio o Ovidio (154), soprattutto nel senso
che fino a quel momento non aveva elaborato uno stile alto."” Configurarlo e affermarlo
sembra essere quindi il lontano proposito vagheggiato nella vicenda estetica della Vita Nova.
Il De Vulgari Eloquentia, apparso qualche anno piu tardi, mostra come Dante si muovesse
all’interno di tale problematica. In quella sede, tramite la forma lirica piu elaborata, il genere
maggiore della canzone, egli intraprende il tentativo di appropriarsi poetologicamente di
questo massimo valore, in gran parte vacante, per un ordine stilistico in volgare. Il nuovo
territorio poetico di cui va alla ricerca, sarebbe dunque accessibile partendo dalla lirica
amorosa, ma nel corso del cammino dovrebbe peraltro superarla: un progressivo distacco che
sembra dolorosamente preannunciarsi nella figura di Amore, >allegro< al principio delle
terzine (v. 9), ma che finisce ,piangendo’ (v. 14). La prosa ¢ ancor piu esplicita: ,,La sua [i.e.
Amore] letitia si convertia in amarissimo pianto* (20).

Nei sogni, particolarmente in quelli letterari, colui che dorme guarda solitamente nel
proprio futuro. In questo senso la visione, soprattutto combinata con la relativa versione in
prosa, sarebbe una parabola cifrata di cio che attende I’Io stesso. Il primo saluto della Beatrice
non annunzierebbe quindi solo la massima beatitudine dell’amante, ma conterrebbe anche una
previsione della difficile ascesa che egli dovra compiere nel percorso di formazione poetica.
La prima reazione dell’lo poetante non deve trarre in inganno: cio che egli vede con I’occhio
interiore supera la sua comprensione (,,mio deboletto sonno non poteo sostenere; 21), e
quello che ne riesce oscuramente a intuire lo colma di paura per il futuro (,,onde io sostenea si
grande angoscia®), fino a che la visione onirica non s’interrompe (,,anzi si ruppe [i.e. lo
sonno] e fui disvegliato®). Ma di fatto tutti i segni dell’autoesegesi indicano che la prima

poesia A ciascun alma presa ha il carattere di un’auto-tematizzazione lirica. Come in una

50



miniatura, il destino poetico dell’lo vi ¢ gia profeticamente anticipato. L’impianto analitico
del libro dimostra ancora una volta la propria funzionalita. Nella retrospettiva dello scrivente,
gia 1 primi anni di apprendistato rientrano cosi in un piano segreto che, nel momento stesso
del poetare, gli era ancora oscuro. In questo sogno, I’lo aveva per cosi dire stipulato un patto
con Amore. Quello che in lui era dapprima solo un talento naturale (,,Amor...mi pose in vita
si dolce e soave*; 36, v. 7-9; v.12) - era stato destato dalla Beatrice all’attitudine artistica del
Dolce Stil. Nella figura della Beatrice, Amore aveva confrontato 1’lo con un’imperiosa
pretesa non solo amorosa, ma anche poetica (,,I’anima era tutta data nel pensare di questa
gentilissima‘). Ne aveva represso tutti gli impulsi meno nobili (,,Lo mio spirito naturale
comincio ad essere impedito nella sua operatione; ambedue 27), e in poche parole: da quel
momento 1’lo era per sempre segnato, nelle sue ambizioni e nelle sue parvenze esteriori,
dall’amore e dalla poesia (,,di si frale e debole conditione “; 28).

Il terzo incontro amplia questo programma con una visione anticipata di cio che
attende I’Io sul suo itinerario poetico. Al centro dell’attenzione sta la sequenza dei § 2 a 5;
una posizione chiave spetta al § 2,6 (29 segg.). L’lo scorge la propria signora in mezzo alle
sue accompagnatrici e dirige lo sguardo su di lei. Proprio a meta di una retta, che parte dagli
occhi di lui e termina in Beatrice, una »donna gentile« interrompe la visuale e si frappone fra
lui e la gentilissima. Un accenno discreto rivela tuttavia che anche quest’ultima non
costituisce il vero punto d’arrivo dello sguardo. Gia nell’immediata apertura della Vita Nova
essa viene infatti rappresentata come punto intermedio di una linea, il cui punto di fuga ¢
costituito dalla Regina dei cieli (,,parea figliuola...di Dio“; 12). La vista dell’Io ¢ assoggettata
quindi, fin dal principio, a una severa gerarchia degli sguardi. La direzione indicatagli
conduce, attraverso la donna gentile in primo piano, alla piu lontana Beatrice. Ma questa, a
sua volta, rinvia, al di 1a di sé, al sommo traguardo di questo movimento visivo. La Regina dei
cieli ¢ quindi I’ultimo, non piu visibile motivo del guardare. In questo senso, la sequenza degli
sguardi descrive un’ascesa nella sfera spirituale.

Questo ordine visivo, tuttavia, ¢ tanto significativo perché sta espressamente e
innanzitutto sotto il segno del linguaggio. Secondo tutti i commentatori, 1’incontro descritto
avviene in una chiesa. Ma stranamente il testo non nomina il luogo e usa invece una perifrasi
complicata, che attira ancor piu fortemente I’attenzione sui suoi attributi: ,,questa gentilissima
sedea in parte ove s’udivano parole de la Regina de la gloria® (29). Il luogo sacro ¢
significativo soprattutto in quanto luogo di una particolare azione linguistica, il cui oggetto ¢
la venerazione della Madonna. Ma la Regina dei cieli, che occupa la meta recondita dello

sguardo, sta - linguisticamente - per la piu sublime espressione in lingua volgare. Lasceremo

51



aperta la questione se con cio si voglia anche alludere concretamente al modello degli Inni
mariani.'® Piu tardi sara Petrarca a elaborare questo nesso tra innografia e lirica nella Canzone
alla Vergine, I’ultima poesia del suo Canzoniere. Qui ci preme piuttosto osservare come le
singole stazioni dello sguardo possano essere interpretate a guisa di autocommento poetico.
La »donna schermox, che viene prima della Beatrice, e la Beatrice stessa, che a sua volta
viene prima della Regina dei cieli, incarnano, secondo la nostra tesi, una graduatoria figurale
nell’ambito dell’espressione poetica.'’

La ,donna schermo’ rappresenta il debutto dell’lo nell’arte versificatoria dei trovatori
coevi. Sta dunque per la tradizione del poetare, lo stato delle sue possibilita attuali. Nella
visione d’insieme (,,Regina della gloria“), questa lirica giovanile non ¢ che un primo passo
sulla via del dire la Beatrice.'® Se poi, malgrado tutto, I’To accetta espressamente la donna
schermo, adattandosi per ,,alquanti anni e mesi“ (30/31) al modo di dire dei fedeli d’Amore,
significa che la loro arte del parlare gli appare I’inevitabile punto di partenza del proprio
programma poetico. Di queste prime prove, poco rimane peraltro nel libro della Beatrice
(,,fect per lei [i.e. la donna schermo] certe cosette per rima, le quali non ¢ mio intendimento di
scrivere qui“; ivi). Ma, d’altra parte, ¢ solo su questa strada che ci si pud avvicinare alla
promessa di uno stile piu alto della lirica amorosa. La fine del § 2 lo indica chiaramente: di
tutti 1 suoi trobadorici esercizi di stile, ’autore ha ritenuto validi solo quelli che -
retrospettivamente - si erano dimostrati un avviamento alla lode della Beatrice (,,e pero le
lascero tutte, salvo che alcuna cosa ne scriverd che pare che sia loda di lei*; 31).

Alla Beatrice quale suo vero traguardo, si collega quindi un proprio, piu alto concetto
di poesia. I1 § 10 (90) lo evidenzia: ,,E pero propuosi di prendere per matera del mio parlare
sempre mai quello che fosse loda di questa gentilissima®. Nel § 17,4 (158), infine, cio che la
Beatrice rappresenta dal punto di vista poetologico, si condensa nel concetto: ,lo stile de la
lode’. Anche questo si trova ancora in linea con la tradizione, qui pero indica una perfezione
raggiungibile nel suo contesto. Ma il culmine dello sguardo, e quindi anche dell’ordine
discorsivo, ¢ rappresentato dalla Regina dei cieli. Anch’essa costituisce per il momento un
orizzonte ancora incerto, che prendera forma soltanto a partire dal livello stilistico della
Beatrice. Ma Dante pare perlomeno alludere che ad esso spetta una dignitda comparabile a
quella gia raggiunta dal linguaggio dell’innografia mariana.

I paragrafi introduttivi della Vita Nova hanno sfruttato la storia d’amore per introdurre
la vicenda poetica che si cela dietro ad essa. La donna schermo, la Beatrice e la Regina de la
gloria sembrano profetizzare al suo futuro svolgimento tre fasi di sviluppo. La mirabile

volonta compositrice di Dante si mostra nel fatto che il procedere della vicenda realizza

52



. . 19 . \
coerentemente proprio questo recondito programma. ~ Come si vedra, la concordanza delle tre
fasi con i tre stadi dell’amore - amor sui, amor proximi, amor Dei - non ¢ affatto casuale.
Come solo I’amore rende possibile la poesia, I’evoluzione poetica dell’lo si nutre della sua

evoluzione amorologica.

VI. L’ascesa a un’altezza epica della parola

1. Ai confini urbani dell »arte del dire per rima

Posto che la Vita Nova contenga una storia del poetare, per lo meno il primo atto di essa
aveva lasciato tracce evidenti sulla superficie della vicenda. L’lo aveva avviato la
retrospettiva sulla propria carriera di poeta cortese con il debutto nell’»arte del dire per rimac

della sua epoca, che costituisce la prima stazione della sua formazione poetica e in un certo

53



senso tratteggia il suo repertorio di base. Ma se le tre dame con cui entra in contatto agli inizi
della sua ‘Vita’, oltre all’amore, simboleggiano anche il suo modo di esprimerlo sul piano
linguistico, il testo pud avviare, tramite la loro raffigurazione, anche un permanente discorso
sulla poesia. Come suggerisce la loro rappresentazione, il ruolo delle donne che precedono la
Beatrice ¢ quello classico del ‘celare’. Ma oltre a cid Dante le ha anche identificate come
simboli dell’ambiente poetico in cui egli stesso ¢ radicato. Quindi cid che vien detto delle
donne schermo, si riferisce anche - in senso trasposto - all’arte del dire per rima.'

La loro esistenza ¢ tuttavia imperniata sulla donna alla quale quest’arte, in qualita di
suo concetto contenutistico, pertiene. Nella visuale dell’lo, perd, questo concetto subisce
un’inesorabile riduzione. La vicenda amorosa ha mostrato come cio valga nella stessa misura
per le figure che circondano la Beatrice; come il suo movimento si sia anzi largamente
materializzato in loro. Ma come soltanto il suo progressivo rapimento aveva rivelato la vera
essenza del suo amore, possiamo supporre che anche sul piano della vicenda poetica, ad esso
si colleghi una graduale partenza verso nuovi orizzonti.

Il servizio reso alla donna schermo, ossia il periodo di apprendistato del poetare
cortese, si prolunga per “alquanti anni e mesi”’. Ma nel bilancio della Vita Nova ¢ condensato
brevemente e non viene documentato da alcuna poesia. Per I’Io narratore diventa interessante
soltanto nel momento in cui la sua funzione protettiva pare avvicinarsi alla fine. Cosi
suggerisce perlomeno il § 2, 12: la donna schermo lascia la citta e si reca in un paese lontano
(33). Ma dal punto di vista dell’Io poetante, in tal modo essa priva il suo parlare poetico di
quel discorso dietro cui finora si celava il suo vero amore. E un grave colpo adesso, dover fare
a meno di questo collaudato espediente (“per che io, quasi sbigottito de la bella difesa che
m’era venuta meno, assai me ne di sconfortai”; 33/34). In fondo, le cure rivolte alla donna,
ossia al Dolce Stil, gli avevano fruttato 1’inserimento nella cerchia dei fedeli. Ora la forzata
rinuncia alla sua protezione mina alla base la sua posizione all’interno del loro onorevole
CONSesso.

Ma la Vita Nova considerava inevitabile questo passo. Il sonetto O voi che per la via
d’Amor (35 segg.), che descriveva appunto tale momento, fu incluso nel libello perché in
realta si era rivelato una tappa necessaria del percorso verso la Beatrice, un passo avanti nella
realizzazione della figura poetica vagheggiata in lei (“uno sonetto; lo quale io scrivero, accio
che la mia donna [i. e. Beatrice] fue immediata cagione di certe parole che nel sonetto sono”;
34). La poesia stessa, arcaica nel tono e nella forma, dialogando discretamente con Guittone
d’Arezzo,” ¢ ricca d’allusioni. Ma proprio sotto questo profilo risulta modificata dal

significato attribuitole dalla prosa, che insiste espressamente sulla pluralita dei significati di

54



questo sonetto (“si come appare a chi lo intende; ivi; con altro intendimento”’; 38). Amore,
attraverso la Beatrice, ha trasmesso all’lo la vocazione di poeta stilnovistico (“Amor...mi
pose in vita si dolce e soave”; 36, v. 7-10.) Ma quello che inizialmente era un entusiasmo
amoroso (“baldanza d’Amore”; 12/13), seguendo le vie della tradizione si ¢ ridotto alla
preoccupazione di padroneggiare virtuosamente la >scienza dell’amore cortese< (“amoroso
tesoro”; v. 14). Questa interpretazione vede nel >tesoro< una mirata allusione ai Livres dou
tresor ovvero al Tesoretto di Brunetto Latini, maestro di Dante. Rinunziare al tesoro - Dante
mantiene 1’immagine - per il momento rende povero anche colui (“ond’io pover dimoro”, v.
15) che ¢ gia destinato a una maggiore ricchezza di stile (“la mia donna”). La perdita
dell’amore-schermo suscita nell’lIo innanzitutto dei dubbi in merito al proprio >dire< (““di dir
mi ven dottanza”; v. 16). Anche se, adattandosi al tono della convenzione, aveva sempre
avuto la vergognosa consapevolezza di occultare semplicemente una mancanza (“Si che
volendo far come coloro / che per vergogna celan lor mancanza”; v. 17/18), questa
partecipazione gli garantiva d’altro canto I’appartenenza a un gruppo elitario. Percio il
familiare gesto del lamento amoroso nella prima strofa (O voi che per la via d’Amor passate;
v. 1 segg.) acquista a posteriori un’ulteriore valenza. L’Io pud, con buone ragioni, porre il
proprio dolore al di sopra di quello di altri (“attendete e guardate / s’elli ¢ dolore alcun,
quanto’l mio grave”; v. 2/ 3), poiché non soffre soltanto per 1’amore inesaudito, ma anche a
causa della sua missione poetica.

Il paragrafo 3 approfondisce il dissidio, acuendo il motivo della partenza della donna
schermo. Un’altra ‘donna gentile’ viene chiamata alla gloria eterna, introducendo cosi fin
d’ora quel ciclo della morte che raggiungera la Beatrice e fara dell’amante un martire. La
situazione di base del ‘celare’ ritorna modificata: questa donna gentile supplisce alla funzione
della donna schermo precedente, fornendo 1’occasione per due poesie rivolte ai ‘fedeli’. Ma in
realta anch’essa interessa solo in quanto apre uno spiraglio sulla Beatrice (39; due volte). Il
commento insiste ancora una volta sulla pluralita dei significati (“E di cio [i. e. la comunanza
con la Beatrice] toccai alcuna cosa nell’ultima parte delle parole...si come appare
manifestamente a chi lo 'ntende”; ivi). Le due canzoni di lamento (Piangete, amanti e Morte
villana)’ vedono nella morte la rottura con I’esistenza terrena e la fine di ogni comunita
cortese (“perché villana Morte in gentil core / ha miso il suo crudele adoperare, / guastando
cio che al mondo ¢ da laudare / in gentil donna”; 40, v. 5-8). La morte ¢ I’anti-sublime,
I’avversaria degli ideali della ‘cortesia’, ‘vertute’ e ‘leggiadria’ (43, v. 13-15). Percid nel
momento in cui la morte della donna viene recepita nella lirica non solo come fantasticheria

sentimentale, ma come esperienza reale, la poesia cortese s’imbatte in un territorio linguistico

55



straniero. Tutta la sua vicenda interiore verrebbe a trovarsi al di la delle zone emozionali
poeticamente definite.

Ma se la Beatrice - come sottolinea 1’lo sconvolto - fa davvero saltare tutti i
tradizionali metri dell’amore, anche lo spazio verbale stilnovistico dovra riuscirle angusto.
Visto che la morte della »donna gentile« importa solo in quanto riferimento al programma
poetico >Beatrice<, con questo evento la necessitd di un rinnovamento poetico ¢ divenuta
ancor piu impellente. A ben vedere, gia qui non mancano indicazioni che velatamente
alludono a un nuovo orizzonte poetico (“Morte villana...di dolor madre antica”; 42, v. 1-2). Il
- gia noto - sguardo di Amore rivolto al cielo (Piangete amanti, v. 12) documenta
visibilmente 1’orientamento verso un’espressione piu alta. Al suo inizio, naturalmente, sta
I’immagine leggiadra della donna morta, la cui bellezza terrena (“gaia sembianza”; 41, v. 14)
si trasforma, in morte, nell’annuncio di una nobilta piu alta, di carattere spirituale (“lo
ciel...ove I’alma gentil gia locata era”; 41, v. 12-13). In termini poetologici: dal punto di vista
stilistico e formale, i due sonetti alludono alle Rime di Guittone d’Arezzo ovvero di Guido
Cavalcanti.* Velatamente si parla dunque della concezione poetica di tali autori. Questi si
erano vincolati troppo al codice cortese (“Cio che al mondo ¢ da laudare”, 40, v. 7) per potersi
gia elevare alla completa perfezione conchiusa nel loro oggetto (“ver lo ciel”; v. 12). Per
raggiungerla - questo ¢ il nocciolo di Morte villana (v. 19/20) - la poesia deve imboccare, nel
linguaggio e nel contenuto, la via celeste della ‘donna gentile’. “Salute” (v. 19) corrisponde
inequivocabilmente alla Beatrice, “la donna de la salute” (3,4). La salute/salvezza che
scaturisce dal suo saluto indica anche il fine della vera poesia.

Il paragrafo 4 presenta un’ulteriore immagine di partenza. L’lo stesso lascia la citta
nella direzione in cui lo aveva preceduto la donna schermo. A meta strada (sonetto
Cavalcando I’altr’ier, v. 3) incontra Amore, nei panni di un povero pellegrino, che cammina
con gli occhi bassi e di tanto in tanto posa lo sguardo su un corso d’acqua che scorre a valle.
In qualita di ‘alter ego’ dell’To, Amore gli rispecchia lo stato attuale del suo amare e poetare.
Abbiamo gia nominato la sentenza amorologica implicita in cid. Qui egli si presenta come
consigliere in questioni poetiche: e il discorso che rivolge all’lo serve appunto a definirne la
posizione poetica. Voltare le spalle alla citta e seguire 1‘amore-schermo significa rinunziare al
luogo della Beatrice, centro della doppia esistenza del protagonista. Benché 1’Io si trovasse in
compagnia di altri, ossia di altri poeti (45), e 1 suoi sforzi in materia corrispondessero del tutto
alle aspettative dell’epoca, Amore sentiva questa via imposta dai ‘fedeli’ al suo poetare come
una costrizione sistematica, che lo allontanava dai suoi elevati, seppur ancora vaghi ideali

poetici (Beatrice). Ora la sua veste ostentatamente misera e lo sguardo abbassato indicano che

56



Amore ¢ sulla cattiva strada. Il suo atteggiamento segnala all’lo che le possibilita aperte dalla
lirica stilnovistica possono essergli utili - ma non la sua direzione.

Su questo sfondo va inteso il consiglio che Amore da al poeta. Per prima cosa gli
rivela che difficilmente la donna schermo fara ritorno in citta. L’espressione poetica che essa
incarna pare quindi esaurita; di conseguenza, Amore propone all’lo di correggere il modello
del suo amare e poetare, indicandogli un’altra donna schermo (“quello cuore che io te facea
avere a.llei, io 1’0 meco, e portolo a donna la quale sara tua difensione, come questa era”; 46).
L’amore-schermo, il ‘celare’, i modelli poetici, sono dunque interscambiabili: cid che conta ¢
che permettano all’lo poetante di fare un ulteriore passo verso la Beatrice, come aggiunge il
§5. Quindi la grande tradizione del »dire per rima¢ ¢ valida solo nella misura in cui funge da
battistrada per ’espressione della signora superlativa. Finché non si sara inventato un
linguaggio a lei adeguato, continua Amore, la poesia dovra rimanere nei binari della
convenzione (‘converra’) (“dille nel modo che per loro non si discernesse lo simulato amore
che tu ai mostrato a questa e che ti converra mostrare ad altri” ; 47).

Ma evidentemente I’lo ha interpretato in maniera troppo superficiale le istruzioni di
Amore. Infatti intraprende il servizio della nuova donna schermo - ovvero del nuovo modello
poetico - con troppo zelo, in maniera esagerata (“soverchievole boce”; 50), violando cosi il
fondamentale dettame della »cortesia<. Inoltre la nuova donna schermo non sembra avere un
riferimento visibile al punto centrale, cio¢ alla Beatrice. La quale, per entrambi i motivi, non
puo che reagire secondo la propria natura: all’oltraggiosa smodatezza dell’lo risponde
negandogli il saluto. In quanto incarnazione di una misura poetica, non avrebbe potuto
segnalare piu drasticamente I’errata concezione della poesia coltivata dall’lo. La privazione
del saluto evidenzia il vero punto critico del rito del >celare<: in fondo, I’eccezione verbale
costituita dalla Beatrice (»dolcissimo<) pud esser colta solo in veste di negazione (“mi nego lo
suo dolcissimo salutare™; 50/51).

Al piu tardi adesso ¢ chiaro che perfino una padronanza eccellente della lirica cortese
coeva nelle vesti del Dolce Stil, si esaurisce nel migliore dei casi nei preliminari della
Beatrice: come essa supera di gran lunga I’intelligenza spirituale dell’lo, resta irraggiungibile
anche alla sensibilita artistica dello Stilnovismo. Con il §5, 8 si conclude dunque per I’Io una
prima fase di formazione. Fino ad ora, il poeta si ¢ appropriato dell’arte versificatoria del suo
tempo, giungendo al vertice delle sue piu raffinate possibilita. Tuttavia ha la sensazione che il
suo compito non sia ancora esaurito.” Espressioni di malumore (70) e di impotenza (“la mia

beatitudine, la quale molte volte passava, e redundava la mia capacitade”, 53) manifestano la

57



necessita di andar oltre la tradizione. Cid che ¢ accaduto finora sul piano poetologico della
Vita Nova, rappresenta quindi un inventario critico della lirica cortese nel suo insieme. -

Ma non ¢ tutto. Certi indizi paiono suggerire che il bilancio eseguito da Dante
potrebbe aver fatto un ulteriore passo in avanti. Se non sbagliamo, in questa prima tappa della
Vita Nova, egli ha messo in cifra anche una sottile genealogia della propria formazione
poetica. A rischio di rendere, con una simile ipotesi, ancor piu difficile un testo difficile, essa
ci consentirebbe di leggere in una luce nuova una serie di passi finora oscuri o
apparentemente insignificanti. Torniamo al punto di partenza: se la Beatrice rappresenta una
concezione piu alta della poesia, chi sono le due compagne piu anziane ai suoi lati, quando
entra salutando nella vita dell’lo (“questa mirabile donna apparve a me ... in mezzo a due
gentili donne, le quali erano di piu lunga etade”; 15)? Nel contesto dell’autocommento
poetologico, le donne potrebbero incarnare due modelli eccellenti della lirica cortese, sotto la
cui guida I’Io si € messo sulle tracce della Beatrice, cio¢ del proprio ideale poetico. Visto che
sono piu anziane, non potrebbero rappresentare i maestri di Dante nell’arte del ‘trobar’? Dato
che si limitano ad accompagnare la sublime signora, il loro rapporto con lei non ¢ quello di
donne schermo? Il contesto verbale lo conferma: qui, come nell’episodio della prima donna
schermo e altrove, la Beatrice ¢ introdotta con “in mezzo a”, “nel mezzo di”, ossia veicolata
attraverso enunciazioni antecedenti. Le due dame di compagnia hanno quindi lo stesso rango
dei finti amori dell’lo. Al pari di essi, rappresentano allora le stazioni formative della sua
vocazione poetica.’

Tramite questo nesso, nel § 2, 12 arriviamo a Guittone d’Arezzo. Il sonetto O voi che
per la via d’Amor passate aveva citato la forma e il linguaggio arcaici del sonetto rinterzato,
caratteristico per Guittone. La prosa di questo capitolo pare confermare, in altra maniera, tali
allusioni formali. Secondo la premessa, il sonetto fu scritto come lamento per la partenza della
(prima) donna schermo dalla citta. Il § 4 (45) aggiunge che fu un addio per sempre. In senso
trasposto: la teoria amorosa sostenuta da Guittone aveva preso una direzione che, secondo I’lo
commentante, 1’aveva tanto allontanato (“paese molto lontano”; 33) dal palcoscenico
(“cittade”) della poesia cortese, da far praticamente escludere che potesse mai tornare sui suoi
passi (Amore: “so che lo suo rivenire non sara”’; 46). Qui viene per lo meno spontaneo un
parallelo con la carriera poetica di Guittone. Egli ¢ il capo riconosciuto di una scuola poetica;
intorno al 1265 ha una conversione religiosa; tra il 1267/68 entra nell’ordine dei Frati
Gaudenti, ripudia la sua precedente lirica amorosa e intraprende una guerra apostolica contro i
suoi colleghi laici. Cosi, nell’impresa di gruppo della lirica cortese, la sua voce viene di colpo

a mancarc.

58



Piu incerta resta invece 1’identita della seconda accompagnatrice. Anch’essa ¢ piu
anziana della Beatrice ¢ ha la medesima funzione di battistrada poetico. E inserita a sua volta
nel ciclo della partenza, quindi contribuisce allo sviluppo di una poesia che trascendera lo
stadio poetico da lei rappresentato. Tuttavia I’accentuazione ¢ diversa. Questa >donna gentile«
non lascia la sfera della Beatrice, ma la precede nella morte, rivelandosi percido come positivo
segnale dell’ascesa di Beatrice stessa alla sede piu sublime delle anime (“ver’ lo ciel.../ ove
I’alma gentil gia locata era”; 41, v. 12/13). Certo, anche lei si trova al fianco, per eta prima,
della Beatrice: ma nel senso di una precorritrice che le prepara la strada. Cio che gli preme,
I’To della Vita Nova lo ha evidenziato nei due sonetti a lei dedicati. Si tratta dello sguardo
verso ’alto (Piangete, amanti, v.12), della direzione della salvezza (Morte villana, v. 19/20).
Questa donna rappresenta una tendenza della tradizione poetica, che ha gia ampliato
speculativamente la propria impostazione cortese (“cio che al mondo ¢ da laudare”; Piangete
amanti, v. 7, cio¢ la “cortesia”, “vertute”, “leggiadria”; Morte villana, v. 13-16). Ma tutto cid
puo alludere soltanto a Guido Guinizelli. Questi aveva iniziato come >scolaro« (>figlio<) del
»maestro< Guittone (“padre mio”)’; nella Vita Nova compare quindi dopo di lui. Con la sua
canzone Al cor gentil rempaira sempre amore, aveva redatto tuttavia il manifesto di uno sti/
novo®, che da alcuni seguaci di Guittone, ad esempio Bonagiunta, venne subito interpretato
come una sfida alla loro scuola e polemicamente confutato.” La propria posizione nei
confronti di Guido, Dante I’ha esposta piu volte. Nel Purgatorio (XXVI, 97 segg.) lo indica
esattamente con la formula, padre mio, con cui Guinizelli aveva definito il proprio rapporto
con Guittone (4 firate Guittone; v. 1)."° La prima poesia della Vita Nova si riallaccia
esplicitamente al manifesto di Guinizelli,'' la cui nuova ideologia amorosa viene vistosamente
collocata all’inizio della »via d’Amor¢ dantesca e costituisce il fondamento su cui Dante
erigera la propria Amor-teologia. Che Guinizelli assumesse nella biografia poetica di Dante
un rango piu alto di quello di Guittone, pud essere desunto anche dal fatto che Dante lo
menziona in due poesie. Nondimeno anch’egli perd ¢ solo una stazione di passaggio. In
entrambe le composizioni appare connesso a un - seppur relativamente appianato - contesto di
morte: qui non potrebbe celarsi la citazione di un dato biografico? Guinizelli lascio la
comunita dei poeti nel 1276. Guittone dunque gli sopravvisse di molti anni; sotto il profilo
poetico, tuttavia, Guinizelli fu piti lungamente attivo.'”

Che particolarmente il sonetto “Piangete, amanti” potesse esser letto come lamento
per la morte di un collega, pare confermarcelo a posteriori il Petrarca, che riprese miratamente
questa poesia (Piangete, donne, e con voi pianga amore; Canzoniere, XCII, v. 1) per erigere

un >tombeau« poetico al defunto Cino da Pistoia.”> Anche se Dante non fa nomi, Petrarca

59



evidentemente sapeva ancora benissimo a quale scopo servissero ¢ a chi fossero dedicati
questi versi: una citazione di testo che sembra dunque riconnettersi senz’altro alla citazione
della sua funzione. -

Questo potrebbe essere quindi il contesto storico-letterario da cui I’lo si allontana.
Lasciando la citta, abbandona anche una tradizione poetica. Indotto dal suo servizio d’amore,
si ¢ messo alla ricerca della propria destinazione poetica (“‘come peregrino”; 46). Ma pare che
anche questo passo non sia stato compiuto senza un patronato lirico. In un ambiente artistico
dal lessico talmente ristretto come quello della lirica cortese, ogni parola acquista piu peso del
consueto. Percid bisogna considerare attentamente anche le particolari circostanze che
accompagnano la partenza dell’lo e il suo successivo ritorno in cittd. La prosa, che come
sempre funge da spiegazione alla poesia, puo servirci da guida.

La partenza si svolge tutta nel segno del commiato: il testo dice “partire”;”ire” e due
volte “andare” (45). L’incontro con Amore provoca poi una svolta nel viaggio dell’lo - e nel
suo atteggiamento (“quasi cambiato nella vista mia”, 47). Il ritorno in cittd avviene percid
sotto nuovi auspici: nella prosa, che riprende il primo verso del sonetto, per ben due volte e
unicamente in questo passo della Vita Nova, il movimento dell’lo ¢ descritto con il verbo
ycavalcare« (47). Sarebbe una negligenza non vedere in cio un’allusione al >primo amico« di
Dante, Guido Cavalcanti! Dunque, non solo la Vita Nova ¢ dedicata a lui, e a lui allude la
forma metrica del sonetto.'* Di Cavalcanti Dante ha fatto, e non a caso, anche la figura guida
della propria partenza poetica. Seguendo le sue istruzioni, come gli ha consigliato Amore, I’Io
abbandona il passato per collegarsi all’attualita del poetare amoroso. Se inoltre nel passaggio
dall’»ire< al »cavalcare< ci ¢ concesso vedere un’elevazione, allora il ritorno dell’lo al luogo
della sua attivita poetica inaugura una misura piu alta del poetare, coniata sul modello del
Cavalcanti. Amore, il consigliere poetico, sostiene a modo suo questa teoria. Sempre lui
aveva proposto all’lo, in un momento decisivo, una nuova >donna-difensione«, ossia una
mutata prospettiva lirica. Le indicazioni che abbiamo rilevato nel testo permettono di
supporre in questa >donna< una figurazione di Cavalcanti. Infatti, in cambio del servizio reso a
questa signora, Amore fa intravedere all’lo poetante un “novo piacere” (49, v. 12): un nuovo
concetto del diletto estetico. Ma questo non significa erigere gia - non tanto alla lettera,
quanto nei contenuti - un monumento alla modernita di Cavalcanti come figura guida del
»Dolce stil novo?"

Malgrado quest’ascesa, tuttavia, anch’egli ¢ trattato ancora alla stregua di una donna
schermo (,,donna la quale sara tua difensione “; 46). Anche a questo modello di una nuova arte

poetica I’lo retrospettivo pone subito dei limiti. Di Cavalcanti Dante sara, per un certo

60



periodo, un illustre compagno di viaggio. Ma al di 1a dello Stilnovismo si delineano gia i
contorni, anche se ancora quasi vuoti, di un’ampliata concezione poetica: e sara lo stesso lo
della Vita Nova a riempirla. Dante ha quindi riservato per se stesso la posizione suprema della
sua genealogia poetica. Nel § 15 della Vita Nova egli si inserisce infine - apparentemente
senza alcuna modestia - come ultimo anello di questa catena. Nel frattempo 1’Io, nelle stazioni
di rinunzia del suo >cammino delli sospiri¢, si era purificato aprendo il proprio cuore alla
pieta, e il proprio linguaggio allo »stile de la loda<. In possesso di questa ,,nuova e piu nobile*
concezione (86), poteva concludere il ritratto delle proprie origini poetiche. Per far cio, ricorre
ancora una volta a una figurazione leggiadra: Amore gli appare, giovanile e spensierato.
Viene di lontano e si volta indietro a guardare il punto di partenza - gesti di un bilancio
conclusivo della formazione poetica. Vede venire verso di s¢ Giovanna, la >signorac< di
Cavalcanti, e poi la Beatrice. Nella prosa 1’lo commenta questa successione in chiave
onomastica e allegorica. Giovanna ¢ chiamata Primavera, perche ,,prima verra“, sara venuta
prima della Beatrice. E inoltre: il nome Giovanna corrisponde a quello di Giovanni (il
Battista). La sua >voce« (»vox clamantis in deserto«; 143) aveva preparato la strada al
Signore, e cosi Giovanna, la poesia di Cavalcanti, aveva preceduto la Beatrice, 1’ideale
poetico di Dante. Come il »dolce stil novo« di Cavalcanti aveva superato i suoi predecessori,
cosi lo »stile de la loda< di Dante supera Cavalcanti.'®

E difficile non vedere, in queste copiose e coerenti allusioni, una guida dell’autore alla
lettura della Vita Nova. Egli, narrando ’evoluzione della propria lirica, ha enunciato un
canone dei suoi autori-modello. La sistemazione delle poesie nella Vita Nova si regola, fino a
qui, secondo I’ordine degli illustri precursori. In questo modo I’autore non si sottomette solo
all’autorita di una tradizione esigente; bensi aggiusta palesemente anche la storia della lirica
cortese, in modo da farla culminare nella propria poesia. Un procedimento che oggi puod
sembrarci poco modesto, ma che a quei tempi non risultava affatto singolare. La poesia non
veniva ancora concepita come solitaria prestazione del singolo, né conosceva il nostro
concetto di originalita, che spetta all’individuo moderno soltanto a partire dall’epoca del
Genio. La poesia d’amore cortese rimane, anche al di fuori delle corti, una lirica di gruppo,
che presuppone una reale, o perlomeno immaginata, comunita dei poeti. La reciprocita dei
suoi versi non deriva soltanto dalla limitatezza del suo vocabolario, ma ne costituisce
addirittura il principio vitale. Chi vuol esser poeta, deve dimostrare, attraverso un preciso
colloquio »filologico« con la tradizione, di poter gareggiare con [’abilita artistica e
concettistica degli altri. Replica e scambio di sonetti non sono che applicazioni formalizzate

di questa concezione. L’originalita del poeta non si mostra tanto in una finzione ingegnosa,

61



quanto piuttosto nella padronanza e nell’adempimento dello standard vigente. Cio che gli si
richiede ¢ I’emulazione: di potenziare, all’interno di una concordata circoscrizione verbale, la
messe dei significati. A partire dal - tardo - trobadorismo 1I’emulazione costituisce addirittura
una necessita sistematica per la concezione poetica che lo sottende. Nei confronti dell’esterno,
del mondo reale, la poesia amorosa cortese si distingue ben presto come un cosmo artistico
rigorosamente chiuso. Non che non intrattenesse rapporti con I’ambiente cortese-cavalleresco
del suo pubblico; ma il suo ritualizzato incontro dei sessi era in larga misura indipendente dal
vissuto sociale concreto. La lirica cortese pud quindi valere come esempio di un modello
letterario a-mimetico. Questa istituzionale rigidita verso 1’esterno necessitava in compenso di
una grande mobilita all’interno dei confini stabiliti. Essa era in certo qual modo il suo estetico
principio vitale, e faceva si che una singola emozione amorosa venisse articolata in maniera
sempre piu precisa, esplorata con sempre maggior acume, nell’intento di chiarire via via il
segreto del suo soggiogante potere: un atteggiamento artistico fondato non sull’analisi
estensiva, bensi intensiva della realta, e interessato soprattutto ai rapporti interiori dell’uomo.

Ma il grosso pericolo ¢ che le variazioni finiscano per appiattirsi in banali ripetizioni.
In tal caso la finzione cortese avrebbe esaurito la sua capacitd comunicativa: percio la sua
vitalitd dipende sostanzialmente dalla regolare volonta di superare il senso »>dicibile< con
quello »inteso, 1 significanti con 1 significati. In essi la lirica cortese realizza un principio di
produttivita consono alla sua natura. Se dunque poeti come Giraut de Bornelh, Arnaut Daniel,
Dante o Petrarca (nella canzone delle citazioni Lasso me, in Canzoniere, n. 70) applicano
questo schema di emulazione a se stessi, non ¢ soltanto per assicurarsi una personale gloria
postuma. Nel superamento dei predecessori, mantengono in vita proprio il comune sistema
discorsivo in sé. Questo procedimento pare richiamarsi alle antiche tenzoni poetiche presso le
corti d’amore, dove I’atteggiamento competitivo stimolava il singolo trovatore a un
perfezionamento del sistema, che a sua volta confluiva poi nel patrimonio della comunita
discorsiva.

La Vita Nova ha trovato, per questo suo sistema poetologico, un eloquente spazio
simbolico: la »>citta<, scenario della sua >vicenda<. Dante non le ha dato un nome. I suoi
interpreti si fecero guidare di regola da un ovvio biografismo e la identificarono con Firenze.
E qui ci sarebbe poco da obiettare, se da questa semplificazione non risultasse sminuita la
ricchezza di allusioni celate nell’immagine. Ogni volta che la Vita Nova fa riferimento alla
ycittac, la intende come il luogo in cui la Beatrice vive e il poeta ama. In questo senso si
potrebbe interpretarla come un simbolo spaziale del poetar cortese, un succedaneo della »cour

d’amour<. La figura della citta rispetterebbe in particolare la svolta borghese della poesia

62



d’amore avvenuta nel frattempo in Italia: il poeta, un cittadino in una comunita di poeti. Qui
anche ’antico rapporto di vassallaggio fra uomo e donna si ¢ socialmente allentato: i contrasti
fra ’amante e la sua dama derivano ora da un divario nella nobilta d’animo. Ma I’idea della
citta rende soprattutto giustizia alla nuova situazione di lirica e pubblico, ed ¢ un efficace
emblema dell’esoterica concezione della comunita dei »fedeli d’ Amore«: la loro societa chiusa
accoglie solo chi riconosce che il poetare collima con il pensiero e il discorso cortese.
L’immagine della citta dantesca ¢ gia una lontana prefigurazione della corporazione dei
maestri cantori. Un elemento decisivo ¢ che 1 poeti stessi sono al contempo 1 primi destinatari
delle poesie, e in tal modo si fanno tutori degli specifici criteri qualitativi mediante i quali
hanno conquistato il loro rango elitario. A cid si aggiunge anche ’obbligo scontato, e per
questo inespresso, di rendere in qualsiasi momento conto agli altri del proprio operato, cosa
che anche I’lo della Vita Nova fa ripetutamente, quando si accinge ad uscire dallo spazio
definito della lirica cortese (88).

Il vincolo normativo incarnato dalla citta ¢ visualizzato perfettamente dai rari
movimenti che conducono fuori o dentro le sue mura. Interno ed esterno rappresentano due
diverse concezioni di poesia. All’interno regna la tradizione consolidata; all’esterno ha luogo
la rischiosa impresa del progresso. Ma comporre lirica cortese al di fuori della cerchia cortese
significa imboccare una via senza ritorno - se ci0 non avviene sotto la guida della Beatrice,
supremo ideale dell’To. A superare veramente i confini sono solo i pellegrini romei (223)."
Questi arrivano da fuori nella citta della Beatrice e nuovamente ne escono: la loro patria
poetica non era il poetare amoroso; il loro pellegrinaggio era indirizzato, fin dal principio, a
una meta che va oltre quella della lirica cortese. A Roma si manifestera infine una pretesa
poetica che nella passione di Cristo possiede un’analogia con un supremo traguardo di
bellezza (,,la sua [i.e. Gesocristo] bellissima figura®; 220). -

La negazione del saluto conclude dunque la prima serie di azioni con cui la Beatrice si
sottrae all’lo. Poiché il massimo segno di grazia da parte della signora non viene piu
rinnovato, la cesura nell’immagine che il poeta amante aveva di sé risulta irrevocabile. Fino a
questo momento egli aveva interpretato la propria esperienza della Beatrice secondo i dettami
della dottrina cortese, il cui metro viene adesso recisamente respinto. Ma proprio in queste
negazioni si realizza il momento veramente produttivo della lirica cortese. Con I’esaudimento
del desiderio amoroso la vicenda sarebbe esaurita: 1’amore appagato >non fa storiac. Il
retrocedere della signora provoca invece un distacco spaziale e mentale fra i due. Lo sguardo
retrospettivo dell’lo arresta sbigottito la propria »>storia< per riflettere. Ne nasce una

digressione sul significato del saluto della Beatrice (51 segg.). A posteriori, I’lo comprende

63



che cosa ha perduto. La figura etimologica del ,,salute salutava® (53) gli mostra il saluto come
messaggio di salvezza anche per il proprio poetare. Preannuncia infatti una dolcezza e una
beatitudine tanto copiosa, che supera di gran lunga le attuali capacita di comprensione dell’lo.
Ma chi legge >Beatrice« anche come >poesia¢, scopre nella »dolcezza< una celata pretesa a
un’espressione poetica che va ben oltre il dolce stil. Anche il cammino per arrivarci si delinea.
L’amore ¢, come insegnava ancora Cavalcanti, una forza distruttiva; e la Beatrice
inizialmente non fa eccezione (27). Il suo saluto distrugge il corpo, 1’edificio sensibile del
sentimento (,,corpo...cosa grave inanimata“; 53). Dante, con la sua Amor-teologia, volge pero
al positivo questa vulnerabilita fisiologica dell’amante: soltanto un amore privato dei sensi
(,,distruggendo tutti gli altri spiriti sensitivi*; 52) pud aprire gli occhi per riconoscere la sua
vera essenza. Ma come i sensi offuscano 1’amore (,,obumbrare®), cosi le convenzioni del
linguaggio ne oscurano i piu alti fini.

Questo bilancio intermedio getta I’lo in una profonda crisi. L’amante deve
rimproverarsi di aver apparentemente amato la signora in modo tale da provocarne il rifiuto; il
poeta, di non aver espresso adeguatamente il proprio amore. Entrambi si abbandonano a una
lagrimosa recriminazione. L’Io prende alloggio simbolico negli spazi del corruccio. Come
tanti amanti prima e dopo di lui, si ritira nella solitudine (,,partito me dalle genti in solinga
parte®; 54) della camera delle lagrime<. La sua via d’Amor si restringe a un >cammino delli
sospiri«. L’allontanamento dallo spazio pubblico sta a significare tuttavia il raccoglimento
interiore dell’amante: e se I’esterno gli nega la felicita, la via interiore gli offre in compenso
uno sbocco. Un sogno amplia la sua visuale'®: Amore, il suo consigliere, gli si fa incontro di
nuovo. Ancora una volta parla il linguaggio straniero, il latino. Ancora una volta I’lo non
capisce quasi nulla di queste parole oscure; le comprende invece 1’lo retrospettivo, che
conosce la fine e quindi il futuro - e con lui il lettore. »Lascia perdere i tuoi amori fittizi
[,,simulacra“]¢, gli consiglia Amore, ossia i modelli poetici. >Se vuoi una poesia che sia a
misura della tua signora, esci dalla schiera dei tuoi modelli«. In chiave retorica, cio significa:
con l’accoglienza nella cerchia dei fedeli d’Amore, il requisito dell’imitatio ¢ stato
soddisfatto. Ora si richiede 1’aemulatio, il superamento dei campioni. >Tu, prosegue Amore, ti
sei trattenuto abbastanza con una poesia che della Beatrice sfiora soltanto la zona preliminare.
E ora che tu faccia di lei il centro stesso del tuo pensiero e della tua poesia< (56).

In quel momento, le parole di Amore erano rimaste oscure all’lo. Tuttavia, aveva per
lo meno intuito che il suo destino personale seguiva un piano piu alto, profeticamente velato.
Per alleviare la pena attuale, Amore fornisce una seconda spiegazione, servendosi di un

linguaggio che 1’lo comprende: il volgare e il vocabolario dell’amor cortese. Che cosa fa un

64



amante cortese respinto? Il rituale prevede che chieda pieta (prov. »merce<). Amore si serve di
questa espressione corrente per far capire all’lo i1 suoi interessi piu elevati. Ed ¢ interessante
che consideri la pieta come un’ovvia misura poetica (,,voglio®, dice all’io, ,,che tu dichi certe
parole per rima“; 57): la poesia dunque come >ultima ratio< del servizio amoroso (,,queste
parole fa che siano quasi un mezzo*; 58). La prosa e la ballata (59 segg.) fanno derivare
questo potere del linguaggio da quella particolare >soave armonia¢, quel >dolce sono«, che
distingue I’arte del Dolce Stil. Dante qui si riallaccia evidentemente a Cavalcanti. Questi,
nella sua canzone dottrinale Donna me prega (v. 71-75) aveva programmaticamente
ricondotto il successo della lirica cortese alla sua bellezza formale (,,adornata®).

Anche Dante crede che una poesia armoniosa e formalmente compiuta possa fare da
contrappeso all’influsso dei sensi mutevoli e seducenti (,,Amore ¢ qui, che...lo [i. e. ’lamante]
face, come vol, vista cangiare; 61, v. 21/22). Ma al medesimo tempo va oltre la teoria del
Cavalcanti. Ci0 che della devastazione del proprio cuore il poeta mette in salvo nella bellezza
del linguaggio, non basta a convertire la dama alla pietd. E questo il bilancio delle sue
esperienze con la seconda donna schermo. La risposta di Dante a Cavalcanti ¢ egualmente
programmatica: adempie alla sua massima destinazione linguistica (,,tu cante”, v. 3) solo
quella poesia (ballata), in cui una squisita forma sonora esprime un contenuto perfetto (,,se tu
[i.e. la Ballata] di lui [i.e. Amore] non fossi accompagnata, leggieramente ti faria disnore®; v.
13/14). Ma questa suprema idea dell’amore, spieghera in seguito Amore all’lo, altro non ¢ che
la Beatrice: ,,E chi volesse sottilmente considerare, quella Beatrice chiamerebbe Amore per
molta somiglianze che a meco*! In termini piu generali: il Dolce Stile (,,dolce sono*; ,nota
soave®, ,,soave armonia‘“) - apice dell’arte poetica contemporanea - ha futuro soltanto se la
sua bellezza formale si mette decisamente al servizio della bellezza del pensiero di Amore. La
tacita riserva di Dante contempla il rischio di un’arte che, nella sua abilita, si abbandona ad un
narcisistico autocompiacimento. La poesia cortese, con la sua inclinazione alla »poésie
formelle«'”, era comunque sempre prossima a sconfinare in un’arte per I’arte.

Le ragioni della correzione di Dante vengono sviluppate nel § 6 (64 segg.) in forma di
una doppia >questione d’Amore<. L’una contiene un autocommento poetico a malapena
velato, che smaschera, nel gesto di umilta dell’amore cortese, un grave squilibrio estetico fra
forma e contenuto. Il poeta compone infatti una sublime creazione sonora, che ritrae perd un
amante ammalato e grottescamente sfigurato (,,non buona ¢ la signoria d’Amore, perd che
quanto lo suo fedele piu fede li porta, tanto piu gravi e dolorosi puncti li conviene passare®;
65). Ma se Amore puo, da un lato, ispirare al poeta un linguaggio bello e seducente (,,Jo nome

d’Amore ¢ si dolce a udire®), all’lo commentante pare impossibile che sull’amante cio abbia

65



altro effetto che di lenimento (,, impossibile mi pare che la sua propria operatione sia ne le piu
cose altro che dolce®; 66). Dunque Dante valuta una componente basilare del costrutto cortese
- il gesto di pieta - secondo una delle regole fondamentali della scolastica - »Nomina sunt
consequentia rerum« (66) - e scopre all’interno dell’estetica cortese un’insostenibile
contraddizione logica. Se Amore si mostra cosi dolce nei confronti del poeta, come pud
apparire tanto rozzo all’amante?

Il dissidio dell’lo culmina nel sonetto Tutti li miei pensier’ parlan d’Amore (67
segg.).”’ »Vorrei poetare, si lamenta, >ma non so che dire«. Gli manca la >materia< giusta,
ovvero una concezione del tema libera da contraddizioni interiori (v. 9/10). La pieta, in cui gia
I’amante aveva dovuto riconoscere un amore sbagliato, induce in errore anche il poeta
(,,amorosa erranza“; v. 11). Egli ¢ in cammino senza conoscere la via (,,mi facea stare quasi
come colui che non sa per qual via pigli lo suo cammino, e che vuole andare e non sa onde
sen vada“; 66). Vista nel suo complesso, la tappa della pieta si ¢ rivelata un passaggio
fuorviante - nella giusta direzione.

In questa situazione, come si ¢ visto, I’Io era stato nuovamente colpito da un atto di
rifiuto della Beatrice. Inaspettatamente la vede (§ 7) e va estaticamente fuori di sé: segnale di
un progresso cognitivo. Ma al suo rapimento si risponde con il »gabbog, la derisione: la sua
massima esperienza d’amore provoca dunque un intollerabile gesto di umiliazione. L’incontro
avviene in occasione di un matrimonio; la Beatrice ¢ in mezzo al corteo nuziale. Sotto la
guida di un »amico« - Cavalcanti, il primo dei suoi amici-poeti? - I’Io riprende il vassallaggio
cortese (,,al servigio de le donne*; 70) nelle modalita previste dalla convenzione (,,ch’elle
siano degnamente servite®). Per i1 testimoni di questa scena, la Beatrice era fino a quel
momento solo una fra le tante. Ma la reazione di lui ha rivelato a tutti che ¢ lei la segreta
dama del suo cuore. E che ai suoi occhi valgono quindi per lei tutt’altri parametri - dell’amare
e del poetare - di quelli tradizionali, come osservano espressamente i circostanti (,,molte di
queste donne, accorgendosi de la mia trasfigurazione*; 72).

Che cosa era accaduto? La nuova vista della Beatrice aveva provocato una rivoluzione
nella percezione dell’lo. Una volta di piu, la sua apparizione lo aveva soggiogato al punto da
far ammutolire tutti 1 suoi sensi (,,fuoro si distructi li miei spiriti...che non ne rimasero in
vita®; 71/72). Soltanto la vista (>li spiriti del viso<) sopravvive a questo sconvolgimento: ora
I’To non ha definitivamente piu occhi che per lei (,,s0lo rimane a veder voi [i. e. la dama]*; 75,
v. 11). Tutto lo sbigottimento amoroso ¢ concentrato nel guardare. Colui che guarda si ¢ per
cosi dire coniugato con 1’oggetto del suo guardare (scena nuziale!). Le conseguenze sono

notevoli. L’occhio, I’organo sensitivo umano piu stimato nel Medioevo, ha assunto la guida

66



esclusiva nell’esperienza della signora. Questo »cambiamento di senso< prepara una svolta
generale nella teoria poetica. Nel Dolce Stil contava soprattutto la bella e soave musicalita del
linguaggio, la quale si rivolgeva soprattutto all’udito. Se a dominare ¢ invece la vista, la
comprensione si trasferisce esattamente su quella soglia tradizionale in cui la percezione
esteriore si muta in esperienza interiore. L’lo insiste quattro volte sulla visibile trasformazione
del proprio aspetto (,,mia trasfigurazione; mio trasfiguramento; io vi rasembri si figura nova;
io mi cangio in figura d’altrui®; 72 segg.) - quattro segnali di un mutamento della visuale
poetica.”’ Dante ha dato alla lirica cortese una svolta decisamente speculativa. La vista della
signora, non piu adombrata da alcuna donna schermo, ha trasformato 1’lo (>trasfiguraziones;
ycangio«). Il suo amare - e poetare ha acquistato una nuova qualita (>figura nova<). Questo
ynovac indica che egli € gia in cammino verso una »Vita novac.

Il »>gabbo< porta a compimento questo distacco dall’atteggiamento amoroso
tradizionale (73). Esso fa si parte dei convenzionali malintesi delle schermaglie amorose. Ma
in questa situazione, svaluta complessivamente 1’atteggiamento di umilta dell’lo (,,altri
dovrebbe avere pietd, e cio¢ per la pietosa vista che negli occhi mi giugne; la quale vista
pietosa ¢ distrutta, cio¢ non pare altrui, per lo gabbare di questa donna*; 81). La pieta appare
dunque un atteggiamento sbagliato, poiché punta su una poesia che si fida troppo delle regole
stabilite dalla tradizione. La mirabile bellezza della Beatrice invece trascende tutte le
prescrizioni della lirica cortese (,Ja sua mirabile bellezza...uccide e distrugge nella mia
memoria cio che contra lui si potesse levare™; 77 seg.). Chi vuole raggiungerla poeticamente,
deve spezzare (,,distrugge®) i legami della tradizione (,,memoria‘“). Segnale esteriore di questa
volonta di un nuovo orientamento: 1’Io ha fatto della sua Ballata i’ vo’ (59 segg.) il portavoce
del proprio amore, affinché interceda presso la Beatrice. Per la prima volta entra in contatto
verbale con la signora - nell’opportuna forma della ballata e in un linguaggio elevato (,,dolce
sono*, v. 15; ,,nota soave®, v. 38), ma ancora con il gesto della pieta, che coltiva soprattutto il
dolore dell’amante, non la bellezza della dama (v. 21). Il Dolce Stil - cui alludono »>dolce
sono« e »nota soave« - indica si in direzione del futuro. Peraltro solo a condizione che - come
chiarisce la prosa - la sua bellezza formale si sottometta decisamente alla natura di Amore,
ossia alla bellezza del pensiero. Altrimenti si esaurirebbe in un compiaciuto narcisismo. A
questo punto I’Io, per la prima ed ultima volta, si rivolge in tre sonetti (Con l'altre donne,; Cio
che m'incontra; Spesse fiate) direttamente alla signora. Ma anche questi rimangono
ostinatamente legati al rituale della pieta (,,vienmene pieta“; 83, v. 3). Di conseguenza la

Beatrice non se ne sente apostrofata. Il poeta, con la sua arte del dire per rima, ¢ arrivato un

67



po’ piu vicino alla meta prefissa nella figura della Beatrice; ma cio che ha raggiunto, ¢ al

massimo la consapevolezza della distanza che lo separa da lei.

2. Al culmine della »lode della donna«¢

L’Io accetta la sfida. Che cosa cio significasse gli era chiaro: le poesie scritte finora gli
apparivano improvvisamente antiquate, vecchie rime. Un progresso era possibile solo
rinunciando all’appoggio sicuro della tradizione. Al principio del § 10 prende dunque una
risoluta decisione: ¢ 1’inizio di una poesia amorosa di nuovo genere, la seconda grande fase
della sua evoluzione.”' La poesia della donna schermo, I’arte del dire per rima, aveva rivelato
1 propri limiti. Ora s’imponeva un’arte della parola che avesse il formato della Beatrice stessa.
Non poteva peraltro trattarsi di apostrofaria ancora, solo meglio di prima: la poesia migliore,
il Dolce Stil, si era infatti dimostrato inefficace. Adesso si trattava invece di pronunziarne
nella maniera giusta »il nome<. Qui ’amante aveva gia spianato il cammino al poeta,
smantellando I’interesse dell’»amor sui<. Soltanto a questo punto il poeta era veramente libero
di occuparsi della donna in se stessa (v.s.).

Egli inizia subito con un deciso mutamento della disposizione discorsiva. L’ impotenza
della tradizionale poesia dell’amore-pena lo induce a prendere le distanze dalle convenzioni
trobadoriche - in due sensi. Innanzitutto si congeda dall’autorappresentazione finora praticata:
»Tutto cio che c’era da dire di me, I’ho detto< - invano. Risolutamente egli sgombera la
propria posizione tradizionale al centro del parlare amoroso. Finora in fondo si era trattato
sempre di lui, dell’effetto che la donna aveva su di lui; ora il poeta si fa da parte,
capovolgendo il centro dell’interesse. Via da sé, verso di lei, ¢ anche il nuovo motto del suo
dire. Ma dove la poesia non ¢ piu costretta ad affrontare le devastazioni di Amore, si crea lo
spazio per una “materia nuova e piu nobile che la passata” (86). Questa materia si concreta
nella Beatrice, il concetto piu alto dell’amore di cui I’lo dispone in quel momento. Poiché
tuttavia né il cuore, né il linguaggio sono per ora alla sua altezza, 1I’Io si vede indotto a un
secondo, radicale distacco dal tradizionale rituale dell’incontro: delibera che d’ora in poi non
parlera piu a lei, ma soltanto di lei (“sempre poi tacesse di dire a.llei”). Il seguito della
vicenda mostra cosa ci0 significhi: I’amante sottrarra completamente 1 propri sensi
all’impressione fisica della Beatrice - per visitarla esclusivamente col pensiero. D’ora in poi
la sua assenza ¢ per lui la pregiudiziale della sua presenza. In futuro I’incontro con I’amata
non avra piu luogo nella realta, ma solo nell’immaginazione.

Con cid I’lo ha radicalmente modificato il suo rapporto con la donna, distogliendosi

dalla sua bellezza esteriore, cosi difficile da sostenere, per dedicarsi alla sua bellezza interiore.

68



L’amore inesaudibile ¢ divenuto un amore rinunciatario. Ma cido che in contesto cortese
portava alla cessazione del servizio amoroso, diventa qui il punto di partenza di un consistente
ampliamento dello spazio poetico.”

Gia il § 10 ne getta le nuove basi.”> Anche in questo caso Dante rimane fedele al suo
procedimento: usa la storia d’amore di facciata per inserirvi dei significati traslati. Le dame,
che al suo ultimo incontro con la Beatrice avevano ancora sorriso del comportamento estatico
dell’To, si mostrano adesso guardinghe. Esigono dall’lo una spiegazione. »>A quale fine ami la
tua signora, se poi non sei in grado di reggerne la presenza?« Dietro un tale comportamento
deve celarsi un »amore novissimo« (88). La domanda delle dame evidenzia il problema della
finalita (“lo fine di cotale amore”): I’amante finora si era espresso nel linguaggio
comprensibile del poetar cortese; e le stesse donne interpretano il fenomeno Amore secondo il
modello trobadorico. Ora I’>amore a distanza< scelto autonomamente dall’lo deve sembrare
alle dame un oltraggio ermeneutico, poiché, derogando alla norma, egli continua ad amare la
sua donna senza piu far dipendere la propria felicita dal favore di lei. >Il contenuto del mio
amore, egli spiega alle dame che lo esaminano, >consiste in cid che anche una signora assente
non puod sminuire< (ivi). >In che cosa consiste?«, insistono loro: “In quelle parole che lodano la
donna mia” (89).

La sua nuova ‘dichiarazione d’amore’ ¢ tanto sorprendente quanto logica: il massimo
adempimento dell’amor cortese ¢ il poetar cortese. Si rivela qui I’influenza di un elemento
centrale della filosofia del linguaggio di allora. Cid che né una Beatrice assente, né - possiamo
aggiungere in anticipo - una Beatrice defunta possono togliergli, ¢ I’immagine interiore che la
sua memoria ha dedotto dall’apparenza esteriore di lei. Ma anche di quest’immagine conta
solo cid che puod essere tradotto nella forma vincolante del linguaggio: »Nomina sunt
consequentia rerum«, aveva spiegato in precedenza il poeta dotto, ancorando la propria
attivita linguistica al medievale realismo dei nomi.** I suo amore ¢ divenuto veramente realta
solo nel momento in cui la sua essenza ha ricevuto 1 »nomi< ad essa pertinenti. La parola - e
soprattutto quella poetica - deve per principio mettersi al servizio della cosa a cui si riferisce -
e non viceversa. In maniera indiretta, Dante conferma ancora una volta le proprie riserve nei
confronti della lirica cortese, in cui ’amore puo facilmente sfociare in un virtuosismo
formale. Ma oltre a cio introduce, nel cosmo linguistico trobadorico, un nuovo principio
vitale. Finora esso si nutriva in prevalenza dell’arte di combinare un numero piuttosto limitato
di elementi espressivi in modo da farne progressivamente scaturire i possibili significati.
D’ora in poi, invece, 1’Io vuole affidarsi non tanto al lavoro sul signifiant, quanto a quello sul

signifié. Questa decisione riguardera soprattutto il futuro del poeta. Gia qui tuttavia si delinea

69



in fondo la svolta verso una poetica figurativa.”> Alla fine della Vita Nova, 1’idea sara
divenuta un vero e proprio concetto. Allora ¢ piuttosto la forma ad adeguarsi al contenuto
affidatole, e non il contenuto a sottomettersi a delle misure prestabilite. Nel caso concreto:
I’Io insegue, nel linguaggio dei trovatori, un’idea amorosa che gia all’inizio di questa seconda
fase esige un volume espressivo piu adeguato di quello attualmente a disposizione (“materia
nuova e piu nobile che la passata”).

Un’ulteriore misura sottolinea con quanta decisione Dante si avventuri in questo
nuovo territorio poetologico. L’lo non solo si ritrae dalla Beatrice: al distacco dalle proprie
origini poetiche, unisce un altrettanto spettacolare cambiamento del suo pubblico. Finora il
poeta si era rivolto ai »fedeli d’Amore«: scambiando sonetti con essi, aveva ratificato le loro
opinioni sull’arte di amare e di poetare. | membri di questa cerchia erano interessati a una
perfetta padronanza dello strumento della poesia d’amore, e il rispetto delle norme
determinava essenzialmente il loro agire. Ciascuna delle loro poesie era una vittoria culturale
su un volgare ancora giovane e imperfetto. Il § 10, 12, in cui I’lo abbandona ancora una
volta, ma senza compagnia, la citta - il parlar d’amore regolamentato -, fa percio presagire una
nuova partenza: vale a dire una riflessione su una nuova teoria poetica (“io cominciai a
pensare lo modo che io tenessi”’; 91).

Come prima condizione, gli pare necessario cambiare interlocutore: decide di
indirizzare d’ora in poi le proprie poesie solo alle “gentili donne”. Queste possiedono il dono
di pensare con il cuore (Donne ch’avete intellecto d’amore; 93, v. 1). E di loro Amore ha fatto
una concreta pietra di paragone della bellezza dell’amore. Se quindi il poeta le cita
espressamente a nuovi arbitri della sua arte, significa che il suo interesse estetico si ¢
fondamentalmente modificato. Infatti le dame sono interessate prima di tutto alla »verita< delle
sue parole (“Se tu ne dicessi vero”; 90), e solo in secondo luogo al loro valore artistico.
Quindi, una finalita basata sul contenuto precede quella basata sulla forma. Il baricentro della
concezione poetica si ¢ visibilmente spostato: piu importante dell’adeguatezza alle norme ¢
I’adeguatezza all’oggetto.

Ma qual’¢ questo nuovo oggetto? Il poeta sa gia dirne qualcosa di piu dell’amante. 11
miracolo della bellezza della signora, ormai soltanto immaginato (“io ymagino la sua mirabile
bellezza; 77), subisce la trasfigurazione che il ricordo esercita sui suoi contenuti: li - come
osserva I’lo - tutto cid che si potrebbe obiettare a sfavore della signora, viene cancellato; le
pene passate tacciono (ivi); la ymemoria« rielabora le informazioni fornite dai sensi, attenua i
lati avvilenti dell’amore, predilige quelli sublimi. In questo Amore chiarificato, il citatissimo

Andrea Cappellano aveva individuato addirittura un programma virtuoso. Colui che ama in tal

70



senso ,,non puod essere avaro, € quelli ch’¢ aspro e non adorno e quelli ch’¢ di vil gente, si 'l fa
(...) vertudioso e bon costumato®.** Boccaccio ha mitologicamente incarnato questo effetto
civilizzante nella Venus magna (Genealogie deorum gentilium, libro 111, 22-24).

Con questo spostamento dell’atto poetico sul materiale tratto dalla memoria, anche lo
stato della sua finzione si modifica. E vero che da sempre la letteratura ha la propria sede
nell’immaginazione umana, e che anche la poesia del vissuto ¢ solo una simulata deviazione
da questa origine. Ma se Dante fa della memoria addirittura la condizione del poetare,
significa che qualcosa di fondamentale era accaduto nell’immagine che la poesia amorosa
aveva di sé. Con il Dolce Stil, la sua precedente comunanza di ambiente con la vita di corte si
era dissolta e, con essa, anche ogni interazione diretta con una »>cortesia< socialmente
controllata. Anche Dante ne mantiene il concetto (>gentili donne(); ma il carattere pubblico
della sua poesia ¢ piu che altro citazione: un richiamo finzionale di cio che nella realta ¢
svanito. L’impulso del suo poetare cortese, tuttavia, ¢ introverso. La performanza della >corte
d’amore« era diventata un’incombenza della memoria, il cui giudizio ha perd dimestichezza
con i concetti della nobilta d’animo piuttosto che di schiatta.*” Il risultato apparente potrebbe
essere la stessa emozione, poeticamente abbellita. Ma le motivazioni differiscono
notevolmente. In un caso, I’amore inappagabile risarcisce con una ricompensa sociale,
nell’altro invece con una cultura mentale. Non a caso Petrarca trasferi la propria poesia in
questo luogo della rimembranza: ¢ presumibile che, da fine conoscitore della Vita Nova, ne
avesse ben compreso la portata estetica.

Del resto, Dante stesso aveva contribuito con rara trasparenza a facilitare ai suoi lettori
la comprensione di questo punto chiave, escogitando prontamente una formula poetologica
per la poesia nuova che aveva in mente: d’ora in poi avrebbe fatto oggetto del suo dire
amoroso solo cid “che fosse loda di questa gentilissima” (89; 90). Di per sé, questa >lode della
donna< non ¢ una novita. Anche qui Dante si basa su uno schema ben noto, che risale ai
provenzali. Gia allora la descrizione della bellezza aveva il compito di elogiare la dama e
additare cosi una ragione inconfutabile della sua amabilitd. Encomio e lode della donna
valgono come suprema giustificazione di un servizio amoroso™ altrimenti dominato, sul piano
lirico, dal lamento d’amore. Dante tuttavia rompe nettamente con questa tradizione,
sottraendosi all’alternanza di lode e lamento, per dedicarsi esclusivamente alla lode della

donna (“sempre mai”).”’

Voler soltanto lodare la signora significa, poetologicamente,
adeguare completamente il linguaggio agli aspetti mirabili della sua natura. L’lo della Vita
Nova non esita a classificare far competentemente questo suo nuovo oggetto come “alta

materia”. Ma un oggetto piu alto esige un altro modo di parlare.

71



In proposito, la formula conclusiva ‘stile de la loda’ ha gia preso posizione, seppure in
maniera indiretta. Decifrata nel senso della retorica, enuncia infatti un esauriente programma
stilistico.”® 11 »laudare« come obiettivo di una messa in discorso ha motivato un apposito
genere, il >genus demonstrativum«. Quintiliano ne puntualizza il compito definendolo
addirittura >genus laudativum«.’' Ma secondo la dottrina retorica, la sua funzione si realizza
proprio nella lode della bellezza!’* E cid non coincide appunto con la dichiarata intenzione
dell’Io di dedicare le proprie rime esclusivamente alla divina grazia della Beatrice?

La retorica prevede peraltro che i nobili soggetti del »genus laudativum« provochino
nel pubblico un’emozione altrettanto nobile: il linguaggio solenne deve contribuire a suscitare
ammirazione, admiratio, per la cosa rappresentata.’> Quindi, 1’elogio e I’ammirazione
interagiscono. Con quanta stupefacente densitd compositiva Dante abbia impostato la Vita
Nova a questo scopo, si rivela nella prima consapevole entrata in scena della Beatrice: gia
allora era apparsa all’lo quale “mirabile donna” (15). Se in quel frangente e in seguito poteva
passare per un complimento convenzionale - in questo passo successivo la percezione
spontanea della Beatrice diventa decifrabile come asserzione a favore di un alto concetto di
stile. Nell’effetto da lei prodotto sull’lo poetante (>mirabile<) si esprime il suo generale diritto
a un linguaggio di ammirazione (»admiratio<). La Beatrice incarnava dunque fin dal principio
un concetto poetico. Ma soltanto a questo punto I’lo, e con lui il lettore, la comprendono
finalmente come tale. Alla fine della Vita Nova, quest’idea poetica racchiusa in lei si sara
rivelata in maniera ancor piu evidente. Il libro si conclude come aveva iniziato: con una
ymirabile visione« della Beatrice (230). Collocata nella prospettiva finale del »libello¢, essa ha
tutto il carattere di un lascito spirituale. E proprio li »mirabile< designa direttamente e
innanzitutto la visione di una poesia completamente nuova! Con lo »stile de la lode< si
delineano percio i punti di fuga di una concezione poetica di piu vasta portata.

Ma tra intuizione ed azione, ecco ripresentarsi il familiare fopos dell’impotenza
(“pensando molto a.ccid, pareami avere impresa troppo alta matera quanto a me”; 90 seg.).
Infatti, di cosa pud disporre I’lo? Del Dolce Stil, che tuttavia retoricamente appartiene
anch’esso allo stile medio; qui si richiedeva invece un tono piu »nobile« del precedente. Come
arrivarci? 1 § 10,12 -11 abbozzano una risposta che va molto al di la della Vita Nova. L’lo
persegue una rivalutazione del proprio discorso tramite un >piu nobile« oggetto - 1’>amore
novissimo«. Esso viene approfondito in tre poesie centrali: Donne ch’avete intellecto d’amore
(93 segg.), Amore e’l cor gentil sono una cosa (108 segg.) e Ne li occhi porta la mia donna
Amore (111 segg.).** La trasfigurazione interiore dell’amore aveva distolto I’To dai suoi effetti

avvilenti, consentendogli di vedere la sua signora come nuova, per la prima volta solo per se

72



stessa e liberata dal desiderio sensuale che 1’lo aveva proiettato sulla sua immagine. La
grande canzone Donne ch’avete (93 segg.) intona quindi per la prima volta la lode della sua
virtu scevra dagli interessi dell’osservatore (“pensando ’l suo valore”, v. 5). L’assenza fisica
della donna accresce ’attenzione per la sua attrattiva spirituale: la sua visibile, addirittura
sconvolgente bellezza non ¢ che la facciata sensibile di un’angelica bellezza dell’anima
(“Angelo clama ...: »Sire, nel mondo si vede / maraviglia nell’acto che procede / d’un’
anima”; v. 15-18). Il rapporto, almeno quello con la Beatrice, ha la sua ragione ultima nel
pensiero divino (“Divino Intellecto”, v. 15); la parvenza terrena della donna ¢ solo uno spunto
sensibile (“atto”) per pensarne la potenza celeste. Le terzine di Amore e’l cor gentil (109; v. 9-
14) ricostruiscono del resto proprio questo procedimento del pensiero amoroso.

Quindi ’amore ha definitivamente abbandonato la finzione delle garbate schermaglie
amorose. La sua portata amor-teologica garantisce la presenza di un nobile interesse vitale
(“la nobilitade de la sua anima”; 104). L’Io poetante della Vita Nova ha subito valutato questo
»amore novissimo« sotto il profilo poetologico, classificandolo come un soggetto talmente
valto« (“parlar si altamente”; 95, v. 9), da fargli apparire al confronto troppo >lieve«
(“leggieramente”, v. 12) la propria arte poetica. Sara quindi necessario uno stile »grave<, uno
ystilus gravis<. Amore ne trae una conseguenza poetologica decisiva. Domanda: come puo
un’apparizione terrena (“cosa mortale) si adorna e si pura”, v. 44) venir tradotta in una figura
verbale che possegga un ornato retorico (>adorna<) e una correttezza linguistica (“pura”:
ysermo purus<) sufficienti? E risponde: la via per arrivarci € (solo) quella dell’immersione
contemplativa nella sua essenza (“Poi la riguarda™; v. 45). E allora che si rivela la nuova
poesia (“far cosa nova”; v. 46) collegata alla donna (“Dio ne 'ntenda”). L’amore interiorizzato
dell’To scopre nella signora una nobilta d’animo tale, che quando viene affidata all’arte della
rima disponibile, le comunica una bellezza intellettuale mai raggiunta finora. E vero che lo
ystile della lode« riprende quasi intatto lo schema linguistico del Dolce Stile. Ma con un
supremo compimento ideale ne trae tuttavia una ben diversa nobilta di contenuto. In termini
retorici: il nuovo, alto soggetto gli conferisce una nuova, alta dignita linguistica.

Questa scelta profitta del fatto che la Beatrice desta Amore perfino in quei cuori che
per natura non possiedono una cultura sentimentale (“per lei si sveglia questo Amore; e (...)
non solamente si sveglia 1a ove dorme, ma 1a ove non ¢ in potentia”; 110 seg.)! In senso
traslato: ¢ addirittura I’ispiratrice di una poesia per la quale non ci sono modelli (“ella,
mirabilmente operando, lo fa venire”; ivi). La miglior conferma di cio I’aveva gia data I’lo
poetante con la sua canzone Donne ch’avete. Al momento di avviare questo primo elogio

della sua dama, gli mancano le parole. Ma mentre sta riflettendo sul da farsi (“pensare lo

73



modo ch’io tenessi”’; 91) accade un poetico miracolo pentecostale: la sua lingua comincia a
parlare come da sola (92) - gli dei gli hanno regalato il primo verso. Un’idea precisa del
contenuto evoca una forma adeguata, poiché¢, ancora, »Nomina sunt consequentia rerum«.

Dante da al primo documento della sua lode della donna la veste di canzone, e anche
questa scelta formale ¢ significativa, come gia rivela la collocazione della poesia nell’insieme.
La Vita Nova infatti contiene solo tre esempi di questa forma lirica maggiore,”” e ciascuno
occupa una posizione chiave. Donne ch’avete (§ 10) inaugura lo »>stile de la loda¢, una nuova
vetta dell’amare e del poetare. Donna pietosa (§ 14), la sedicesima lirica della Vita Nova, e
quindi centro simmetrico delle 31 poesie,’® segnala la svolta della trascrizione di figure
terrene in una prefigurazione ultraterrena.’’ La terza canzone Gli occhi dolenti (§ 20) apre il
terzo stadio della vicenda dell’lo »in morte di madonna Beatrice«. Questa posizione di rilievo
data alla canzone non ¢ casuale. Le opere seguenti, il Convivio e il De vulgari eloquentia,
confermeranno che si tratta del »superbissimum carmen¢, la quintessenza della perfezione
formale in lingua volgare (De vulgari eloquentia, 11, 111, 3 segg.; 8).>® Al di fuori del latino,
solo la canzone possiede uno stile elevato (ivi II, II, 9 e altri). Che in via di principio fosse
davvero all’altezza del compito, Dante lo aveva poi dimostrato nel Convivio, le cui canzoni
ebbero I’onore di una sistematica interpretazione allegorica.

Effettivamente, le canzoni e i1 sonetti della lode (soprattutto Tanto gentile o Vede
perfettamente; entrambe § 17) possono essere considerate un culmine della poesia d’amore
prima del Petrarca. Non senza ragione 1’lo poetante si vedeva percid al primo posto della
classifica stilnovistica (cfr. § 17 e sopra p.156 segg.) La prosa e i versi ne lasciano intravedere
1 motivi piu profondi. La Beatrice, dice I’lo, ha conquistato i cuori della gente in misura tale
da suscitare pubblico scalpore (156). Chi la vede, la considera una bellezza angelica (157).
Riceve lode da ogni parte (“sentendosi laudare”; 159, v. 5); nella cerchia delle altre dame si
rivela tutt’intera la sua perfezione (“Vede perfectamente ogne salute / chi la mia donna tra le
donne vede”; 162, v. 1/2). Nell’episodio nuziale (70 seg.), I’attenzione generale era ancora
appuntata sulla sposa; la Beatrice era una fra le tante. Adesso pero si trova al centro della
stima generale. Ma la causa di tutto cio, altro non ¢ che la lode della donna formulata dall’To.
La Beatrice & rimasta quello che era fin dal principio. E cambiato invece cio che vien detto di
lei. L’Io puo dichiarare la sua piena soddisfazione per quest’effetto della sua parola poetica
(“onde mirabile letizia me ne giungea”; 156), perché la sua poesia serve soprattutto alla gloria
della signora, non alla sua.

Senza dubbio I’Io (e il suo autore) valuta lo >stile de la loda< come un progresso anche

nel contesto storico-letterario. La lirica cortese era predisposta alla dialogicita e

74



all’emulazione. Chi segue dunque I’esempio della >lode della donnac¢ (“Sua bieltade”),
adempie massimamente ai valori cortesi di »gentilezza¢, amore« e »fede« (Vede perfettamente;
163, v. 5-8). Dal potenziamento dantesco della lirica cortese trae vantaggio 1’intera comunita
dei poeti. L’Io sottolinea piu volte che attraverso la Beatrice - attraverso la lode della donna -
si accrescono 1’yonore« e la »grazia< complessivi della poesia amorosa (condensato nella frase:
“questa mia donna venne in tanta gratia, che non solamente ella era onorata e laudata, ma per
lei erano onorate ¢ laudate molte™; 161).

Notevole ¢ anche come la nuova qualita dello »stile de la loda< venga ripetutamente
munita del concetto di >onesto<. Anche questo termine definisce una precisa posizione
poetologica. Dante tuttavia ne ha spiegato il nesso solo nel Convivio e nel De vulgari
eloquentia, dove mette il linguaggio in relazione con la dottrina aristotelico-scolastica della
triplice natura umana che era gia alla base della Vita Nova (§ 1).* Egli spiega che la facolta
sensitiva trova il suo massimo appagamento nell’amore. Su di essa si regge a sua volta la
facolta intellettiva (essere rationale), base della massima aspirazione umana all’onore e alla
virtu (Ghonestums, »virtus<). Solo grazie ad essa I’'uomo puo svincolarsi dalla sua inclinazione
creaturale e partecipare della natura degli angeli (De vulgari eloquentia, 11, 11, 6-7). Ma degna
d’onore ¢ appunto anche la Beatrice della >lode« (a partire dal § 17). Di lei, proprio in questo
connesso si dice che non ¢ propriamente “una femina, anzi ¢ de’ bellissimi angeli del cielo”
(157). 11 suo aspetto angelico ¢ quindi un’equivalenza visibile dell’alto concetto di »onesto<
che le appartiene. Per suo tramite, il nuovo amore a distanza (“amore novissimo”) dell’Io si
spinge fino a quella regione intellettiva in cui regna la >luce divina< (Convivio, 111, 11, 14). Lo
ystile de la lode« dunque altro non ¢ che la forma verbale di questa ascesa. Dante ne aveva
fornito, nel medesimo passo, anche una definizione retorica. Si trattava solo di darle voce in
maniera adeguata. L’Io dice che tutti coloro che la guardavano - la nuova Beatrice della >lode«
- provavano “una dolcezza onesta e soave” (158): lo »stile de la loda« ¢, se vogliamo tradurre,
musicalita stilnovistica della parola (>dolcezza soave<), ma mediante I’impiego di un sentire
moralmente sublimato (»onestac).

L’To poetante ha dunque saputo rinnovare emulandolo il sistema cortese. E non a torto
ritiene di trovarsi al vertice del canone. Eppure anche adesso il lamento per la propria
insufficienza poetica non vuol cessare. Il suo progresso rispetto al punto di partenza ¢ certo
considerevole, ma rispetto a quell’arte che la Beatrice esige (da lui), le sue conquiste sono
ancora molto arretrate. Questo stato di cose trapela da una corrispondenza di immagini
sicuramente non casuale. Inizialmente ‘I’amore novissimo’ era in grado di sciogliere la

»lingua< dell’lo per consentirgli un canto nuovo (92). Ma alla fine, ormai padrone dello »stile

75



de la lodes, era prevalsa ancora una volta la consapevolezza che il saluto della signora parla al
cuore (>gentile() e alla ragione (»onesta<) in un modo tale che, per I’emozione, ogni lingua
ammutolisce - di nuovo: “Tanto gentile e tanto onesta pare / la donna mia quand’ella altrui
saluta, / ch’ogne lingua deven tremando muta” (159, v. 1-3). Questa lode della donna quindi
non era ancora il traguardo, ma solo una tappa dell’itinerario additato.

A ben guardare, la Vita Nova non fa mistero delle cause di questa persistente
precarieta del parlare poetico (“pareami defectivamente avere parlato”; 164). Ancor prima
della canzone Donne ch’avete, il linguaggio figurato della prosa (19, 1-3) aveva gia annotato
delle limitazioni discrete. Per la seconda volta, I’lo lasciava la citta - ma senza
accompagnatori. Uscendo dalla comunita di pensiero e di parola dei fedeli, egli si lascia alle
spalle anche il severo legame di gruppo. E proprio in tale momento riflette per la prima volta
su come enunciare la sua nuova e piu nobile materia (“io cominciai a pensare lo modo ch’io
tenessi”; 91). Qui, al di fuori della tradizione, I’inibizione linguistica dell’Io si scioglie.
Eppure, per realizzare il suo jstile nuovo¢, torna nuovamente in cittd (“ritornato alla
sopradetta cittade”)! Questo passo ha carattere segnaletico. Idealmente, la nuova poesia si
distingue gia dalle convenzioni vigenti (>cittade<), ma per il momento la sua prassi non pud
ancora fare a meno di esse.

Questo sbalzo fra interno ed esterno introduce una serie di simboliche allusioni tra loro
imparentate. In fondo tutte accennano a questo ‘carattere misto’ dello »stile de la lodag, che da
un lato ripiega su un parlar cortese collaudato, e dall’altro s’incarica tuttavia di anticipare uno
sconfinamento. Il secondo verso di Donne ch’avete dichiara: “i’ vo’ con voi [i. e. le donne]
della mia donna dire” (93), e da un rendiconto figurato del tentativo dell’lo di descrivere il
suo amore nuovo con i mezzi tradizionali della poesia cortese (“Donne”’; “con voi”). Anche il
successo (“ond’¢ laudato chi prima la vide”, cio¢ I’'lo; 113, v. 11) di aver rinnovato una
vecchia forma mediante contenuti nuovi (“la mia donna.../ fa gentil cid ch’ella mira”; 111, v.
2), conta solo secondo il metro corrente. Sebbene agli occhi dell’lo la sua signora sia troppo
nobile per essere confrontata con altre donne, egli continua a indirizzare i1 suoi versi alle
graziose dame che circondano la Beatrice. Dunque gli preme ancora che 1’eccezionalita della
sua donna - ovvero della nuova lirica - venga riconosciuta dai rappresentanti di quella
tradizionale. In questo senso lo »stile de la loda< non intacca la poesia dell’amor cortese in sé.
Sotto questo profilo, il poeta si comporta del resto esattamente come 1’amante. Questi si era
congedato dall’apparenza sensibile della Beatrice per percepirne meglio I’aspetto spirituale
(“suo valore”), ma continua ad amarne la bellezza interiore in grazia di quella esteriore.

Anche come poeta, 1’Io non aveva propriamente abbandonato la comunita dei fedeli - si era

76



soltanto posto al suo vertice. Il suo »amore novissimo< lo aveva messo in condizione di
poetare in un modo certamente nuovo, ma non ancora fondamentalmente diverso. -

Molto prima della conclusione di questo secondo stadio, sul piano della vicenda
amorosa gli avvenimenti avevano cominciato infatti ad acuirsi drammaticamente. In un lasso
di tempo brevissimo, avevano nuovamente trasformato I’>oggetto« del poetare, la Beatrice, in
maniera tale, da rendere inevitabile un’ulteriore correzione del parlare amoroso. La sequenza
dei fatti ¢ nota: la morte del padre di Beatrice, la malattia dell’lo e la sua terribile visione della
finitezza della signora, nonché la fine della vita stessa di lei. La fase dello »stile de la loda< si
scompone dunque in due momenti, intervallati dalle immagini funebri. Gia prima dell’apice
conclusivo della lode della donna, le sue premesse vengono dunque scosse € messe in
discussione. Anche se I’lo se n’era vietata la vicinanza, I’assenza della signora era solo di
carattere spaziale, non di principio. La sua rinuncia continuava in fondo a coltivarne
sensibilmente la presenza nell’immagine di lei custodita nella memoria. Ma quando passo
passo la donna era stata raggiunta dalla sua fine terrena, il costrutto amorologico dell’lo era
definitivamente crollato. Dante ha collocato questo capitale evento della via d’Amor a meta
del suo libro, contrassegnandolo dunque come un punto di svolta. La sua configurazione
poetica ¢ affidata alla canzone Donna pietosa (131 segg.).*’

Questa peripezia era stata preannunciata dalla »Beatrice piangente<. >Chi ha sentito le
sue espressioni di lutto, come potrebbe continuare a poetare nello stile tradizionale?« (“Chi
dée mai essere lieta di noi, che avemo udita parlare questa donna cosi pietosamente?”’; 118).
Perlomeno I’lo poetante aveva subitaneamente afferrato il doloroso effetto di questa
trasformazione della Beatrice in donna pietosa<. “Vedi questi”, si giudica dal punto di vista
della tradizione (»Donne«), “che non pare esso, tale ¢ divenuto” (119). Il sonetto Se’ tu colui
c’ai tractato sovente (121 segg.) illumina acutamente la sua situazione poetologica. A
giudicare dalla voce (“alla voce”) tu rassomigli a colui che ci ha spesso parlato della
Beatrice«, I’lo fa dire alla dama, ossia al suo pubblico. »Dall’aspetto (>la figura<) pare pero
trattarsi di un altro< (v. 2-4). Gia nella prima fase culminante dello »stile de la lode« germoglia
la consapevolezza che basta poco - una signora in lacrime - per minacciare la sua precaria
conquista.

La successiva visione della morte della signora lo evidenzia ancor piu drasticamente.
Anche qui Dante si rifa al consueto repertorio del rituale cortese. Quante volte, speculando
sulla compassione, si ¢ evocata la morte per le pene d’amore? Fin nel mondo galante delle
pastorellerie arcadiche, essa rimase lo strumento supremo di ricatto degli amanti respinti. Ma

come fatto reale non era contemplata dalle regole del gioco cortese. Prendendo seriamente in

71



considerazione la morte fisica della signora, Dante osa percido qualcosa di doppiamente
inconsueto. Da un lato esce dal ruolo prescritto; dall’altro riscatta appunto non la vittima,
bensi il motivo dell’amore. Le reazioni dell’amante sono note: egli entra, attraverso la
malattia, in una vita nuova. La sua sofferenza - che dura nove (!) giorni - gli fa sperimentare
una catarsi melancolica che avvia una radicale svolta di tutto il suo modo di vedere. Il
pensiero della morte pone spietatamente amante e amata di fronte alla domanda di quanto sia
duraturo, e quanto effimero, nella loro vicenda.

La Vita Nova dibatte la questione in forma di psicomachia. Nella morte, »corpo< e
»animac si separano, confessando le loro diverse competenze. Il corpo serve all’anima solo da
involucro (“lo corpo nello quale era stata quella nobilissima e beata anima”; 127), mediante il
quale la sua bellezza ideale viene velatamente comunicata in maniera sensibile. Ma la morte
interrompe ogni ponte materiale con I’idea dell’amore.

La libera del suo rivestimento sensibile e la rende essenziale, rendendo inessenziale la
sua forma. Nell’amante cid aveva necessariamente provocato un effetto contraddittorio: di
suprema soddisfazione per lo spirito, di supremo sconvolgimento per i sensi. Ed entrambi si
ripercuotono in ultima analisi sulla parola del poeta. La lingua dell’lo delle poesie ¢ soffocata
dal pianto (“Era la voce mia si dolorosa / e rotta si dall’angoscia del pianto”; 133, v. 15-16).
Non gli rimane che il lamento d’amore, nel cui linguaggio tuttavia la morte compare solo
come nemica. D’altro canto, al di 1a di quella disponibile, esiste gia una cultura linguistica che
da espressione al piacere spirituale dell’amore. Gli angeli avevano trasportato 1’anima della
Beatrice (“una nebuletta bianchissima™; 127) nell’alto dei cieli. La sua ascesa si ripete nel
linguaggio: “[...] questi angeli cantassero gloriosamente, e le parole [...] mi parea udire che
fossero queste: Osanna in excelsis.” (127). L’lo poetante peraltro sperimenta in tal modo il
punto piu profondo della sua insufficienza (“mi giunse tanta umilitade”; 128). Al sublime
canto degli angeli egli pud contrapporre soltanto la sua precaria »lode della donna<. La morte
della Beatrice significherebbe percido abbandonare senza riserve la posizione poetica appena
conquistata per far spazio a un linguaggio della ‘donna angelicata’. Tanto 1’amante che il
poeta evadono in un fervido desiderio di morte (“Dolcissima Morte, vieni a me”, 128).

Tuttavia, il declino della voce poetica soffocata dalle lacrime (“la mia voce era si rotta
dal singulto del piangere, che queste donne non mi pottero intendere”; 130) appare un’afasia
solo se visto dal di fuori, con gli occhi della tradizione. E il delirio stesso a suggerire all’Io le
prime parole per I’amata oltre la soglia della vita. “Oi anima bellissima, com’¢ beato colui che

ti vede” (129). Mentre il suo corpo parla - ancora - la lingua delle lacrime, la sua anima intona

78



- gia - un inno di lode. Il dramma poetico consiste tuttavia nel fatto che 1’Io non ¢ in grado di
tradurre in una poesia di carattere comunitario cid che percepisce nel suo intimo.

Quando la Beatrice era infine effettivamente uscita dalla sua esistenza di creatura,
I’impensabile appariva gia previssuto a livello affettivo e verbale. L’lo non era piu
esclusivamento impegnato ad affrontare il fatto in sé¢. Dunque nessuno sfogo emozionale per
la perdita del sommo bene; né lacrime che soffocano le parole. La morte non interessa piu di
per s€; con inattesa lucidita, 1’To si mette invece ad esaminarne subito le conseguenze. E, cosa
ancor piu stupefacente, cerca innanzitutto di chiarire le ripercussioni linguistiche di questo
evento! Il suo amore non era solo diventato ,vedovo’, bensi completamente smaterializzato.
Tanto all’amante che al poeta era stato radicalmente sottratto il concetto, secondo cui avevano
fino a qui indirizzato il sentire e 1’agire. Per entrambi era quindi necessario elaborare un
nuovo progetto.

A ci0 la Vita Nova risponde con tre posizionamenti di vasta portata, peraltro cifrati. Il
primo ¢ espresso nell’incipit delle lamentazioni di Geremia: »Quomodo sedet sola civitas
plena populo! facta est quasi vidua domina gentium« (166). La citazione dall’Antico
Testamento crea un ponte doppio che, dalla sua >civitas¢, conduce alla »citta« della Vita Nova.
In questo modo la vicenda accaduta nella citta della Beatrice perde qualsiasi parvenza di
incidente amoroso, e si inserisce invece addirittura in un contesto escatologico. Le
lamentazioni di Geremia erano state accolte nella liturgia della Passione.*' >Civitas< poteva
cosi identificarsi con Gerusalemme: a modo suo allegoria di un mondo reso vedovo dalla
morte di Cristo e ventura visione della Gerusalemme celeste. Il commiato della Beatrice dalla
sua citta si colloca con ¢id in una prospettiva verticale. La sua vita e morte sono una miniatura
del passaggio dalla vecchia alla nuova Gerusalemme - e al tempo stesso un lontano
preannuncio del pellegrinaggio a Roma menzionato alla fine della Vita Nova.

Questa appena accennata conversione della sua perdita terrena in una compensazione
spirituale, ¢ tradotta dal § 19, 4 in un secondo segnale simbolico. Anche la seconda reazione
dell’To non ¢ affettiva, bensi ragiona in chiave allegorica. La vita e la morte della donna si
compiono sotto il segno del nove, la cui radice ¢ la Trinita divina: la Beatrice si ¢ rivelata
come un principio sacro-simbolico (,,questo numero fue ella medesima*; 171). Cosi si € giunti
peraltro al capolinea assoluto della sua smaterializzazione. Se nell’amore a distanza dell’lo
aveva gia acquisito i tratti della visione interiorizzata, adesso la sua morte costringe a una
definitiva spiritualizzazione della sua immagine. Come spiega la canzone frammentaria
Quantunque volte (188 segg, v. 20 seg.), »il piacere - sensuale - della sua bellezza ¢ divenuto,

quando spari dalla nostra vista, una bellezza puramente spirituale, che dispiega nel cielo la

79



luce dell’amore<. La metamorfosi della Beatrice poggia in fondo su una struttura mitica, che
vede l'uomo come un essere doppio: in quanto corpo e spirito egli partecipa
contemporaneamente di due realta.* La morte della signora si rivela cosi come un passaggio
in chiave cristiana da una dimensione ctonia a una dimensione apollinea dell’esistenza. D’ora
in poi essa non ha definitivamente piu nulla in comune con le trobadoriche dame del cuore.
Anche per lo »stile de la loda< infatti la Beatrice rimaneva pur sempre un idolo. Aveva dovuto
morire per poter essere percepita del tutto come un ideale.” In questo modo, I’oggetto del
poetare dell’lo ha subito peraltro un’ulteriore e fondamentale trasformazione. Egli sa bene che
cosa significhi: dovra superare ancora una volta la soglia che conduce a una ,,nuova materia“
(113), a una nuova concezione della poesia.

La beatificazione della signora rende percido necessario, secondo la norma retorica
dell’>aptum¢, un mutamento del suo ritratto poetico. Ma poiché 1’amata non abbandona il
mondo uscendo all’esterno, come aveva fatto in precedenza la donna schermo, bensi
librandosi verso I’alto, il futuro della poesia non sta al di fuori, in un ampliamento della sua
sfera discorsiva, bensi al di sopra, nella sua elevazione. Le previsioni sul futuro poetico
vengono concluse da un terzo tentativo di definire la propria posizione dopo la morte della
signora.

In questo punto-chiave della vicenda, I’Io si rifa alla sua significativa gerarchia dello
sguardo (29 segg.) per decifrarvi il mutamento avvenuto nel frattempo. Ricordiamo: 1'Io
aveva diretto lo sguardo su cio che gli era vicino: la donna schermo quale tappa prima della
Beatrice, ossia il traguardo. Ma dietro a questa, si profilava gia allora un fine ultimo, non piu
visibile, del guardare: la Regina dei cieli. E questo ordine visivo aveva rappresentato al
contempo un ordine stilistico. Nel frattempo, i rapporti si sono notevolmente spostati con la
morte della Beatrice, che viene comunicata cosi:

,»lo Signore de la iustitia chiamoe questa gentilissima a gloriare sotto la 'nsegna di
quella Regina benedecta Maria, lo cui nome fue in grandissima reverenzia ne le parole di
questa Beatrice beata™ (167).

L’Io si ¢ lasciato alle spalle la donna schermo, la tradizione del dire per rima. Con lo ,stile de
la lode’ si ¢ rivolto alla Beatrice stessa e ha tentato di farne un ritratto lirico. Ma la fine della
sua vita terrena lo ha costretto a un nuovo spostamento dello sguardo. Da questo livello
stilistico, ora acquista profilo un ultimo e supremo orizzonte del sentire e del poetare: la
yregina della gloria< - un orientamento della vicenda in una prospettiva lontana, che
inizialmente era stata appena accennata. L’lo compila dunque un velato bilancio provvisorio

del proprio precedente - e futuro sviluppo. Con la morte del suo idolo, il suo ordine discorsivo

80



ha preso una direzione che trascende la Beatrice. Inversamente, solo cosi 1’lo arriva a una
fondamentale scoperta: 1’essenza di colei che ha oggettivato nella propria ,lode della donna’
consiste a sua volta in una forma piu alta di detta lode, 1’elogio della ,,Regina della gloria*
(,,gloriare®; ,,lo cui nome fue in grandissima reverenzia ne le parole di questa Beatrice®)! La
signora, che finora era tutto per I’lo, viene di colpo relativizzata. Si rivela a sua volta come
mera prefigurazione di un concetto ancora piu alto del poetare.

Tutte le esperienze che attendono I’lo dopo la morte della Beatrice seguono in fondo
un piano prestabilito, secondo il quale la sua scomparsa esige dal poeta un ultimo, definitivo
sforzo: abbandonare anche lo jstile de la lodes, orientare la propria poesia a una meta che
trascende la Beatrice. Ma per il momento cio puo solo significare un’arte che va al di la della
lirica d’amore cortese. Per ossequiare le massime verita celesti, ,I’arte del dire per rima’ non ¢
piu sufficiente. Per usare il linguaggio del libro: come la poesia-Beatrice di Dante ha superato
la poesia-Giovanna di Cavalcanti, anche la poesia-Beatrice dev’essere superata a sua volta
mediante un’arte nello stile della Regina celeste.

Solo dopo questi tre chiarimenti preliminari, I’emozione accumulata puo finalmente
trovare sfogo (§ 20). Ma in fondo ¢ gia stata segretamente incanalata. L’Io cade nel lungo e
tormentoso torpore del lutto, che culmina poeticamente nella canzone Gli occhi dolenti per
pieta del core (176 segg.). Da questa seconda, mortale ferita del cuore si esprime tuttavia un
coinvolgimento diverso: adesso si tratta di affrontare la morte della donna sul piano mentale -
e soprattutto verbale (,,Poi che li miei occhi...tanto affaticati erano che non poteano disfogare
la mia tristitia, pensai di voler disfogarla con alquante parole dolorose*; 174). Ma »da quando
la mia signora ¢ passata nell’altro mondoc, si duole la canzone, >mi manca il linguaggio per
dirlo< (183, v. 60-62). Una poesia >in morte di madonna Beatrice« non pud scaturire
semplicemente dall’innalzamento e dal potenziamento della >lode della donna<. E necessaria
invece una modifica dell’ordine discorsivo stesso. Non si tratta in fondo di parlare, nella
lingua materiale della poesia, di uno stato immateriale della signora? Solo una poesia
allegorica puo risultare adeguata a una Beatrice che avvia alla comprensione di somme verita.
Ci0 che manca all’Io ¢ una poetica che consenta di esprimere 1’invisibile e I’indicibile; e per
di piu in lingua volgare (173). Al piu tardi da qui, la storia di un’idea della poesia si configura
sempre piu esplicitamente come ricerca di un allegorismo letterario. Visto dal finale, il libro
fa anche un decisivo passo in avanti nella scoperta di cid che velatamente esso stesso
rappresentava fin dal principio: un simbolo interpretabile in piu sensi.

Ma per il momento I’abisso tra il dare e I’avere poetico pare insormontabile. Se si

considera Donna pietosa come un punto di svolta della Vita Nova, la canzone Gli occhi

81



dolenti si trova in corrispondenza simmetrica** con Donne ch’avete intelletto d'amore:
riscontriamo la medesima, in parte identica apostrofe delle »donne« quali destinatarie (,,Donne
ch’avete“ v. 2, v. 13/14 e Gli occhi dolenti v. 9/10); in ambedue i congedi, 1’apostrofe della
canzone e della sua funzione di mediatrice da parte dell’lo; nell’insieme poi, una risposta a
tratti letterale alla canzone dottrinale Donna me prega di Cavalcanti. Ma soprattutto, entrambe
si occupano della qualita divina della Beatrice. All’epoca di Donne ch’avete, la signora era
ancora presente in terra: il suo rapimento celeste aveva ancora il valore di una sublime
metafora, come nel Guinizelli. Il suo essere angelico era un superlativo dello »stile de la lodex,
un paragone poetico, dunque una finzione, per indicare una realtd. Con la morte invece i
rapporti si capovolgono fondamentalmente: a questo punto cid che era ’immagine della
»donna angelicata< (119, v. 15 segg.) ¢ diventato un fatto. Quello che prima era finzione
poetica si ¢ rivelato la realta vera e propria; e quello che comunemente ¢ considerato reale - la
signora dell’amore - ¢ »in realta< solo un’immaginazione consona ai sensi.

Ma ¢ altrettanto vero che [’ascesa al cielo della Beatrice ¢ la »prova< di come
I’apparenza finita e 1’essenza infinita si fondino direttamente 1’una sull’altra, costituendo un
sistema di reciproci rimandi. Platonisticamente vista, la bellezza sensibile della Beatrice ha il
valore di una copia rispetto alla sua primigenia immagine ideale. La donna schermo, ossia la
poesia d’amore convenzionale, nella cui forma I’lo si avvicina inizialmente alla dama,
sarebbe allora la copia di una copia, e quindi nella posizione piu distante dalla verita. In
un’ottica scolastica, le loro esistenze terrene e celesti intrattengono un rapporto di »analogia
entis< in senso tomistico. L’amore della Beatrice coltivato finora, e la relativa versione
poetica dello »stile de la loda<, non sono che i precursori di una futura poesia amorosa. Per
I’Io cid significa una nuova emulazione, questa volta tuttavia come superamento del suo
stesso ,stile della loda’.

Questo sovvertimento dell’ordine discorsivo ¢ dapprima sentito una volta di pi come
una catastrofe retorica. Alienato a se stesso (,,non vi saprei io dir ben quel ch’io sono*; G/i
occhi dolenti, v. 64) e senza parole, 1’Io volge lo sguardo al passato, ricadendo in valutazioni
e concezioni artistiche da lungo superate. Cerca nuovamente rifugio nella vecchia modalita
del »celare«, nell’arte della simulazione, come ai tempi della donna schermo. Il sonetto Venite
a intender & convenzionale poesia dei ruoli (,,propuosi di fare uno sonetto nel quale mi
lamentasse alquanto (!), e di darlo a questo mio amico, accio che paresse che per lui 1’avessi
facto; 185).* La Beatrice, pur segretamente intesa, viene coerentemente sottaciuta. Come in
passato, vengono apostrofati i >fedeli d’Amore« (ivi), i custodi della tradizione. Dall’aspetto

terreno della dama, la poesia stessa non sa trarre che un lamento stereotipato. L’To occupa di

82



nuovo la posizione centrale; 1’evento in sé serve soprattutto all’autocommiserazione. Ma
perfino nel contesto tradizionale il sonetto appare insignificante (,,povero®; ,,nudo*; 187).

Privato del punto d’orientamento costituito dalla Beatrice, 1’lo soggiace, com’era da
prevedersi, al fascino di una nuova >donna gentile«.*® Poiché questa concede all’To cio che la
Beatrice gli aveva negato (,tutta la pieta parea in lei accolta®; 197), il suo smarrimento si
accresce fino alla viltate«, 1’esatto contrario della »gentilezza< (Videro li occhi; 200, v. 8). Il
suo stato ¢ >terribile« soprattutto per il fatto che, dopo I’esperienza di un amore disinteressato
(»amor proximi<) e dello »stile de la loda¢, vive coscientemente questa sua ricaduta (,,questa
battaglia che io avea meco®; 205). E un tradimento (,,i’ fosse dal mio lato si fellone*; L amaro
lagrimar; 207, v. 6) del livello di formazione ormai raggiunto dal cuore e dalla lingua.

Le irritazioni in campo poetico non sono da meno. L’lo non pud impedire che la
confusione del suo animo si ripercuota, almeno in tre casi, anche sul suo linguaggio. Dopo la
morte della signora - dice il commento alla sua prima reazione lirica (Gli occhi dolenti) - il
suo poetare non sarebbe stato altro che un >piangere in parole«< (,,ne la quale [i. e. canzone]
piangendo ragionassi di lei“; 174). La stessa grande canzone di lutto insiste’”: ,,convenemi
parlar traendo guai“ (v. 6, 12, 32, 71). Ma cid sminuisce la vicenda della Beatrice: la sua
morte ha reso >vedova< l’origine poetica dell’lo (,,la...cittade quasi vedova®™; 172). Una
seconda reazione sottolinea ostinatamente questa fuga nella convenzione. Chi vuol cercare di
comprendere - dice la canzone Gli occhi dolenti (v. 38 segg.) - la scissione della Beatrice in
corpo ¢ anima (v. 29 segg.), a parte 1’espressione delle lacrime (verbali) ha soltanto il
linguaggio dei »sospiri« (v. 39/43 segg./ 57 segg.): un linguaggio che appartiene al repertorio
di ogni esperto del poetar cortese, ma che li si trova al servizio della pieta egoistica (Venite a
intender li sospiri miei; v. 1/2). Poiché come gesto fa parte delle regole del gioco, viene
compreso, anche se in fondo si serve di un parlare senza parole. Percio »parlando< in sospiri
della sua dama defunta, 1’Io si affida ad un’inappropriata »esternazione« tratta dal repertorio
tradizionale di Amore (,,Amor...dicea: ,Andate fore!*; Era venuta nella mente mia, v. 5-7).
In rapporto a quanto ¢ accaduto, i sospiri amorosi sono quindi espressione del fatto che I’lo ¢
per il momento senza parole - poetiche. Indicano la sua (attuale) incapacita di verbalizzare il
loro vero motivo. Il sonetto Era venuta nella mente mia si pronuncia precisamente al
riguardo. Le terzine descrivono per cosi dire una reazione a prima e a seconda vista. Il primo
sospiro era la risposta istintiva al pensiero della signora perduta (>piangerec; >petto<; »lacrime
dogliose<; »occhi tristi¢; »sospiri¢; 195, v. 9-11). La seconda reazione invece ¢ piu profonda
(,,quelli [sospiri] che n’uscian con maggior pena“; v. 12). Superata la prima bufera delle

emozioni, con un grande sforzo da parte del poeta anche il rovescio spirituale (,,nobile

83



intellecto®, v. 13) della natura caduca puo farsi intendere poeticamente (,,dicendo*). Per ora
tuttavia predomina ancora 1’ Amore ferito, con il suo linguaggio cortese di sensualita.

La terza, e piu violenta manifestazione di turbamento del linguaggio poetico, si €
riversata in un passo apparentemente periferico del testo. Solo considerando il grande valore
che, nella cerchia dei >fedeli< e nella poesia trobadorica in genere, veniva attribuito alla
compiutezza della forma, ci si rende conto di quanto significativa ne fosse la violazione. L’Io
ricorre proprio a questo mezzo per esprimere il proprio sconvolgimento. Nel momento in cui
gli era giunta la fatale notizia, era impegnato nella stesura della canzone Si lungiamente m’ha
tenuto Amore (165 segg.). Repentinamente la interrompe dopo la prima stanza.*® Dopo la
morte, fatta eccezione per la grande canzone di lutto Gli occhi dolenti, questa alta forma della
poesia amorosa ¢ ormai destinata a fallire. Che cosa cio significhi, lo spiegheranno piu tardi il
Convivio e il De vulgari eloquentia: solo nella canzone ¢ possibile realizzare un >volgare
illustre<, un sommo grado stilistico della lingua volgare. Nella Vita Nova, comunque, la
Beatrice beata deve per il momento rinunciare a questa elevazione linguistica. La sensibilita
stilistica dell’Io si abbassa al pari del suo atteggiamento amorologico.

Un ulteriore tentativo di scrivere una canzone (,,Quantunque volte, lasso!“, 188) non
va oltre le prime due stanze, rimanendo quindi in uno stato di evanescenza. Il sonetto
successivo (Era venuta ne la mente mia; 193) presenta due differenti quartine introduttive. I1
poeta lascia, accanto alla poesia compiuta, una versione iniziale poi rigettata. Ma il fatto che
la Vita Nova non sopprima questa correzione, ma anzi la esibisca pubblicamente, risponde a
un’intenzione ben precisa. Nulla meglio di questa messa in scena di difficolta linguistiche
potrebbe dimostrare in via formale il fallimento dell’espressione coltivata finora. Dinnanzi al
grado celeste della Beatrice, tutta la lirica cortese appare un abbozzo.

Ma come trovare una via d’uscita da questo dilemma di impotenza (,,lingua non ¢ che
dicer lo sapesse®; Gli occhi dolenti, v. 62) e di promessa futura (,,nuova materia“)? Un vero
cambiamento poteva prodursi solo nel momento in cui I’lo fosse riuscito ragionando a
intendere la scissione della Beatrice in essere corporeo ed essere spirituale come
manifestazione di un unico, ininterrotto desiderio. In questo senso, il § 27 pone fine alla fase
di lutto e di smarrimento. Secondo 1’Io, cio ¢ il risultato di una ,,battaglia de’ pensieri* (210).
L’erotica della sofferenza e il rispettivo lamento d’amore corrispondono all’amore
inesaudibile della poesia cortese, il quale si occupa della - sublimata - natura istintiva
dell’uomo (,,appetito). La »donna pietosa< ne ¢ 1’espressione figurata. A lei si oppongono le
esigenze dell’'uomo in quanto essere dotato di ,Ragione’, impersonate dalla Beatrice. L’1o le

riconduce a due fondamentali attivita del pensiero: da una parte il vedere, come percezione

84



sensibile dell’amore istintuale; dall’altra il guardare della memoria (>ricordarsi).
Quest’ultima, ripensandole, trasforma le percezioni in pensieri. In sostanza, la Vita Nova
esplicita qui il proprio compito. Non si era forse definita, fin dal principio, come »libro de la
memoria< che voleva indagare (»assemplare<) sulla quintessenza (»sententia<) di un curriculum
amoroso nuovo (»vita novac)?

Il passaggio da un registro stilistico all’altro dipende quindi in maniera decisiva dal
superamento del trobadorico »amore degli occhi« (,,la vanitade de li occhi®; ,,maladetti occhi®;
204 seg.). Altrettanto vale per il linguaggio, che reclama la negazione del desiderio sensuale.
Quindi I’immagine esteriore deve essere superata a favore del ricordo interiore; solo allora la
signora defunta puo continuare a vivere nella poesia. E il colore degli occhi arrossati dal
pianto (,,uno colore purpureo®; 216) diventa un segnale di vittoria: /i occhi son vinti dice il
sonetto Lasso! per forza (v. 3). La sconfitta della vista ha dato inizio a una percezione che, per
conoscere, non ha piu bisogno di basarsi sul visibile. Nei sospiri dolorosi (della terzina)
appare adesso una nuova, ancora implicita espressione (,,elli [sospiri] anno in lor, li dolorosi,
...scripto®; v. 12/13), della nuova Beatrice (,,quel dolce nome di madonna®; v. 13). La sua
morte luminosa comincia a liberarsi dell’orrore dell’afasia. L’lo si avvicina alla soglia della

sua dicibilita poetica (,,li sospir’...anno in lor...della morte sua molte parole®; v. 9-14).

3. La prospettiva di un ypoema sacro»

La Beatrice doveva morire perché dietro la sua affascinante immagine potesse finalmente
rivelarsi la sua essenza. Ma perfino per questo Dante aveva tempestivamente predisposto un
paragone adeguato: come la Beatrice aveva preceduto 1’lo sulla strada celeste dell’amore, cosi
la >regina de la gloria< aveva fatto da modello alla Beatrice. Questa concatenazione analogica
si ripete per la vicenda poetica inscritta sullo sfondo della Vita Nova. Con la prospettiva della
yregina della gloria¢, si inaugura per 1’lo il terzo e ultimo stadio del suo poetare, che
velatamente (,,Beatrice beata*) e apertamente (,,nuova materia®), era stato preannunciato da
tempo.

Sguardi e parole si sono catarticamente purificati nel martirio amoroso. Per la prima
volta ¢ dunque possibile avviare un’elaborazione positiva dell’immagine - verbale - della
donna sublimata. La forma che un’idea poetica altrettanto elevata potrebbe assumere ci viene

proposta anche in questo caso in tre significativi segni.

85



La prima compare gia - e soltanto - nella prosa del § 23. Il primo anniversario della
ynaturalizzazione celeste della Beatrice< ¢ per 1I’lo un momento di intensa rimembranza
(,,ricordandomi; ,,pensare®; 191 seg.). Come nel § 2,6, anche in questo caso I’lo non pensa in
parole, ma in immagini: disegna ,,figure d’angeli* (192). Lo fa in pubblico, sotto lo sguardo di
uomini onorevoli che lo osservano; ma tutto immerso nei suoi pensieri, non se ne accorge.
Che 1 disegni di angeli alludano alla Beatrice, lo aveva gia fatto presagire la canzone Gli
occhi dolenti (,,Jta n’¢ Beatrice in I’altro cielo, / nel reame ove li angeli anno pace, / e sta
co.lloro®; v. 15-17). Con questa raffigurazione, 1’lo cerca di trasferirsi nel presente di colei
che in realta ¢ assente. E non certo a caso il poeta usa il linguaggio del pittore. Qui il suo
problema poetologico stesso ¢ divenuto parabola: per poter ridisegnare liricamente la Beatrice
spiritualizzata, occorre niente di meno che una >poetica dell’invisibile< - un modo di parlare
che renda visibile ’invisibile. Secondo la concezione medievale, ¢ precisamente questa la
funzione di una rappresentazione allegorica:*’ materializzare ’astratto nel concreto. Per dirla
con Dante: proporre il mondo delle idee in figure dell’arte poetica (,,io dico d’Amore come se
fosse una cosa per s¢, e non solamente sustantia ... intelligentia, ma si come fosse sustantia
corporale®; 146 seg.); ’essenza deve rivelarsi nell’apparenza.

L’incontro dell’To con i cittadini ¢ senza dubbio un incontro fra poeti. Il rango di
uomini onorevoli (,,uomini a li quali si convenia di fare onore*; 192), in questa citta della
poesia puo spettare solo ai >fedeli d’Amore<. Anche I’lo fa ancora parte di questa comunita
poetica; anzi, visto che sono loro a venire da lui, si trova addirittura al suo vertice. Ma ¢
talmente assorto (>pensava<) da perdere la cognizione dello spazio e del tempo (,.elli erano
stati gia alquanto anzi che io me ne accorgesse®, 192). Di fatto il poeta si tratteneva ancora nei
confini urbani della tradizione, ma con la mente era gia altrove (,,Altri era testé meco*; ivi).
Nella sua dolce estasi, si era gia accinto a seguire la Beatrice: da questa citta a quella eterna
degli angeli (,,cittadini di vita eterna®; 1). Ma lo »stile de la loda¢, che finora gli aveva fatto da
guida linguistica, evidentemente non bastava piu per una tale impresa.

Con quanta coerenza Dante intrecci tra loro proprio i livelli di significato piu profondi
del suo libro, lo mostra bene il secondo segno che compare in questo contesto. Dopo molti
preliminari e segnali, nel terz’ultimo paragrafo (29) I’orizzonte figurativo della Vita Nova si
era alla fine decisamente ampliato. La latente atmosfera di partenza si intensifica fino a
divenire I’evento dominante. Ricapitoliamo prima I’episodio sul piano della vicenda esteriore:
di nuovo, e non a caso, lo scenario ¢ costituito dalla citta e si ricollega cosi direttamente
all’immagine precedente. Dei pellegrini® la attraversano proprio nel punto che, per via della

nascita, vita e morte della Beatrice, era diventato il suo centro (,,peregrini passavano ... quasi

86



mezzo de la cittade ove nacque e vivette e morio la gentilissima donna“; 220). Vengono ,,di
lontana parte®, e la loro meta si situa molto oltre la citta. Il motivo del loro viaggio dunque
non scaturisce dalla Beatrice. Ma poiché il loro cammino li conduce proprio attraverso il suo
sacrario, anche le esperienze della via d’Amor fanno parte del loro arduo programma. L’lo lo
sottolinea espressamente, dicendo: »Se avessi I’occasione di recitare loro le canzoni del mio
amore per Beatrice, di certo li farei piangere lacrime di commozione«< (221). Essi dunque
possiedono senz’altro la sensibilita di cuore postulata dalla concezione cortese. Come I’lo,
anch’essi si trovano in una condizione di ,,servigio* (223, 7). La loro servitu tuttavia non si
esaurisce nel servizio della dama.

La data del loro pellegrinaggio rivela qualcosa di piu sul loro »signore<. Raggiungono
infatti la citta della Beatrice nel periodo in cui il sudario della Veronica viene esposto alla
pubblica venerazione (219), ossia nella settimana santa.”' Ma poiché questa reliquia viene
conservata a Roma, e proprio Roma ¢ la meta del loro pellegrinaggio, questa cittd entra
nell’ultima, dominante prospettiva finale della Vita Nova. Per escludere ogni malinteso, il
testo spiega che i pellegrini sono ,,al servigio dell’ Altissimo* (223). Questa apertura spaziale e
temporale apre di colpo uno squarcio mentale nella storia dell’lo. Infatti, alla fine del
pellegrinaggio sta la conclusione della vicenda quaresimale, la Pasqua. E la concezione
pasquale ¢ il modello per eccellenza di un’interpretazione della morte come inizio di una jvita
nuova<. All’lo cid doveva apparire come una rivelazione. I pellegrini romei trasferiscono la
sua vicenda personale in una trama di significati di piu vasta portata. Nella loro ottica, la
catastrofe amorosa appare una stazione necessaria della ,via crucis’ che conduce a riconoscere
in Dio il fondamento ultimo di ogni amore. Il pellegrinaggio si svolge quindi in base a una
geografia spirituale:** al di sopra della citta dell’amor cortese si erge, in lontananza, la citta
dell’amore divino. La prima prepara la strada alla seconda. Roma annuncia I’adempimento di
cio che nella citta della Beatrice ¢ presente solo come promessa. Le vicende della citta
suggeriscono in miniatura un’analogia con il grande piano provvidenziale che si ¢ manifestato
storicamente in Roma.

Dante ha fornito nel Convivio (IV, 1V) un commento rivelatore di cio che nella Vita
Nova ¢ ancora in nuce. Il potere e la grandezza dell’antica Roma erano previsti dal >consiglio
divino¢, per rivelare nel regno terreno quello ultraterreno. Roma antica divenne cosi
I’antesignana della nuova, della citta eterna< (>la santa cittade<). Questa >translatio imperii,
accenna la Vita Nova, era tuttavia garantita a sua volta da un’auspicio. Con erudito puntiglio
Dante distingue, accanto ai romei, i pellegrini diretti in Terra Santa e a Santiago di

Compostella (223). Gli ultimi due gruppi hanno di nuovo in comune una citta: Gerusalemme.

87



L’apostolo Giacomo, fratello dell’evangelista Giovanni, ha portato la novella del Nuovo
Testamento da Gerusalemme fin nella lontana Galizia. Dopo il suo martirio in Giudea,
secondo la leggenda agiografica, i suoi resti mortali sarebbero miracolosamente tornati in
Spagna. Per il Medioevo Gerusalemme ¢ il simbolo per eccellenza dell’ Antico Testamento.
Ma con la morte e resurrezione di Cristo la Gerusalemme storica assumeva al contempo la
rappresentanza terrena del venturo regno di Dio, della Gerusalemme celeste.”® La nuova citta
sorge sul fondamento dell’antica, I’una ¢, secondo Agostino (De civivitas Dei, XVII, 3),
prefigurazione dell’altra. La relazione spirituale fra le due citta ¢ dunque analoga a quella che
intercorre fra Roma antica e Roma eterna.

I pellegrini hanno conferito alla citta della Vita Nova e a tutto cio che vi accade un
interesse del tutto diverso. Roma non ha fatto quindi intravedere anche all’arte poetica quella
sublime idea di poesia che I’lo sta cercando da quando 1’amata ¢ morta? Il passaggio dei
pellegrini si riallaccia dapprima a movimenti precedenti di uscita ed entrata nella citta del
Dolce Stil. Ma il messaggio che recano ai cittadini ¢ che il loro modo di vedere e trattare
I’amore non ne esaurisce affatto ’argomento. Le condizioni per un trattamento esauriente di
tale materia possono essere desunte dall’aspetto dei viandanti. Per raggiungere la loro meta,
hanno dovuto lasciarsi alle spalle la patria, I’originaria appartenenza (,,fuori...della...patria®;
222). 1l concetto di poesia esemplificato nei pellegrini esige dunque un radicale distacco dalle
origini poetiche. Nella prospettiva della Vita Nova cido significa: una poesia che voglia
afferrare 1’idea iscritta nella »divina Beatrice« deve rinunciare senza riserve a tutte le
limitazioni stilnovistiche. Anche per i pellegrini non era stato facile (,,molto pensosi)
congedarsi dalla loro comunita poetica e di pensiero (,,delli loro amici lontani®; 221).
L’azzardo di questa nuova partenza poetica tuttavia non ¢ vano, se si lascia guidare dall’idea
giusta. Dei pellegrini si dice che si sono posti al »servizio dell’Altissimo«. Riferito all’lo:
I’oggetto del suo poetare, il motivo divino dell’amore, portera sulla retta via anche il suo
linguaggio. Un progresso si ha dunque a partire dal contenuto, non dalla forma: ancora una
riserva critica nei confronti del formalismo della lirica cortese. Dove si trova perd questo
futuro poetico?

Anche qui i pellegrini forniscono i primi indizi, a loro volta cifrati in chiave figurativa.
La relazione fra il presente e il futuro della poesia sembra essere analoga a quella tra la citta
dei >fedeli< e la citta eterna. Ma quale concezione poetica viene additata con Roma? Come si ¢
gia visto in senso spirituale, Roma ¢ una citta con due facce. Il che dovrebbe valere anche per
il suo profilo poetologico. L’antica »urbs¢, sinonimo di dominio e potere terreno, aveva una

corrispondenza sul fronte letterario? Un’unica opera poteva sostenere il paragone: I’ Eneide di

88



Virgilio!>* Essa rappresenta la massima visione poetica di Roma dell’antichita, il pendant
della sua grandezza politica. Cid0 che Roma significava per I’Imperium Romanum, era,
perlomeno per il Medioevo, il poema di Virgilio per il mondo della poesia antica. Tuttavia
questa Roma antica aveva soltanto la funzione escatologica di far sorgere, sui propri
fondamenti, la Roma eterna del regno di Cristo.”” La vecchia deve dunque sminuirsi per far
crescere la nuova. Ma che tipo di poesia corrisponde a questa nuova idea di Roma? La
risposta di Dante nella Vita Nova ¢ inequivocabile: una tale poesia non ¢ stata ancora
realizzata - 1 romei non sono ancora giunti alla meta. Hanno appena lasciato la »citta dolentes
(224, v. 6), riflettendo su questa futura concezione poetica (,,forse di cosa che non v’¢
presente*; v. 2) che nella citta della Beatrice ¢ presente soltanto come mancanza. Dirigendosi
tuttavia verso la »nuova Roma¢, evocano per la prima volta in maniera cifrata la visione
poetica finale della Vita Nova. Anche in campo letterario il nuovo deve basarsi sul vecchio.
L’Eneide assume cosi il rango di un modello prefigurativo: la misura di una poesia nuova ¢ il
poema! Come la Roma pagana si era pienamente compiuta soltanto in quella cristiana, il
preliminare antico avrebbe raggiunto la perfezione solo in un epos della Roma nuova. La Vita
Nova non da mai un nome a questo progetto. Ma nelle relazioni tipologiche del testo esso ¢
gia latentemente prefigurato come una forma ancora da riempire: il ypoema sacro«.

Gia qui si delinea anche il modo in cui I’antico epos dovra confluire nel nuovo poema
universale. In Virgilio regnava la visione dell’adempimento dell’Impero romano nella >pax
romanas, del ritorno di un’eta dell’oro.”® Nel frattempo questa gerarchia della storia mondiale
era stata >superata< dal modello provvidenziale di una storia®’ successiva alla ,svolta epocale
incarnata in Cristo’ (Ohly). Il mito terreno della storia poteva essere >assunto< in una
escatologica storia della salvazione; i simboli profani si schiudono e mediano un ulteriore
ordinamento spirituale del mondo. Il riferimento alla Roma antica contiene cosi il tacito
accenno a un poema cristiano. Che la Vita Nova potrebbe effettivamente mirare a una tale
rtranslatio« della storia poetica, pare sottolineato dall’immagine dei pellegrini diretti in Terra
Santa. Gerusalemme, il punto di fuga per eccellenza delle storie bibliche, ¢ a sua volta una
citta con una duplice figura linguistica: I’Antico Testamento ha annunziato e si ¢ adempiuto
nel Nuovo.”® Gerusalemme ha dunque gia realizzato il proprio rinnovamento linguistico e, a
modo suo, prospetta il compito che la yRoma sacra< dovra portare a termine. Nella citta della
Beatrice appare per la prima volta un modello che non ¢ piu costretto a dichiarare come errato
il travalicamento dei confini urbani. Il suo esterno si mostra invece a sua volta orientato
gerarchicamente su una citta che gli fa da centro. Chi esce dalla comunita dei poeti e teorici

cortesi puo ora rivolgersi ad un’altra, seppur lontana meta.
9

89



Prima della terza e conclusiva annuncia, la Vita Nova ritorna perd innanzitutto sull’lo.
L’episodio dei pellegrini aveva interrotto la sua speculazione su un giusto concetto per la
Beatrice beata. Ma la ripresa di questo problema avviene proprio sotto gli auspici dei romei!
Si puo addirittura leggere il § 30 come una risposta alla visione tracciata nel § 29: I’lo applica
il loro modo di vedere al proprio caso personale. I pellegrini gli esemplificano che la sua via
d’Amor ¢ solo un segmento di un itinerario piu vasto. E cosi lo confrontano con la necessita
di riorganizzare complessivamente la sua »storiax.

A tal scopo egli allestisce appositamente un piccolo ciclo di poesie all’interno del
grande ciclo della Vita Nova (225 segg.): tre sonetti, di cui Venite a 'ntender € Deh peregrini
guidano al conclusivo Oltre la spera. Ma dietro questa triade si cela un triplice passo mentale,
che sembra basarsi su un procedimento finale di tesi, antitesi e sintesi. Ci0 conferisce al
posizionamento dell’lo una sostanzialita addirittura poeto-logica. L’argomento delle tre
poesie ¢, a ben vedere, sempre lo stesso connesso di pensare e parlare amoroso. Il punto di
riferimento comune ¢ il >cor dolente«< (Oltre la spera, v. 11; risp. ,,sfogasser lo cor; Venite v.
8; ,citta dolente™; ,lo cor d’i sospiri®; Deh peregrini“v. 6; 10). La sua >ferita< si manifesta
ogni volta in due reazioni correlate fra loro. La prima segnala lo sgomento istintivo di un
cuore malato d’amore: le lacrime onnipresenti (Venite: v. 5-8; Deh peregrini: v. 5, 11, 14;
Oltre la spera: v. 3/4). Ma queste non bastano a estinguere la sofferenza: necessitano del
complemento dei »sospiri« (Venite, v. 4: ,,e se non fosser, di dolor morrei; Deh peregrini, v.
10; Oltre la spera, v. 2-4). Essi tuttavia, scaturendo dal >cuore che ragiona< (i.e. Amore),
sanno qualcosa di piu delle lacrime. Cio che esprimono equivale a una delizia negata. Infatti il
loro lamento non ¢ che il rovescio di un desiderio inesaudito; in questo senso, 1 sospiri sono
gia sulle tracce dell’amore vero (,,intelligenza nova, che 1’Amore / piangendo mette in lui [i.e.
sospiro], pur su lo tira®; Oltre la spera, v. 3/4). Tutto dipende tuttavia dal fatto che vengano
percepiti nel modo giusto, e quindi compresi: due condizioni necessarie, entrambe cifrate
nella parola-chiave intendere (Venite: ,,Venite a’ntender li sospiri®, v. 1; Deh peregrini, al
negativo: ,,non piangete...come quelle persone che neente / par che ‘ntendesser la sua [i. e.
citta dolente] gravitate”, v. 5-8; Oltre la spera, v. 3/4: ,lo peregrino spirito [i. e. ’l
sospiro]...Vedela tal [i. e. una donna], che...io no.llo ,ntendo®, v. 8-10; v. 14). Con cid
peraltro, un movimento mentale che parte dal cuore non sarebbe ancora arrivato al suo
traguardo amoroso. Per raggiungerlo, il pensiero deve farsi linguaggio. Venite a ’ntender
culmina nell’appello ai fedeli d’Amore (186, v. 2: ,,cor’ gentili*). L’lo li rende testimoni di
una canzone di lamento (,,Voi udirete lo chiamar sovente / la mia donna gentil“; v. 9/10). Deh

peregrini ribalta questo processo: I’Io ha riversato gia tanta parte del proprio »cammino delli

90



sospiri< (,,le parole ch’om di lei po dire; 225 v. 13) nel linguaggio, da metterlo in grado di
provocare a sua volta quel pianto (,,virtu di far piangere altrui; 225, v. 14) da cui esso stesso
proviene. Nell’ultima testimonianza poetica della Vita Nova infine (Oltre la spera), questo
atto di verbalizzazione acquista la chiarezza di un riepilogo e si inserisce significativamente
nella tematica cifrata del libro. Il >cor dolente< (v. 11) si sfoga (>fa parlare<) sospirando
(>sospiro«): il giudizio emozionale riesce perlomeno a tracciare un’immagine in negativo della
signora della luce (,,una donna ... che ... luce si*; 229, v. 6/7). Ma cid che la facolta
intellettiva (,,peregrino spirito®, v. 8) ne trasmette all’lo (,,'l mi ridice®, v. 9) ¢ talmente
sublime (,,si parla sottile”, v. 10) - dal punto di vista retorico - che 1’lo non ¢ in grado di
seguirlo adeguatamente con il proprio linguaggio (,,io no.llo 'ntendo®, v. 10). Capisce solo
quanto (,,io lo ‘ntendo ben®, v. 14) il suo linguaggio dice nel metro adeguato alla Beatrice
(,,So 10 che parla [i. e. spirito = sospiro] di quella gentile*, v. 13) - ossia lo »stile de la lode«.

Oltre la spera non fa che esporre piu dettagliatamente quello che unisce tutti i
componimenti di questa piccola antologia poetica. Il susseguirsi di »cor dolente<, che provoca
il pianto (>piangere, »lacrimex), e questo a sua volta »sospiri¢, che reclamano la comprensione
altrui ed esigono che ’amante »intenda< se stesso, il tutto adeguatamente espresso in forma
verbale, quindi oggettivato: tutto questo ha un significato che va oltre il consueto repertorio di
un semplice amante cortese. Al suo interno Dante fa luce su un nesso funzionale, i cui singoli
elementi, collocati cosi I’uno dietro 1’altro, mostrano come 1’emozione si trasformi in poesia.
La concezione trobadorica, secondo cui I’amore ¢ compiuto soltanto nella canzone, qui €
diventata essa stessa poetologia lirica.

Questa unita strutturale delle tre poesie non ¢ tuttavia fine a se stessa. Dante puntava
piuttosto ancora una volta sulla loro differente attinenza. Cio che hanno in comune ¢ il punto
di partenza: la sofferenza amorosa. La questione ¢ come affrontarla, come superarla
amorologicamente. Venite a intender ¢ Deh peregrini danno due risposte fondamentalmente
diverse: hanno addirittura il valore di due modelli opposti di soluzione. Venite a intender si
esprime a favore della soluzione arcaica. Nella prosa introduttiva (§ 21) I’Io sottolinea che si
tratta di un lavoro su commissione. E ’arrangiamento ¢ infatti convenzionale: I’interesse
parte dall’Io e vi rimane incentrato; lacrime e sospiri servono semplicemente ad alleviare la
sua tensione nervosa (v. 5, 8). Se indicano al di 1a di s¢, mirano al massimo alla pieta (v. 2),
all’autocommiserazione. Percio trovano il loro giusto destinatario nei ,fedeli d’Amore’ (186),
1 custodi di una poesia dedicata al dolore. Tutto cio che I’Io puo dir loro si esaurisce nello
stilnovistico gesto del lamento (,,chiamar sovente / la mia donna gentil, v. 9). Venite a

intender rappresenta dunque lo stadio delle »vecchie rimex.

91



Deh peregrini sostiene invece una soluzione che, rispetto alla posizione attuale dell’lo,
¢ altrettanto avanzata quanto Venite a intender ¢ arretrata. Con la scelta dei destinatari, Dante
sottolinea subito la sua eccezionalita: ¢ I’'unica poesia della Vita Nova che non si rivolge né ai
»fedeli¢, né alle »donne gentili«. L’alto rango che I’lo le conferisce emerge dalla disposizione
discorsiva: I’amante rimane sullo sfondo come nei momenti piu disinteressati della lode della
donna (cfr. Tanto gentile e Vede perfettamente; 162), ed ¢ confrontato con qualcosa di
stupefacente: il caso della Beatrice non induce i pellegrini a trattenersi. I loro pensieri e
sentimenti conoscono altre misure, diverse da quelle della cittda e molto al di la della sua
attuale concezione di amore e di poesia. Venite a intende‘ aveva citato ancora una volta le
origini cortesi dell’lo; Deh peregrini invece gli apre una prospettiva futura. Il suo presente
dunque si situa fra queste due posizioni. Adesso 1’lo sa dove si trova e che cosa deve fare: dal
punto di vista sentimentale, completare il passaggio da un >Amor cortese< a un’>Amor-
teologia¢; da quello poetico, progredire dall’attuale padronanza del linguaggio poetico fino a
quella che gli viene richiesta.

La sua risposta ¢ la conclusione lirica della Vita Nova, Oltre la spera. Cio che finora
era stato pensato solo nel recondito di sottili allusioni, qui diventa esplicito.”” L’Io stabilisce
un collegamento diretto tra il proprio cammino sulla via d’Amor e il pellegrinaggio dei romei
(Oltre la spera, v. 8). Si ¢ quindi appropriato della loro parabola. Il suo punto di partenza, il
servizio d’amore cortese, e il lontano traguardo, il servizio dell’Altissimo, si congiungono
come inizio e fine dello stesso cammino.’’ Retrospettivamente, la via d’Amor, malgrado tutte
le esteriori erranze e disorientamenti, aveva seguito un percorso rettilineo. La vita amorosa
dell’Io ha acquisito, attraverso 1’imitazione della Beatrice, una singolare coerenza. Le sue
proprieta celesti hanno distolto il trobadorico ragionare del cuore dalle angustie della
sensualita e del dolore. L’amore pericoloso, come la lirica cortese lo aveva inteso fino al
Cavalcanti (Donna me prega), si ¢ rivelato in ultima analisi solo il gradino piu basso di un piu
elevato evento spirituale. Oltre la spera (e la prosa complementare) proclamano la vittoria di
questa nuova cognizione (,,intelligenza nova®, v. 3). Se ritornano ancora una volta sull’lo
(,,narra del mio stato*; 226) e sull’orizzonte cortese (,,donne mie care”, v. 14), ¢ solo per
mostrare come entrambi additino qualcosa che li trascende (,,0ltre la spera che piu larga gira®,
v. 1).°" Le espressioni del cuore dolente (,,‘l sospiro che esce del mio core®, v. 2) sono
soltanto il materiale con cui si fabbricano i pensieri (,,lo peregrino spirito, v. 8 ¢ commento).
Cio puo essere inteso sia nel senso del contenuto che della forma. L’ascesa del cuore
offuscato alla chiarezza (,,luce, lo suo splendore®, v. 7) di una visione luminosa (,,vede una

donna®; ,la mira®, v. 6; 8), ¢ espressione figurata delle conoscenze di cui I’amore ¢ capace.

92



Ma per poterle comunicare, bisogna fissare nel linguaggio la sua inconcepibile visione. Anche
per questo problema di traduzione, Oltre la spera prevede in linea di massima una soluzione:
la scala amorologica degli enunciati (v. 9-11). Infatti anche il ragionare del cuore si riversa
alla fine nel linguaggio (,,lo spirito peregrino...si parla sottile*; v. 8/10).

Queste parole peraltro non riescono sufficientemente comprensibili all’lo e al suo
linguaggio convenzionale (v. 10). Pare quindi che la Vita Nova finisca com’era iniziata. E
ancora il cuore a sapere di piu di quanto la lingua sia in grado di esprimere! Ma rispetto
all’inizio I’To ha fatto dei notevoli progressi. Perlomeno si ¢ impadronito del proprio problema
linguistico in quanto tale, lo ha colto riflessivamente come poetica »questione della linguac.
Le difficolta sono rimaste, ma ora I’Io ¢ anche in grado di chiamarle con il loro nome: rendere
comprensibile cio che sorpassa la ragione, esprimere nondimeno distintamente I’inesprimibile
(,,‘ sospiro...vede; lo spirito...mira“, v. 6/8).

Per la prima volta I’Io intravvede come potrebbe liberarsi da questo dilemma (,,So 0%,
v. 12). La chiave sta nell’intuizione che esiste un capire senza comprendere (,,lo peregrino
spirito ... mira - io no lo intendo*, v. 8/10) - una »docta ignorantia<. A cio fa tuttavia riscontro
un comprendere (,,io lo ‘ntendo ben®, v. 14) che capisce si in maniera imperfetta, ma riesce a
porsi almeno indirettamente in relazione con I’incomprensibile. Gli occorre peraltro una
forma illustrativa efficace. Ma questa - e qui culmina 1’ascesa cognitiva dell’Io - altro non ¢
che la Beatrice stessa (,,50 10 che parla di quella gentile®, v. 12 e segg.). Nella sua immagine,
I’indicibile si era trasformato in attraente parabola. La sua morte aveva costretto I’Io a leggere
I’ideale della donna amata come un’allegoria dell’amore. Finché era ancora materialmente
presente, poteva essere spiritualizzata senza pericolo. Ora che si era tramutata del tutto in
bellezza spirituale, bisognava in primo luogo renderla sensibile. E qui conta appunto la
sensualita dei simboli messi fuori. In fondo, questa dottrina era gia contenuta nell’episodio
delle figure d’angeli.

Che un tale parlare improprio potesse avere inoltre un successo travolgente, era gia
stato suggerito all’lo dall’entrata dei pellegrini nella sua cittd. Il momento temporale viene

descritto con la seguente perifrasi:

,»Dopo questa tribulazione avvenne, in quello tempo che molta gente va per vedere
quella ymagine benedecta la quale Gesocristo lascio a.nnoi per exemplo de la Sua bellissima
figura, la quale vede la mia donna gloriosamente* (219 seg.).

La Settimana Santa ¢ incentrata su un atto di commemorazione! Il sudario della Veronica

serba una parvenza visibile dell’aspetto terreno del figlio di Dio - come il suo farsi uomo

aveva a sua volta reso accessibile alla cognizione sensitiva umana il suo concetto divino. Ma

93



ascendendo al cielo, egli ha revocato la propria visibilita e ha imboccato per primo quel
percorso di smaterializzazione su cui lo seguira poi sua Madre, a sua volta seguita dalla
Beatrice. Nel sudario tuttavia il ricordo della figura terrena ¢ ritenuto in un’immagine: esso ¢
quindi divenuto una forma illustrativa (>exemplo«), che garantisce della sua ormai invisibile
realta. Una forma che serve da appoggio sensibile all’immaginazione umana, quando questa si
confronta con gli inconcepibili misteri della fede. Inoltre il sudario ¢ un felicissimo esempio
di questa mediazione sensibile: evidentemente ha qualcosa da dire a ,,molta gente*. Proprio
questo puo rappresentare per I’lo una prova che la dote umana del parlare »in vece« vale in
generale: un buon auspicio quindi per la propria impresa. Se dalla contemplazione del panno,
la devozione popolare ¢ manifestamente in grado di farsi un’immagine del trasfigurato
Signore dei cieli, non potra anche I’lo, immergendosi nell’immagine interiorizzata e
memorizzata della Beatrice, giungere egualmente alla suprema idea del proprio amore? Verso
la fine della sua via d’Amor, 1’Io ¢ reso dunque partecipe di una grande scoperta: distingue i
primi contorni di un futuro concetto poetico. Dal punto di vista del contenuto, ha compreso
I’origine divina del suo amore; da quello formale, ha riconosciuto nel parlare allegorico un
procedimento per interpretare le cose terrene, ossia la propria vicenda, come una parabola
poetologica.

Su questa base pud infine esplicarsi 1’ultima delle tre immagini guida citate (§ 31).
Essa contiene per cosi dire il legato poetico della Vita Nova. La visione di una nuova poesia
era presente finora solo nel profondo dell’allegoria di Roma. Adesso I'lo ne fa una
dichiarazione di intenti: I’auspicio diventa un fermo proposito. Come accade sempre per ogni
decisivo passo in avanti, anche questo viene esposto dall’autore con una doppia
rappresentazione: prima con un commento, poi emblematicamente. Un’ultima volta, I’amante
¢ preso da una >mirabile visione« (230) che lo priva dei sensi. Come in precedenza, anche in
questo caso quanto ha visto resta indicibile: questa non-coincidenza di vista e parola permane
quindi anche al di 1a di Oltre la spera. Ma allora, tutto il cammino stilistico della Vita Nova
era in fondo solo una partenza senza arrivo? Una differenza c’¢ - ed ¢ decisiva. L’iniziale
impotenza del linguaggio ¢ diversa da quella che affiora alla fine del libro: adesso 1'lo ¢
finalmente in grado di qualificare questa discrepanza fra ’intuizione del cuore e il linguaggio
del cuore! In fondo, il progresso poetologico della Vita Nova ¢ tutto qui. All’lo esso era parso
peraltro sufficientemente significativo: non appena lo aveva afferrato, prendeva una decisione
stupefacente, quella di porre fine al suo poetare della Beatrice (,,di non dire piu di questa
benedecta®, 231)! La Vita Nova termina dunque con un gesto di silenzio. Ma come I’lo in

passato si era sottratto alla contemplazione fisica della Beatrice (86) solo per avvicinarlesi

94



tanto piu nel linguaggio, anche questo tacere ¢ semplicemente il raccoglimento che precede
una piu degna espressione (,,infino a tanto che io potessi pit degnamente tractare di lei*; 231).
Questo intervallo deve servire all’elaborazione di un progetto poetico che possa rendere in
forma adeguata il volo mentale del suo cuore. Al riguardo, I’ultimo paragrafo formula per la
prima volta tre postulati essenziali.

I1 primo riguarda 1’esperienza che la scienza stilnovistica dell’amore non ¢ sufficiente
a decifrare la Beatrice celeste. Ci vogliono anni (,,alquanti anni*; 232) di intenso studio (,,io
studio quanto posso®) per misurare la nobilta d’animo di cui ¢ dotata (,,si com’ella sae,
veracemente®). Gia qui si annuncia niente di meno che una svolta paradigmatica della lirica
cortese. L’lo riconosce che I’oggetto della sua poesia, prima di poter trovare una perifrasi
poetica adeguata, deve essere sottoposto a un’indagine scientifica che va molto al di 1a di
quella dei fedeli. Ancora una volta, Dante potenzia 1’idea del poetare come scienza. Poiché
qui si tratta soprattutto di cognizione dell’essenza (,,com’ella sae, veracemente®), I’interesse
mostra chiari tratti filosofici; a cid allude anche il »trattare di lei«, che in questo contesto
significa in pratica >trattare filosoficamente<.** L autore della Vita Nova rivendica dunque per
la sua nuova scienza della poesia una dignita gnoseologica che la filosofia dell’epoca appunto
le negava. Infatti la filosofia quale scienza delle cause prime ¢ metafisica: trattando di cose
divine, essa faceva tutt’uno con la teologia.”’ La pretesa di verita della scienza teologica e le
ymenzogne< della poesia entravano quindi in reciproca concorrenza. Gia alla fine della Vita
Nova, Dante sembra poter conciliare le loro diseguali premesse, facendo del poeta un >poeta
theologus<.** La sua Amor-teologia gliene fornisce appunto le basi.

Tutto questo ¢ affiancato da un secondo postulato. L’lo aveva interrotto il suo
parlare amoroso (,,non dire piu*), non da ultimo perché il livello stilistico di cui poteva
disporre (,,degnamente tractare®) si era evidentemente esaurito senza essersi, anche solo in
modo approssimativo, appropriato verbalmente dell’amabilita di una >Beatrice beata<. Per
essere alla sua altezza, ci voleva un’espressione che superasse tutte quelle precedenti. Cosi
recita in ogni caso la conclusione dell’lo. Il comparativo del ,,pitt degnamente tractare di lei*
si rivela in realta un superlativo, che conclude un nesso con precedenti valutazioni. La prima
misura linguistica della Vita Nova era stata 1’>arte della rima< dei fedeli d’Amore (22). Ma
per il Dante retrospettivo della Vita Nova questa rappresentava solo il primo gradino di un
ulteriore sviluppo. L’amore a distanza (86) dell’lo aveva dato inizio a un piu alto concetto del
contenuto e dello stile (,,materia nuova e piu nobile che la passata®): la »lode de la donnac¢
stilnovistica. Ma ancora una volta, il »piu degnamente trattare di lei< nell’ultimo paragrafo

della Vita Nova revoca questa conquista poetica, fissando espressamente per la poesia futura

95



un grado di nobilta che superi, per cosi dire sistematicamente, lo »stile de la lode«. Trattera
dunque delle piu alte cose umane, appunto di quelle questioni primarie di cui gia la pretesa
filosofica di questa nuova arte poetica si era attribuita la competenza. Dal punto di vista
retorico, solo la dignita stilistica del massimo »genus dicendi< appare adeguata. E in quanto al
genere poetico: nell’ottica di allora poteva trattarsi d’altro che di quello epico?

Ad ogni modo, le aspettative circa I’effetto di questa poesia futura, il suo terzo
postulato, vanno precisamente in questa direzione. E pur vero che I’Io non si sente in grado di
riferire che cosa contenga la sua visione finale - ma non lascia alcun dubbio su come essa
agisca su di lui. Il suo contenuto gli appare meraviglioso (>mirabile<): egli adotta quindi per la
propria impressione un concetto retorico fondamentale. Solo il meraviglioso - soprattutto in
poesia - poteva garantire I’ammirazione. Esso s’impadronisce del cuore umano, portandolo
stupefatto oltre la soglia della percezione abituale. Visto che I’lo - sul piano letterario -
ammutolisce, pare che nella sua esperienza della Beatrice esso sia giunto nel frattempo fino a
questo punto. Ma in quanto messaggero di una tale visione, ha ora il compito di esprimere
verbalmente il proprio stato d’animo >mirabile« in modo tale da suscitare negli altri le
medesime emozioni. Per questo necessita peraltro di una poesia del tutto inedita: ,,dire di lei
[i. e. di Beatrice] quello che mai non fue detto d’alcuna“ (232). Considerando che, con la
signora, si intende sempre al medesimo tempo anche la poesia, si puo dire che I’lo riesca
infine a decifrare per la prima volta il permanente effetto mirabile che essa ha su di lui (cfr.
gia il § 1) in chiave poetologica: nel concetto retorico dell’>admiratio<.”

Nella sua brevita, I’ultimo capitolo della Vita Nova imposta tutti i principi essenziali di
una nuova poesia.®® A ben vedere, il procedimento seguito da Dante si rivela altamente
sistematico: le sue indicazioni rispondono alle basilari questioni del cosa, del come e del
perché di quest’arte; ne schizzano insomma il concetto di contenuto, stile ed effetto. L’affinita
con il sistema retorico salta subito all’occhio. E non deve stupire: 1’arte retorica e quella
poetica tendevano da sempre a convergere 1’una nell’altra, tanto piu che la Poetica di
Aristotele non era disponibile.®’ Inoltre, tutti e tre i postulati di Dante si risolvono in un
denominatore comune: la nobile materia, il genere sublime con il suo stile grave, 1’effetto
mirabile - una perfetta definizione della grande forma poetica dell’epos, vista con gli occhi
della retorica. L’Io ha riformulato cosi in chiari termini poetologici cido che 1’allegoria di
Roma gli aveva oscuramente indicato.

Questo commento conclusivo ¢ tuttavia affiancato da una suggestiva versione figurata

in forma di diagramma. Con questa immagine prospettica si conclude la rivelazione simbolica

96



di una nuova poesia, che era stata precedentemente avviata dalle figure degli angeli e dei

pellegrini. La visione finale della Vita Nova dice:

,,E poi piaccia a colui che ¢ sire de la cortesia che la mia anima sen possa gire a vedere
la gloria della sua donna, cio¢ di quella benedecta Beatrice, la quale gloriosamente mira ne la
faccia di Colui ,qui est per omnia secula benedictus’™ (232).

Nell’ultima frase del suo libro Dante riprende una costellazione visiva ben nota, che aveva gia
impiegato due volte: la prima dopo il suo innamoramento; poi dopo la morte della signora.
Ora la pone alla fine della sua via d’Amor. Il significato di quest’ultima immagine ¢ quindi
determinato in misura decisiva dalle sue coincidenze e divergenze rispetto alle altre due.
Come in precedenza, la gerarchia dello sguardo ha il suo punto di partenza nell’lo. La prima
presa di coscienza del suo amore si era compiuta nella figura della donna schermo; essa aveva
condotto alla Beatrice. Ma con la jregina de la gloria< (29) si accennava tuttavia
discretamente a un prolungamento della linea visuale oltre la Beatrice, ancor prima che questa
venisse veramente afferrata con lo sguardo dall’lo.

Nella successiva ripresa (86 segg.), i rapporti si erano considerevolmente modificati.
L’Io si trovava gia oltre la tappa della donna schermo e si era rivolto direttamente alla
Beatrice (§ 7). La morte gli faceva scoprire che, come la donna schermo aveva prefigurato la
Beatrice, cosi quest’ultima era solo un preannuncio della >Regina benedetta virgo Maria<! Ma
non ¢ tutto. Nuovamente, dietro la catena di relazioni appena stabilita di lo/Beatrice/Regina
benedetta, si profilava un punto ancora piu alto: il ,,Signore de la iustitia“ (167). Ancora una
volta, come in precedenza, veniva stabilita una gerarchia visiva composta di tre stazioni e al
contempo gia sottilmente contrassegnata dalla provvisorieta.

Nell’immagine finale della Vita Nova questo accenno diventa chiaro. La »mirabile«
visione consente all’To di assumere il suo ultimo e piu alto punto di vista: viene assorbito dalla
visione della Beatrice (,,gire a vedere la gloria della sua donna“), che a sua volta ¢ assorta
nella ,,faccia di Colui ,qui est per omnia secula benedictus’. Con la versione finale dello
schema ¢ emersa la ragione piu profonda dell’attenzione amorosa rivolta alla Beatrice.
L’ultima sequenza visiva ha rivelato uno spostamento inconfondibilmente spirituale dei
rapporti. La donna schermo aveva fatto da mediatrice alla Beatrice, questa alla Regina celeste,
e questa a sua volta al Signore dei cieli: in lui ogni movimento dello sguardo arriva al
traguardo finale. Egli ¢ il compimento di tutta la conoscenza a cui pud giungere un cuore
amoroso. L’ultimo verso della Divina Commedia estendera questa prospettiva finale della
Vita Nova fino a farne il principio motore del mondo. Uno schema pud visualizzare questa

trasposizione ascendente nel complesso delle tre immagini prospettiche.

97



[schema]

Questa rivoluzionaria ascesa mentale dell’lo al seguito della Beatrice fa saltare la cornice
della convenzionale dottrina amorosa. Il contenuto stesso della sua Amor-teologia ¢ perod
ortodosso: concilia semplicemente I’amore con i dogmi della fede. Per questo, il compito
dell’amante era piu facile di quello del poeta, il suo obiettivo piu chiaro. Il secondo invece
non trovava nel volgare dei modelli esemplari in cui poter inscrivere gli alti ragionamenti del
cuore. La pionieristica conquista della Vita Nova avviene percid nel campo poetico; non c’¢
dunque da stupirsi se i tre diagrammi si risolvono soprattutto in un ordinamento stilistico. La
donna schermo, incarnazione dell’arte del »dire per rima¢, prepara allo stadio della Beatrice,
ossia lo »stile de la lodes, dalla cui altezza stilistica, con la mediazione della >regina de la
gloriag, si ¢ rivelata infine un’ultima dignita espressiva. Anche questa era lode della donna
(»gloriare<), ma una volta di piu potenziata a genus laudativum.

Alla fine, la riflessione ha raggiunto la proiezione che da molto tempo la precedeva. In
un raffinato aggancio, I’immagine finale allude per la prima volta alla possibilita di una felice
consonanza di forma e contenuto. Nel momento in cui I’lo ha infine realizzato la propria
poesia (»dicer<), che in seguito non avra eguali in lingua volgare (,,mai non fue detto
d’alcuna®), I’iniziale accidente della signora (>gloriosa<) si ¢ rivelato come la vera essenza
(>gloria¢). Cid pud valere senz’altro anche a livello poetologico. Tramite la sua attivita
affettiva ed estetica, I’lo trova la forma pertinente alla natura stessa della propria attivita: il
ygenus laudativumc«. La »gloria« della signora ¢ perfetta quando viene detta »bene« (,bene-detta
Beatrice’). Il passo dal »non ancora detto< al »bene-detto« misura esattamente lo stacco tra cio
di cui I’Io ¢ al momento capace e cio che gli viene propriamente richiesto. Che »benedetto«
intenda in effetti un massimo grado linguistico, lo suggerisce la sua vistosa corrispondenza
con I"ultima parola del libro, >benedictus<. Per la prima ed unica volta il volgare naturale®
coincide con il latino >consacrato«.”” Un’espressione perfetta (,,benedetto”) della divina
Beatrice contiene dunque la promessa di prestare con cid voce letteraria alla stessa sublimita
del divino.

Quest’interpretazione ha altri notevoli punti di sostegno. »Benedicere« non contiene
anche la definizione basilare del discorso retorico, 1’>ars bene dicendi<? 1l percorso sempre pit
evidente dal »mai fue detto< al »benedetto« e »benedictus« sviluppa gradualmente un ideale di
perfezione concepito in termini retorici. La sua qualita primaria ¢ il suo carattere di arte

(,ars’). Brunetto Latini, il maestro di Dante, distingue espressamente tra linguaggio »naturale«

98



e linguaggio »artisticamente erudito< (,,per ensegnement et per art; Tresor, 111, 1, 10 ). Solo
il secondo eleva la retorica a scienza (Quintiliano II, 15, 34): rappresentare ogni cosa in un
linguaggio appropriato alla sua natura. Cosi, 'immagine finale della Vita Nova completa
suggestivamente la visione di una nuova poesia. Il suo orientamento all’»ars bene dicendi« la
vincola ai massimi obiettivi della padronanza linguistica umana, il cui punto di riferimento ¢
costituito dall’epos.

Ma la Vita Nova - e questa ¢ una delle sue singolari sorprese - aveva predetto fin
dall’inizio un tale esito! Bisognava perd conoscere tutta la sua vicenda per poter riconoscere
anche questo. In fondo I’lo ripete 1’esperienza fatta con il concetto amoroso: gia alla prima
apparizione della Beatrice (5), era giunto al traguardo della propria felicita; ma ci era voluta
tutta la via d’Amor per comprenderlo. Non altrimenti si era svolta la prima esperienza
linguistica dell’lo. La >gloriosa donna< (ivi) lo aveva lasciato senza parole - con un’unica
eccezione; ossia: ,,certo di lei [della Beatrice] si potea dire quella parola del poeta Homero:
»Ella non parea figliuola d’uomo mortale, ma di Dio<* (12). Molto prima che si risvegliasse la
vocazione poetica dell’lo amante, istintivamente egli aveva gia valutato poeticamente I’amata
- puntualizza I’lo retrospettivo della Vita Nova. Fin dal primo momento, aveva percepito la
sublime nobilta della Beatrice (,figliuola...di Dio*). Soltanto un Omero, il progenitore della
poesia epica, sarebbe stato verbalmente alla sua altezza.”® Si tratta solo di ornato iperbolico, di
un superlativo retorico?

Il richiamo di Dante alle autorita ha sempre un carattere strategico, e anche il
riferimento a Omero quale padre dell’epos non pare casuale. Tutta la futura carriera poetica
dell’Io vi era gia anticipata in nuce! Anche qui, la »storia< della Vita Nova scopre alla fine solo
cio che fin dall’inizio era previsto come tacita meta: la visione di un genere maggiore epico in
lingua volgare. Omero da il segnale poetologico, che a quanto sembra non manca di suscitare
un’eco ben programmata. Nel momento in cui, con lo »stile de la lode«, aveva acquisito una
nuova consapevolezza professionale, 1’lo interrompeva senza alcun motivo apparente la
ystoria« della sua Vita Nova per lanciarsi in un’imponente divagazione teorica sul »poetare in
volgare«(§ 16)! L’Io commentante ritorna ancora una volta sui Greci in generale e su Omero,
ma adesso li intende piuttosto come gli inizi storici della cultura poetica occidentale. Infatti,
quando si tratta di consolidare le proprie idee sull’arte poetica con le voci delle autorita, si
richiama di fatto ai modelli dell’antichita romana. Non pit Omero: come suo primo testimone
egli cita adesso Virgilio con la sua Eneide, appoggiato da Lucano, Orazio, Ovidio (153 segg.).
Ci0 puo essere letto come un indizio di transizione a un altro modello storico. Non per nulla

fa la sua comparsa proprio nel momento in cui 1’lo, con la >lode della donna«< (>Beatrice<),

99



supera dal canto suo lo spazio tradizionale della lirica cortese (>Giovannac). Cosi il rapporto
fra Omero e Virgilio si colloca a sua volta in una sequenza tipologica di emulazione: cio che
I’Io compie in piccolo, trasferito al livello della grande poesia, si conferma come un passo
storicamente consequenziale.

Ma Virgilio e I’Eneide indicano anche il futuro delle vicende poetiche.
Retrospettivamente diventa chiaro che qui, in sottofondo, si sta gia preparando la svolta
poetologica della Vita Nova raffigurata nell’allegoria di Roma. Gia per il Medioevo I’ Eneide
rappresentava indiscutibilmente la quintessenza dell’epos antico, il poema che aveva fatto
dell’antica Roma un mito. Ma se si fosse riusciti con sensibilita artistica antica a costruire
I’idea di una >nuova Romas, cid avrebbe significato la nascita del modello epico dell’eta
moderna.”' Questo poema dell’era cristiana si sarebbe da un lato incastonato perfettamente
nella tradizione epica occidentale; dall’altro, avrebbe avuto al medesimo tempo la prospettiva
di superare mirabilmente cid che lo precedeva (,translatio’). Come la Roma cristiana aveva
recepito elevandola quella pagana, e il Nuovo Testamento I’Antico, anche un’elevazione
cristiana del mito antico avrebbe portato 1’>epos della nuova Roma< al vertice dello
sviluppo.”

Alla fine dunque, la Vita Nova non ha solo acquisito ’idea di un sublime poema in
volgare: la sua possibilita ¢ gia celata fin dall’inizio nell’ordine di una ,traditio’ storica.
Omero, Virgilio, [Dante] era la sua successione poetica: in essa un poeta si basa sull’altro e lo
supera. Questa gerarchia addita al contempo un concetto di progresso nell’ambito della
tradizione; a ben vedere non si tratta di un movimento in avanti, bensi verso 1’alto. Virgilio
aveva miticamente intrecciato storia e trascendenza. Nella visione dantesca di un »poema
sacro«, tutto si sarebbe ulteriormente elevato in senso filosofico-teologico. Cosi tuttavia la
modalita di rappresentazione epica avrebbe subito dei cambiamenti decisivi. Chi, come
Virgilio, ha iscritto il proprio poema nella storia, rimane in ultima analisi legato a una
concezione storica degli avvenimenti. Con la spada in mano, Enea >conquista< un ideale
profetico. Questa epica mitica si nutre dunque di un idealismo dell’atto sanguigno.
L’anticipazione dantesca di una forma poetica maggiore fa intuire invece degli ideali
completamente diversi. Il messaggero del suo - nuovo - eroismo, I’lo della Vita Nova, vede
nella materia della storia, della propria storia, non tanto 1’orizzonte complessivo, quanto
piuttosto il punto di partenza della propria missione. Non ¢ uno strumento mediante il quale la
storia si compie fattivamente; la sua »storia< lo stimola piuttosto a superarla nella riflessione.
In lui si preannuncia un idealismo del pensare. Dove I’eroe antico conquistava, quello nuovo

riflette: un eroismo devoto, che non cerca piu la sua realizzazione in terra, a un livello

100



sanguigno, bensi spiritualmente. Dante ha realizzato questo >poema cristiano< nella Divina

Commedia; la Vita Nova ne ha scoperto la possibilita.

VII. Poesia sulla poesia

Le »storie« della Vita Nova sono giunte alla fine. Ma non si pud dire altrettanto del loro
significato. I »sensi sottili« che Dante aveva saputo inserire raffinatamente nella propria lirica,
non ne hanno soltanto potenziato il senso: nel suo complesso, il libro della Vita Nova ha
anche modificato in modo considerevole la concezione dell’arte poetica. Per la sua vocazione
di base, la Vita Nova si presenta come un libro dell’amor cortese e, da questo punto di vista,
partecipa di una vasta dinamica responsoriale che consente di allinearla ai canzonieri' di
Guittone, Guinizelli, Cavalcanti, Cino da Pistoia o Petrarca, lettore del libello. Ma la sua
singolarita rispetto ai testi suddetti emerge gia dall’atteggiamento calcolato che assume nei
riguardi della tradizione della lirica cortese. Nessuno inoltre, né prima né dopo Dante, ha
scandagliato la lirica amorosa con maggior puntiglio sostanziale. Tuttavia 1’eccezionalita del
libello risiede fondamentalmente nella sua qualita artistica. Tutto quello che Dante aveva da
dire sul modello poetico e teorico trobadorico, lo ha riversato in un libro che ¢ a sua volta
un’opera d’arte poetica: la Vita Nova riflette sulla poesia amorosa avvalendosi della forma
della poesia amorosa. Qui sta la sua grandezza - e la sua chiave. Cinque aspetti meritano una
considerazione conclusiva.

1. I fondamento della sua unita era costituito dalla finzione di un’autobiografia

generica all’insegna di Amore. Nulla meglio del prosimetro pud mettere in risalto la

101



differenza fra un canzoniere tradizionale e la Vita Nova. Le poesie, in fondo, erano soltanto la
ymateria¢, il piano dell’kistoire; il racconto in prosa, invece, la vera e propria struttura
d’insieme, il piano del discours.” Per darne una prova, bastera dire che la prosa, letta da sola,
convergerebbe senz’altro in una »storia< coerente, le poesie no. Con 1’aiuto della prosa, Dante
inaugura un secondo livello discorsivo al di sopra delle testimonianze liriche. Cosi vengono a
incrociarsi due prospettive nettamente differenti. Mentre ’ottica delle canzoni coincide di
volta in volta con quella della momentanea vicenda amorosa, la prosa pud giudicarle dal
traguardo finale della via d’Amor, quando I’Io si era lasciato gia tutto alle spalle. In questo
modo, il presente delle poesie poteva contemporaneamente partecipare al futuro che esse
stesse avevano creato. Tutto sommato, la loro storia si compone in un’efficace figura inversa
della progressione analitica: vista dall’inizio, la via d’Amor procede in progressione
cronologica; ma secondo la prospettiva finale, questa si rivela sempre di piu come una mera
parusia allegorica di cio che era deciso fin dal principio.

Con questa prospettiva bilinguale, 1’autore si appropria considerevolmente di un
nuovo campo dell’arte dell’amor cortese. Nella sesta generazione della lirica trobadorica, tutti
1 gesti significativi fra il servitore amante e la signora amata erano stati ormai passati in
rassegna e fissati in schemi poetici. Anche le canzoni della Vita Nova furono composte
secondo questo repertorio. Ma grazie alla cornice in prosa, Dante riusci a perfezionare in
maniera ineguagliabile il paesaggio verbale del ,fin’amors’. Il suo primo provvedimento: le
yRime« scelte riunivano tutti i momenti per lui importanti delle esperienze di un amante lirico.
Cosi da momenti vissuti nasceva un curriculum amoroso. Al contempo, i singoli avvenimenti
si componevano in una storia. Da tutto cio, I’interesse per la vicenda amorosa usciva
fondamentalmente modificato: non si occupava piu tanto degli stati d’animo dell’amore,
quanto piuttosto della sua evoluzione. La questione non era piu come si presenta I’amore,
bensi che cosa lo movesse. In questo modo, la Vita Nova scriveva ’insolita storia di una
poesia che a sua volta aveva immortalato la storia di un amore. In altre parole: la prosa tratta
cio di cui la poesia trattava.

Cio era reso possibile dall’impostazione autoriflessiva del libro, il cui »parlare su due
piani< creava il presupposto per una specie di plurilinguismo, che il testo stesso aveva definito
ysenso sottile«. L’Io retrospettivo, commentando la propria via d’Amor, poteva cosi scoprire
nelle sue espressioni liriche precedenti e nelle relative situazioni amorose, un senso piu
profondo. Tra la poesia antecedente e la prosa piu tarda si creava dunque una relazione: la
prima stava alla seconda come il retroscena alla ribalta. Una differenza temporale poteva

essere intesa anche in senso qualitativo. Alla fine, la lirica giovanile di Dante si trovava

102



sovrascritta in un contesto piu alto, rivelatosi solo tramite suo. Ma questo libro acquista un
pregio tutto particolare dal fatto che, nella sua esteriore vicenda d’amore, 1’autoesegesi stessa
dell’Io era riuscita poco a poco a celare due importanti significati profondi.

In sostanza ne emergeva una duplice >criticac della tradizionale poesia amorosa come
sistema di pensiero e di parola. Voleva verificare fino a che punto il suo schema esplicativo
piu avanzato, il Dolce stil, fosse sufficiente per misurare 1’emozione elementare chiamata
»amore<. A ci0 si legava [Daltro interrogativo: in quale misura il suo schema di
rappresentazione poetica consentiva di riversare adeguatamente questa »res< in un »nomenc -

letterario? Le riposte di Dante alla fine della sua analisi sono chiare e fondamentali.

2. Vediamo innanzitutto il »sistema«< dell’amore, che Dante aveva inscenato come »storia< di
una passione trobadorica. All’inizio stava 1’inconcepibile evento della Beatrice. Corpo e
anima dell’amante ne erano stati completamente invasi. Per comprendere che cosa gli fosse
successo, egli si era rivolto alla scienza allora dominante in materia d’amore: la patologia
degli umori dei »fedeli d’Amore«. Ma quanto la loro dottrina considerasse ancora 1’amore un
mistero, lo mostrava il loro rituale del celare. La persona veramente emozionante, la dama del
cuore, doveva rimanere segreta. Di cio, I’lo della Vita Nova aveva dovuto sopportare le
conseguenze esemplari. Benché nell’arte cortese dell’amore fosse asceso fino al livello dei
migliori poeti coevi, la dama non aveva accettato il suo servizio amoroso. Evidentemente fra
uomo e donna era in gioco qualcosa di piu di quanto previsto dal modello esplicativo dei
»fedeli«. Proprio il rifiuto aveva procurato all’amante una fondamentale illuminazione: in
realta non desiderava la donna per amore di lei, bensi di se stesso (>amor sui<). Se dunque
voleva interessarsi veramente a /ei, era /ui a dover cambiare il proprio atteggiamento. Aveva
percid osato compiere questo passo, distogliendo la propria attenzione da sé¢ e rivolgendola
alla signora. Dante ha tradotto questo cambiamento interiore in un segnale visibile: 1’>amore a
distanza< scelto volontariamente dall’lo. Esso faceva apparire la signora in una luce molto
diversa. Alleggerita dall’immediata impressione sensuale, la sua immagine pensata poteva
accrescersi. Solo adesso 1’lo era nelle condizioni di interrogarsi sui motivi che avevano
scatenato la sua violenta passione. Non perché glielo avessero ordinato i sensi, egli doveva
amarla, bensi per la sua amabilita. Quando poco dopo la signora del suo cuore era divenuta la
»dolorosa¢, egli stesso, che prima si attendeva pieta da lei, aveva imparato a dispensarla
(>Amor proximi«). L’amante era divenuto un altro; trasfigurato, come dice il testo.

Ma il fondamentalismo amoroso di Dante non si ferma qui. Che accadrebbe se la

donna non fosse solo lontana, ma addirittura mancasse del tutto? Questo terzo gradino

103



propositivo si concretizza nella morte della Beatrice, che liberava definitivamente il problema
amoroso del suo lato sensibile, scoprendone il nocciolo spirituale. Cid che aveva reso cosi
meravigliosa la signora agli occhi dell’lo, era la sua bellezza interiore. Ma come 1’aspetto
esteriore di lei serviva soltanto all’espressione della sua immagine spirituale, anche questa si
dimostrava alla fine solo rappresentante della somma idea dell’amore incarnata in lei (>amor
Dei<). La Vita Nova aveva intuito che il vero movente del legame amoroso consisteva in
un’armonia naturale delle creature con il loro Creatore. Scandagliando 1’amore alla maniera di
Dante, esso si rivela in ultima analisi come caso particolare di un onnipresente principio,
I’atto terreno di una potenza ultraterrena. Percid il >pensare del cuore< praticato dall’amor
cortese non coglie che un segmento del fenomeno ‘Amore’. La Vita Nova propaganda dunque
la nuova convinzione che al fondo di questa emozione elementare si celi un basilare processo
gnoseologico. Come ogni intuizione, tuttavia, anche questa aveva il suo prezzo. La Vita Nova
lo quantifica trascrivendo I’erotica della sofferenza trobadorica in una storia quaresimale
dell’amore-rinuncia. L’Io doveva imparare che avrebbe potuto comprendere 1’essenza
dell’amore (nelle spoglie della Beatrice) soltanto a costo di sminuire essenzialmente se stesso.
Tuttavia la >critica< di Dante non intendeva affatto abolire la capacita di giudizio
stilnovistica. La Vita Nova chiedeva piuttosto di elevare il »pensare del cuore< a strumento
ultimo di conoscenza. L’amore vero, ossia disinteressato, confina con verita ultimative. Il
contenuto dell’amore ¢ dunque molto piu di quanto la dottrina cortese fosse solita esporre.
Dante volle dargli percid una nuova base filosofico-teologica. La sua svolta speculativa
risolve il massimo concetto terreno dell’amore in quello cristiano. In cid si puod leggere un
ultimo perfezionamento dell’amor cortese. D’altro canto quest’ultimo veniva collegato cosi a
un ideale che lo superava radicalmente. Con la Vita Nova I’amor cortese era giunto in un certo
senso a un culmine speculativo - e al tempo stesso alla sua fine. Dal lato contenutistico non
poteva in alcun modo essere ulteriormente superato. Dante perlomeno ne era fermamente
convinto, e anche in seguito non fece piu ritorno alle »vecchie rimex. Il testo - incompiuto -
del Convivio fini del resto per vedere nelle sue tre canzoni soltanto uno spunto, non lo scopo
della rappresentazione. La Vita Nova invece era concepita come poesia sulla propria poesia;
in tal modo, dalla storia di un amore cortese poteva emergere la vicenda escatologica di un
yitinerarium amoris in deumc.
Ma questa spiritualizzazione lancia a sua volta dei segnali estetici che non vanno
sottovalutati. La Vita Nova prende chiaramente posizione su una delle questioni piu
controverse del Medioevo. Si tratta delle competenze specifiche della filosofia, della teologia

e della poesia.” L’aristotelismo dell’epoca non conosceva ancora la Poefica. Una definizione

104



della poesia con riguardo a una mimesi, a una verosimile ,imitazione della natura (umana)’,
era pertanto esclusa: la si giudicava percid in primo luogo secondo il suo contenuto di verita.
Ma poiché la poesia scaturisce >soltanto« dall’immaginazione umana, veniva notoriamente
sospettata di menzogna.® Di conseguenza era costantemente confrontata con il problema di
giustificare il piacere sensibile con cui attrae il suo pubblico, anche con una valenza morale
che le desse autorita. In questo senso i poeti si dimostrarono notevolmente ingegnosi. Fino
alla fondazione dell’estetica quale disciplina autonoma, la loro strategia prevalente era di
conferire a se stessi e alle proprie opere precisamente quei predicati di cui la teologia e la
filosofia si avvalevano nella loro lotta per I’egemonia. Ad esempio attribuendo al poeta
un’ispirazione divina; o asserendo che nella rappresentazione dei dogmi di fede e nelle
finzioni poetiche operava la medesima sensibilita artistica; o anche che il senso letterale della
poesia era altrettanto capace di significati piu profondi quanto quello delle Sacre Scritture.
L’epoca della Vita Nova doveva soprattutto confrontarsi con la svalutazione scolastica
dell’arte poetica, retrocessa a ultima di tutte le >scienze«.” Dimostrando nel suo >libello« che
I’oggetto e 1’espressione della lirica cortese sono in relazione con le supreme verita della fede,
Dante conferiva quindi alla poesia un sommo attestato filosofico, ossia scientifico.® La Vita
Nova, anche se non lo enuncia esplicitamente, ¢ di fatto una difesa delle Muse contro lo
scetticismo dei filosofi, e rivendica per la letteratura - in volgare - un intento gnoseologico
altrettanto serio di quello della filosofia (teologica). Secondo la concezione di Dante, i loro
diversi percorsi convergevano comunque nella verita unica del Cristianesimo. La poesia ¢

filosofia volgare con strumenti poetici: ¢ questa la lezione estetica della Vita Nova. -

3. A questo riguardo Dante prese posizione in maniera molto piu esplicita nella seconda
ystoria< della Vita Nova, il suo secondo »senso sottile<. Se I’amor cortese veniva inteso come
poesia vissuta, e il poetare come servizio amoroso, un drammatico approfondimento del
significato di un tale amore non poteva restare senza conseguenze per il suo modo di parlare.
Il comportamento di entrambi era analogo. Cosi la vicenda d’amore con la Beatrice narrava
anche la vicenda di una progressiva concettualizzazione della poesia. Un >controllo
normativo< del pensiero amoroso comportava inevitabilmente un controllo analogo del
linguaggio amoroso. Anche in questo caso, la prosa aveva assunto la guida del senso. Almeno
dal tempo di Guglielmo d’Aquitania, gli accenni all’insufficienza linguistica facevano parte
della posa trobadorica. Ma solo la prosa della Vita Nova ha riunito per prima questi topoi,
intessendo da essi una propria >trama<. Ancor piu della storia d’amore, questa era un risultato

di quel suo »doppio parlare<. Certamente 1’lo si era attenuto alla tradizione medievale della

105



yrazo< (>ragione() e aveva commentato personalmente il proprio artigianato linguistico. Ma
come >romanzo d’artista¢, la Vita Nova poteva rivelarsi solo nel momento in cui si fosse
palesata come la storia recondita di un’evoluzione poetica. Eppure, vista a posteriori, la regola
da seguire pare cosi semplice: bastava intendere >poesia< ogni volta che 1’lo amante parlava di
»donna«. Nella Beatrice infatti si era incarnato non solo »Amores, bensi anche la >Signora
Poesia<. L’amata celava dunque molteplici significati, assai pit di quanto I’lo non avesse
scorto all’inizio. Su questa traccia, la retrospettiva sulla materia della sua vicenda amorosa lo
portava a scoprire anche la storia di una nuova poesia.

Per via dello stretto collegamento del »sistemac« cortese con la relativa poetica, questa
seconda azione si svolgeva a sua volta in tre tappe principali. Anche in questo caso, era
avviata dalla irresistibile e incomprensibile comparsa della Beatrice nella vita del poeta. Ma
come avrebbe potuto quest’ultimo chiarire a se stesso e al suo ambiente il proprio turbamento
poetico? Solo la migliore nomenclatura dell’epoca pareva appropriata: il Dolce stil, che come
nessun’altra arte coeva, aveva studiato il fenomeno dell’amore, traducendolo in parole.
Soprattutto, aveva anche saputo educarsi un suo pubblico intelligente. Nella seconda meta del
Duecento la lirica aveva cessato di essere I’avvenimento di una >corte d’amore«. La poesia di
societa era divenuta poesia d’arte. I poeti scrivevano prevalentemente per i propri pari, i soli
che disponessero in fondo della sensibilita necessaria per seguire il gioco sempre piu raffinato
di concetti e parole. Anche la Vita Nova partiva proprio da qui. Nella prima parte, si rivolgeva
con ovvieta ai »fedeli d’Amores, ai maggiori intenditori (22 segg.); ma questo indirizzo era gia
una perifrasi di una precisa concezione della poesia. Non trattandosi ormai piu di intrattenere
una squisita comunita cortese, 1’arte poetica poteva dedicarsi assai meglio ai propri interessi -
in un certo senso nutrire un poetico »amor sui<. Il Dolce stil - I’autocritica della Vita Nova lo
aveva evidenziato - vedeva nell’amore soprattutto lo spunto per una manifestazione
linguistica dal suono armonioso (»dolce<). Non che I’amore, di per sé, non fosse pit un tema
attuale. Cavalcanti ne aveva appena nobilitati gli effetti in termini scolastici (Donna me
prega).” Ma per professionisti del suo genere, il progresso in amore significava innanzitutto
un progresso della sua dicibilita. Senza dover immediatamente rendere conto a un pubblico,
I’interesse dei »fedeli d’Amore« poteva dedicarsi in prima linea all’aspetto artistico della lirica
amorosa. La loro sensibilita per la bellezza sonora celebrava tacitamente una sorta di magia
del linguaggio. L’obiettivo era di trasmettere, con 1’astratto incantesimo della bella parola, cio
che altrimenti vien reso in concetti.® Piu tardi, la lirica del Simbolismo e quella delle
Avanguardie — ricalcitrante - vollero fare di questo principio sonoro addirittura il proprio

fondamento esclusivo.

106



Quindi, sebbene nel Dolce stil, da cui la stessa Vita Nova partiva, il contatto dinamico
con le corti si fosse praticamente esaurito, esso disponeva pur sempre di una peculiare
funzione sociale. La sua poesia era graziosa, e tuttavia ostica; esigente, destinata agli
intenditori, non cosa da dilettanti. Piuttosto che costruire ponti verso il grande pubblico, la sua
alta artificiosita creava distanze. Ma in compenso, proprio per questo i poeti potevano
introdursi nella societa come un’elitaria eccezione: quali detentori del potere estetico sul
linguaggio. Cosi, la ritirata storico-culturale della lirica amorosa dal contesto di vita cortese,
soprattutto in Italia, poté ancora essere funzionalizzata in senso sociale e intellettuale,
permettendo ai poeti la fondazione di una societa nella societa. Ma il prezzo da pagare era la
consistente perdita del compito educativo originariamente svolto dalla lirica amorosa: la
formazione cortese. Era proprio questo latente narcisismo che Dante aveva smascherato nella
prima parte della Vita Nova. Il comportamento della Beatrice funge da parabola.
Ostentatamente, aveva rifiutato la trascrizione poetica che I’lo, facendo ricorso a tutti gli
strumenti della propria arte, aveva fatto di lei. Al Dolce stile un tale ritratto poteva bastare; ma
non alla vera natura della signora. La negazione del saluto, che cosa significa se non
I’interruzione del contatto linguistico con I’amante - un gesto significativo in un libro sulla
poesia. La Beatrice non voleva dunque indicare che lo sviluppo della lirica cortese stava
mettendo a repentaglio la funzione comunicativa della poesia?

L’Io della Vita Nova, perlomeno, 1’aveva inteso cosi e in questo senso aveva reagito. Il
secondo stadio del suo poetare (§ 19 segg.) corregge proprio quei difetti che la critica del
primo aveva individuato. La soluzione era lo »)stile de la loda¢, che non si limitava a
sviluppare 1’espressione lirica nello spirito dell’emulazione, ma soprattutto ne rivedeva
proprio la funzione. Il primo provvedimento equivaleva gia a una doppia presa di distanze
dallo standard fino a quel momento in vigore. L’lo non aveva ritenuto opportuno parlare
ancora di sé, né continuare a rivolgere la parola alla Beatrice. Ma prescindere da sé
significava abbandonare 1’egocentrismo dell’amante (nell’>amor sui<) e della poesia (nel
senso dei »fedelic elitari). Cosi, il pensare e parlare del cuore diventava libero di spostare
I’attenzione dagli effetti dell’amore alle sue cause. Da quel momento, le canzoni dell’lo non
avevano piu parlato alla, bensi della Beatrice. Dietro questa decisione stava una decisa svolta
sul piano tematico. All’amante, I’amore irrealizzato poteva facilmente apparire uno ‘“stato
crudele e imperioso” (Cavalcanti, Donna me prega, v. 2/3). Ma se si considerava 1’origine del
potere di Amore - come voleva la stilnovistica lode concepita da Dante -, si poteva scoprire
nella signora perfetta un’idea del perfetto in quanto tale. Non a caso, lo »stile de la lodex

additava il »genus laudativumc.

107



Il secondo provvedimento appoggiava efficacemente il primo. Il cambiamento di
prospettiva si accompagnava ad un brusco orientamento su un altro destinatario. Invece che ai
compagni di fede, le canzoni erano dedicate adesso alle »donne gentili< (§ 10), la cui relazione
con la lirica amorosa aveva pero tutt’altre premesse. Le donne rappresentano in fondo un altro
ideale poetico. La loro capacita di giudizio ¢ »gentilezza¢, cultura del cuore; >ragionano« con
sentimenti puri, al contrario dei »>fedeli<. La cultura razionale di questi ultimi procedeva in
maniera >scientifica<: essi scrivevano dunque per gli »happy few<. Con le donne gentili invece
la poesia veniva obbligata a una nuova comprensibilita. Richiamandosi a tale pubblico, Dante
aveva piu volte difeso I’italiano quale lingua letteraria. I suoi argomenti avranno un posto
fisso in quell’annosa >questione de la lingua< che egli stesso aveva sollevato (nel De vulgari
eloquentia e nel Convivio ). Dunque, I’intenzione di farsi capire da questi circoli colti, si
discostava miratamente dall’inclinazione stilnovistica alla dottrina esoterica, esigendo al
contrario una maggiore vicinanza alla vita culturale quotidiana. Come risulta dalla lettura
della stessa Vita Nova, cid non significava peraltro una professione a favore di uno stile
dell’>amore paritario« (favorito da Walther von der Vogelweide). Soprattutto le grandi
canzoni della »lode della donna< avevano piuttosto raffinato che semplificato la loro qualita
estetica. Evidentemente la questione era un’altra. Il passaggio dagli specialisti dotti agli
amanti sensibili mutava il contesto referenziale della lirica: la vicenda formativa di un’élite
doveva ridiventare una faccenda pubblica. In questo modo lo »stile de la loda< voleva
riconquistare una porzione di quell’immediatezza pubblica che la lirica amorosa aveva perso,
nella misura in cui non faceva piu parte della vita cortese.

Le possibili conseguenze la Vita Nova le aveva esposte fin dal principio di questa
seconda fase: le donne sottopongono il poeta a un pubblico esame (88 segg.). Egli deve render
loro conto, assumere la responsabilita sociale della propria parola poetica. Per le donne non
conta tanto il valore artistico del suo parlar per rima quanto la sua veridicita (>vero«). In
termini poetologici: benché le sue poesie siano >res fictae«, devono servire il principio della
verita. Esse fanno da ponte di congiunzione con il pubblico, come insegnava gia la retorica.’
E I’lo poetante aveva rapidamente compreso la lezione. Per raggiungere questo obiettivo,
doveva accordare cio che provava per la Beatrice con quanto diceva di lei. Solo un linguaggio
elevato era degno del suo alto valore. Questa retoricamente studiata armonia di forma e
contenuto poteva sperare in cambio in una risonanza retorica anche a livello di pubblico.
Percid con lo »stile de la lode< I’lo si pronunciava a rigor di termini in favore di un
programma poetico riveduto e corretto. Di per sé, il carattere artificiale della letteratura non ¢

sconveniente: solo nel momento in cui, a causa sua, I’arte trascura il proprio nesso con la vita,

108



mette a repentaglio il suo impegno nei confronti del senso comune, da cui invero trae la
propria ragione d’essere. La poesia - nella funzione assegnatale con lo »stile de la lode« - era
lavoro culturale, una specie di »amor proximi< estetico. Nel caso concreto, la lode della
Beatrice significava: esaltazione delle sue virtu e dei loro effetti virtuosi sul poeta
esemplarmente amante. Con lo »stile de la loda< Dante avviava dunque un positivo distacco
dall’egoistico esoterismo stilnovista. La poesia non doveva piu vivere della, ma per la
societa; la Vita Nova le prescriveva di assumersi un incarico morale: la sua bellezza
linguistica doveva rendere sensibili alla bellezza dei suoi concetti. Una variante medievale
dell’educazione estetica del genere umano: “Vede perfectamente ogne salute / chi la mia
donna - la poesia - tra le donne vede” (162, v. 1/2).

Ma con questo secondo provvedimento Dante non considerava affatto conclusa la
revisione della teoria poetica coeva. La morte della signora aveva anzi richiesto al poeta una
terza e conclusiva reazione. Il pensiero di una Beatrice presente doveva far posto a quello di
un’amata irrevocabilmente assente. Il linguaggio, tanto piu quello empatico della poesia, non
poteva non risentirne le conseguenze. E c’era poi voluta quasi tutta la Vita Nova perché I’lo
potesse elaborare poeticamente il suo shock sentimentale. Anche come poeta si ritrovava piu
o meno al punto di partenza: né il suo Dolce stil novo, né un altro tipo di poesia in volgare
erano preparati ad affrontare seriamente questa estrema eventualitd. Con la morte della
signora, il poetare diveniva percido definitivamente un’impresa azzardata, e il poeta un
battistrada lirico.

Dopo il passaggio martirologico attraverso il dolore, si era infine verificato un
ulteriore ampliamento di prospettiva. La riflessione del poeta su un’arte adeguata iniziava a
prendere forma. Significativamente, la svolta esteriore veniva inaugurata dal passaggio a un
terzo destinatario delle canzoni: i pellegrini romei. Ad essi era stata dedicata in realta una sola
canzone - ['ultima tornava a rivolgersi alle donne gentili. Ma cio era sufficiente a provocare
nel mondo della Vita Nova uno spostamento d’orizzonte di vasta portata. In maniera molto
eloquente, i pellegrini avevano oltrepassato i confini della citta che I’lo poetante aveva eletto
a scenario di un dramma sul potere e valore della parola poetica. La poesia stilnovistica ne
costituiva lo statuto, i »fedeli d’Amore« i membri del consiglio. L autore non avrebbe potuto
trovare una parabola migliore per esprimere il carattere collettivo, ma severamente limitato
del sistema poetico vigente. La morte della Beatrice ne disturbava sensibilmente 1’ordine,
perché equivaleva a un abbandono della citta, se non verso I’esterno, comunque verso 1’alto.

Per restare poeticamente sulle tracce della sua donna, il poeta amante doveva abbandonare

109



anche le teorie amorose di cui era detentore lo ‘stile della lode’. Nei pellegrini aveva
riconosciuto allora le sue nuove guide linguistiche.

La loro meta era Roma, all’epoca la somma citta. Dal punto di vista letterario, ad essa
si associava una suprema concezione dell’arte poetica: 1’epos, come culmine dell’edificio
poetico antico. Il poema epico si rivelava dunque la cornice, in cui il pensiero di una Beatrice
trasfigurata - ossia del massimo concetto d’amore (amor Dei<) - avrebbe potuto realizzarsi.
Ma in che senso il genere maggiore dell’epica sarebbe stato migliore dello »stile de la lode<?
Anche qui la risposta era data da Roma e dalle sue conseguenze. La citta eterna celava, non
meno della citta dei »fedeli¢, un peculiare concetto della funzione della poesia. Come, secondo
I’interpretazione di Dante, il declino di Roma pagana aveva preparato il terreno per I’ascesa di
quella cristiana, 1’Eneide di Virgilio poteva suggerire alla nuova Roma 1’idea di un analogo
epos cristiano. In esso, ad un’interpretazione mitica della storia doveva subentrare il piano
divino di salvazione, in cui ogni evento terreno ¢ previsto. La forma maggiore antica - ma
anche una forma futura - acquistano cosi la levatura di un poema universale, che interpreta
complessivamente la vita nella sua globalita storica, totalizzando il pensiero e il sentire
dell’'uvomo. Mentre la >lode de la donna< doveva esporre le virtu dell’agire umano, il poema
epico avrebbe dovuto visualizzare le idee che ne stanno precedentemente alla base.

In questa sua espressione sublime, la poesia poteva concepire se stessa come un’arte al
servizio dell’ideale. Ma allora anch’essa avrebbe potuto rivendicare una conoscenza
metafisica, al pari della filosofia. Rimaneva tuttavia la - vecchia - controversa questione se di
cio che la poesia rivelava in proposito, le altre discipline non fossero in grado di occuparsi in
maniera piu competente. Al riguardo la risposta della Vita Nova si limitd ad allusioni, che
comunque suggerivano concezioni in seguito esplicate nel Convivio e nel De vulgari
eloquentia. Oltre alla retorica, la Vita Nova pare aver gia avuto come punto di riferimento la
scolastica. Tommaso insegnava che il bene, fine della filosofia teologica, e il bello, fine delle
arti, coincidono nella cosa.'® Vengono percepiti peraltro in maniera estremamente diversa - e
qui si prospetta un passaggio diretto alla dottrina degli effetti della poetica retorica. Il fatto
»abbellito« nell’arte poetica, aggiunge al >bene< un suo peculiare, enfatico potere
gnoseologico, in quanto attiva non solo la facolta razionale dell’'uomo, ma anche quella
sensitiva.'' Poiché la poesia, secondo Dante, altro non & che una musica impostata
retoricamente (De vulgari eloquentia, 11, 1V, 2), essa agisce in particolare sulla percezione
acustica e visiva, le immagini poetiche essendo quasi la musica degli occhi. Il Dolce stil
appare in questo senso I’applicazione esatta di questa teoria. La massima forma dell’arte

poetica e la filosofia possono ben concordare nella cognizione del medesimo >summum

110



bonum¢«. Completamente differenti sono tuttavia i percorsi e gli strumenti per arrivarci.
Proprio da questo 1’alta poesia poteva dedurre il suo particolare diritto: la verita che espone in
veste di bella menzogna (Convivio, 11, 1), rappresenta la perfezione - che essa condivide con
la severa filosofia - fondamentalmente come qualcosa di sensorialmente soddisfacente. Il suo
peculiare potere ¢ di manifestare il vero, e percio il buono, in forma esteticamente attraente.'”

Qui funge da complementare giustificazione il suo rapporto con la retorica. Questa ¢
essenzialmente una dottrina dell’effetto, che non si accontenta di rappresentare i fatti, ma vuol
anche convincere e persuadere in maniera piacevole (,delectare’). Soprattutto il >genus
illustre« si pud vantare di soddisfare il desiderio di perfezione dell’orecchio e dell’occhio in
misura tale, da metterli in grado di estrapolarsi dall’ambito prefissato del quotidiano. In
questo modo gradevole ai sensi, dice Dante, il »volgare illustre< acquisterebbe il potere di
»mutare i cuori umani, di strasformare i nolenti in volentic."” La bellezza delle arti pud
dunque fare appello al giudizio sensitivo dell’uomo e appagarlo. Esso dispone quindi di uno
speciale accesso alla conoscenza, reso possibile solo dai sensi; la particolarita consiste nel
fatto che questa conoscenza avviene esteticamente, ossia al di fuori del controllo razionale: la
poesia - una )scienza< di avviamento >dilettevole« della verita eludendo la ragione. Ma i
massimi pensieri esigono anche il massimo dispiego artistico (ornatus<).'* Tutto cid puo
essere realizzato solo nella forma maggiore dell’epos, che percio rappresenta il luogo in cui le
idee piu nobili trovano la loro piu accattivante realizzazione letteraria (,delectatio’).

La struttura portante della Vita Nov - una poesia sulla (propria) poesia - rendeva
dunque possibile un’emulazione della lirica dell’amor cortese che, in ultima analisi,
conduceva al superamento della sua funzione. La riflessione del libro, procedendo con mezzi
letterari, aveva portato alla luce una nuova, onnicomprensiva concezione dell’amore. Ma
quest’ultima poteva a sua volta venir espressa solo con una forma epica nuova (visione di un
»poema sacro<).”” Solo questa infatti avrebbe potuto attribuirsi, dal punto di vista filosofico e

retorico, la competenza »scientifica< di una sublime conoscenza per mezzo dei sensi. -

4. Ma la predestinazione di una futura grande poesia in volgare non era ancora conclusa. Con
disinvolta naturalezza, Dante ne completo il profilo a partire dalla direzione opposta. Fino a
questo momento aveva motivato una nuova poesia fondandosi su cio che essa dice. Forma e
contenuto dovevano giustificarsi mutualmente. Se ’opera d’arte riuscisse effettivamente a
soddisfare I’incarico che le era stato assegnato, nella concezione medievale dipendeva in
misura decisiva dall’arte dell’esegesi.'® Il poeta poteva spontaneamente adeguare la propria

opera alle scienze della filosofia/teologia e conferirle un alto intendimento poetico. Ma il

111



pubblico doveva possedere un pari intendimento per poter successivamente penetrare il suo
messaggio. Sotto questo profilo, il Dolce stil e i >fedeli d’Amore« si integravano esteticamente
in modo perfetto. Dal canto suo, il >trobar leug, il »poetar lieve« dei trovatori, voleva rispettare
proprio le esigenze del pubblico ingenuo - ma appunto con cio non faceva che confermare la
stretta correlazione tra direttiva e interpretazione del senso.

Nell’epoca moderna, I’autore e il lettore restano di regola anonimi 1’uno all’altro; il
loro contatto ¢ democratizzato, come diceva Balzac. L’intesa fra testo e pubblico non ¢
arbitraria, resta tuttavia in larga misura aperta. L’autore pud scrivere per una determinata
clientela, ma deve preventivare che questa fara del suo messaggio cio che vuole. Dante e la
sua tradizione ragionavano invece in senso quasi opposto. La stretta e mirata sintonizzazione
di testo e destinatario aveva tendenzialmente lo scopo di controllare preventivamente lo
scambio di significati. Ossia, tanto la produzione quanto 1’esegesi di testi poetici dovevano
essere organizzate come una )scienza<. Anche a questo proposito la Vita Nova aveva una
ystoria< da raccontare: quella della sua stessa interpretabilita.

Ancora una volta la chiave sta nella struttura portante del libro. Alla fine della Vita
Nova, I’lo era un altro rispetto al principio. Per questa ragione - dice la finzione - era ritornato
sui suoi appunti lirici di quel tempo, per capire quello che gli era accaduto. Sia I’amante che il
poeta avevano fatto cosi una scoperta vitale. In retrospettiva, 1’agire di Amore si era rivelato
nient’affatto cieco. L’accaduto possedeva al contrario una sua coerenza; presupposto per
poterlo ricostruire come la >storia< di un >martire dell’amore«. Lo stesso era valso per la
protratta indigenza dell’lo poetante: alla fine, anche lui aveva capito che i suoi sforzi per
formulare un adeguato ritratto verbale della Beatrice avevano fin dal principio ,sistema’: il
suo poetare era maturato, dal Dolce stil attraverso la stilnovistica lode della donna, fino alle
soglie del supremo »genus dicendi«. Per poter portare alla luce tutto cio, I’Io aveva dovuto fare
peraltro una scoperta pregiudiziale, la premessa che in sostanza rendeva possibili queste
ystoriec: che 1 testi poetici possono in linea di massima essere interpretati in senso traslato allo
stesso modo delle Sacre Scritture! La Vita Nova era dunque diventata possibile solo grazie
all’intuizione programmatica di una rallegoria dei poeti<.'” Che fosse stato cosi difficile
scoprirla, era dovuto ancora una volta alla caratteristica auto-messinscena di questo »>libellox.
Per poterla riconoscere come tale, la prospettiva allegorica che 1’lo della Vita Nov scopre alla
fine, avrebbe dovuto venir applicata al libro stesso fin dal principio. La prima lettura
dell’opera equivale dunque a una introduzione ermeneutica nei presupposti su cui fondare la

. . 18
sua esegesi autentica.

112



Come in precedenti occasioni, Dante stesso aveva esplicitamente accennato anche a
questa prospettiva allegorica. Fin dalla prima poesia, 1I’To aveva voluto richiamare 1’attenzione
sulla presenza di un >senso sottile dietro la lettera della sua poesia amorosa.'” Anche questo
veniva annunciato in una scena-chiave che anticipava in nuce tutti gli ulteriori sviluppi.
Nell’episodio del saluto (15 seg.) I’Io era gia giunto alle soglie di una >vita nuova¢; ma c’era
poi voluta tutta la Vita Nova per afferrare la portata di questo incontro. Per la prima ed unica
volta expressis verbis la Beatrice gli aveva rivolto lo sguardo, trasmettendogli una felicita
euforica che - anche dal punto di vista linguistico - sarebbe stata coscientemente raggiunta di
nuovo soltanto nel »Paradiso« (Paradiso, V1, v.35-36). Qualcosa di paragonabile era accaduto
sul piano linguistico: quando le “parole” di saluto della signora avevano raggiunto per la
prima volta il suo “orecchio”, 1’lo aveva percepito un suono soave (“dolcissimo”) che gli era
parso “mirabile”: tutti 1 segnali riconoscono fin d’ora, seppure cifratamente, la Beatrice quale
quintessenza di un sublime concetto del poetare. Il capitolo chiude con un’ultima velata
anticipazione. L’lo aveva elaborato la scena del saluto in una misteriosa poesia (4 ciascun’
alma presa), la prima della Vita Nova. Nessuno, “allora”, I’aveva veramente compresa,
nemmeno lo stesso lo. “Oggi”, tuttavia, nella retrospettiva della Vita Nova, la poesia ha
rivelato interamente il suo ricco significato (“ora ¢ manifestissimo™; 27).

Alla fine il libro poteva risolvere I’interrogativo iniziale, quello del proprio significato.
Indicazioni simboliche rivelano che la Vita Nova ¢ - anche - la scoperta di un’esegesi.
L’»>homo hermeneuticus< della vicenda aveva saputo jleggere< i1 pellegrini quali figure
esemplari del proprio comportamento. Con Oltre la spera e il relativo commento (230 seg.),
infine, anche la sua comprensione della Beatrice era perfetta: aveva imparato a vederla come
un simbolo. I personaggio delle sue poesie era diventato una figura della Poesia.”® Sotto le
sue spoglie, gli incommensurabili concetti di una grande poesia ventura avrebbero potuto
offrirsi alla contemplazione. Ma in questo modo, anche la lettura della Vita Nova poteva
gloriarsi di una conquista: I’>intelligenza nova«< subentrata con Oltre la spera, proclama la
scoperta di un procedimento allegorico che permette di illuminare tutti i significati
inizialmente oscuri. Dante dimostra esemplarmente nella propria lirica che i testi »inventatic
possono a modo loro essere allegoricamente decifrati in maniera altrettanto sistematica degli
scritti dei teologi, basati sui fatti della fede. Cosi la Vita Nova diveniva in uno elaborazione e
documento di un’>allegoria dei poeti<.

Il suo autore ha quindi preso chiaramente e coraggiosamente posizione su una
questione della medievale teoria del testo,”' dibattuta sin dai tempi di Agostino e Gregorio

Magno. Dante non esita a servirsi al riguardo di preliminari conquiste della sua epoca, alle

113



quali si ¢ accennato nell’introduzione. Sul fronte della scrittura, gia i trovatori provenzali
della seconda generazione distinguevano fra un poetar oscuro, chiuso, e un poetar lieve,
accessibile (>trobar clus< ovvero >trobar leu<).”” Il Medioevo conosceva una tale jestetica
dell’obscuritas< sin da Agostino, peraltro riservata completamente agli scritti non-pagani.”
Senza dubbio la comprensione del linguaggio artistico ne risultava piu difficile; ma lo sforzo
della lettura veniva ricompensato da un plus-valore di significato.”* Con I’aiuto dello »stile
oscuro< era quindi possibile potenziare il contenuto semantico dei segni linguistici: ed ¢
proprio cosi che essi cominciarono a evadere dalla prigione dell’uso quotidiano. E quell’altra
regola del >celares, tanto cara a tutta la lirica cortese - non serviva forse allo stesso scopo? La
dama del cuore veniva elevata a intimo segreto; la sua altezza - morale - era quindi
rispecchiata solo indirettamente, nell’impeccabile cultura e nel linguaggio cortese
dell’amante. Il »celar« poteva dunque essere considerato a sua volta come una tecnica, che
d’altro canto invitava a cifrare nel testo un senso recondito.

Ma chissa se la lirica dell’amor cortese avrebbe avuto questo successo, se non avesse
anticipato al suo pubblico dei contributi aggiuntivi anche sul fronte della percezione. La
dantesca >allegoria dei poeti¢, perlomeno, si ritenne in dovere di farlo. L’enigma del >cuore
mangiato< nella prima poesia aveva rivelato il problema: quanto piu oscuro ¢ il testo, tanto
maggiore sara 1’obbligo di impedire che la sua polivalenza aumenti fino a significare tutto - e
quindi nulla. Le misure prese da Dante sono energiche e tradizionali insieme. Egli voleva
guidare la percezione, in qualche modo pre-significarla, per proteggerla da interpretazioni
selvagge. Un modello gli veniva gia fornito dai manoscritti dei trovatori, diffusi nell’Italia
settentrionale.”” Lontano dalle sorgenti linguistiche, sociali e storiche, la recita delle loro
canzoni in forma di »razos< e di »vidas< doveva appositamente ricostituire buona parte del
sapere di base, che nel frattempo era divenuto culturalmente estraneo. Questa tradizione, la
Vita Nova la >citavac vistosamente - nelle parole e nei fatti. Ma Dante riusci a dare a tali
modelli letterari una base »scientifica<. Come testimonia non solo il § 16 della Vita Nova, il
suo procedimento aveva ambizioni retoriche considerevolmente piu alte, ed esigeva che il
poeta fosse in grado di tradurre, in qualsiasi momento, i propri enunciati velati poeticamente
in una prosa chiaramente razionale (aprire per prosa<).”® Qui si pud scorgere senz’altro un
riferimento alla categoria retorica dell’>interpretatio<: 1’>aprire per prosac< vuol consentire la
decifrazione del significato di un testo oscuro, ma solo nella misura in cui il commento
(>ragione«) puo ancora controllarla.

Senza il modello del molteplice senso della scrittura sviluppato dall’esegetica,

peraltro, la dantesca »allegoria dei poeti< sarebbe stata impensabile. Con questo modello egli

114



cercava, gia nella Vita Nova, di garantire alla letteratura un procedimento adeguato a scoprire
le verita nascoste nelle sue invenzioni. Non ¢ da escludere che in qualche modo il Roman de
la Rose gliene avesse gia fornito un esempio.”’ In ogni caso, senza la premessa illuminante
della Vita Nova, sarebbe molto difficile immaginarlo in grado di esplicare questa tecnica con
la maestria e la sicurezza che si riscontrano nel Convivio.” In fondo, anche I’allegorismo & un
sistema d’interpretazione, addirittura il piu esauriente di cui disponesse il Medioevo.
Anch’esso suggerisce di cercare nel testo un senso che vada oltre quello letterale - solo che fin
dal principio stabilisce come e che cosa si debba cercare.

Ancora pili imponente della competenza intellettuale,” ¢ la prestazione poetica del
giovane Dante. Appena acquistata padronanza della lirica cortese, egli vi aveva individuato un
modello discorsivo con cui dimostrare allegoricamente che anche le »>belle menzogne< dei
poeti consentono in via di principio di esprimere un significato allegorico.

Dante prese quindi precocemente posizione a livello poetologico. Come gia accennato,
il fronte su cui all’epoca si combatteva, vedeva da una parte la verita dei poeti, dall’altra
quella dei teologi.’® Nell’interpretazione da lui stesso suggerita, la Vita Nova costituiva
addirittura un’arringa a favore della specifica pretesa di verita dei testi finzionali. Se, come
Dante aveva dimostrato con la propria opera, ¢ possibile garantire un >sensus allegoricusc«
anche tramite fantasiose costruzioni poetiche, cio significava in definitiva, per il poeta e la
poesia, per ’immaginazione e la finzione, la conquista di un grado considerevolmente piu alto
di autostima. Nel momento in cui, rifacendosi alla Vita Nova, Dante differenzido anche sul
piano teorico la sua >allegoria dei poeti< dall’»allegoria dei teologi«, la poesia si era
definitivamente conquistata una propria via alla veritd. Le Sacre Scritture, poggiando
sicuramente sui fatti di una fede rivelata, sono fin dal principio in possesso della verita.
Leggerle allegoricamente significa percio attingerne cio che comunque ¢ gia garantito in esse.
L’allegoria poetica invece compie un’impresa maggiore. Il suo materiale, linguaggio
fabbricato dall’uomo, pud agire in sostanza solo attraverso quello che fa apparire: ¢ un mero
strumento. Ma dalle sue proprieta e dall’uso che si fa di esso, si pud dedurre la cosa stessa di
cui il linguaggio si ¢ messo al servizio. Per dirlo nei termini scolastici della Vita Nova (109
seg.): la parola non-rivelata ¢ ,actus’; ha ridotto 1’idea retrostante (,potentia’) alla misura dei
sensi. Il »miracolo« della poesia consiste nel rendere, con queste sue finzioni, nondimeno
plausibili le cose reali. Ma ci0 si realizza grazie alla sua »bella parvenza«< (“Biltate appare”;
109, v. 8-11),31 che riesce a purificare il carattere menzognero delle sue storie. La bellezza
della veste artistica ¢ per cosi dire una promessa della bellezza dell’idea a cui si riferisce. Al

contempo, I’allegoria poetica agisce sull’esigenza estetica, e dice con la »delectatio« cid che

115



I’esegesi delle Sacre Scritture cerca di raggiungere precipuamente attraverso la via
intellettuale dell’edificazione.’ Alla fine, la finzione poetica - soprattutto dove dispiega tutta
la propria arte, come nell’epos - ha acquisito una nuova intelligenza dei propri effetti: per via

estetica, puo stabilire le pit sublimi connessioni mentali.

5. Ci0 di cui Dante invece difficilmente si rese conto ¢ che, anche nella storia della letteratura,
la sua Vita Nova si sarebbe dimostrata un’opera che in certo senso si colloca sistematicamente
fuori dell’ordinario. Egli aveva lottato per fare di essa un superamento della norma vigente.
Ma proprio questa costruttiva deviazione si sarebbe a sua volta rivelata una norma!
Naturalmente questo aspetto »moderno« del libro poté emergere solo nel momento in cui
opere posteriori ripeterono a modo loro il suo procedimento, togliendogli cosi il carattere di
unicitd. La Vita Nova ¢ pionieristica perché, se non ci inganniamo, ¢ il primo testo in volgare
che fa dell’opera poetica stessa I’oggetto di un’opera poetica. Oltre alle ripercussioni su forma
e contenuto della lirica cortese, qui ¢ in fondo coinvolto il sistema vitale stesso della
letteratura. Non che Dante abbia radicalmente rivoluzionato ’arte poetica. Ma ¢ stato il
primo, dopo ’antichita, a realizzare una possibilita che in via di principio ¢ insita nel sistema
della letteratura.

Con la Vita Nova ebbe inizio un filone autonomo della letteratura post-antica, la cui
famiglia ¢ pressoché inesplorata, anche se le sue singole opere sono contraddistinte da vistosi
tratti comuni. L’autoriflessione poetica, la loro prima caratteristica, fa di esse un Narciso che
mette in questione se stesso. Ovviamente anche queste opere sfruttano la liberta della finzione
per farsi un’immagine del mondo. Ma, nel loro caso, non interessano tanto le vicende del
mondo, quanto piuttosto quelle dell’arte che, primariamente, presta al mondo una determinata
veste linguistica.

Un altro tratto distintivo vieta di prendere la particolarita di tali testi per un puro
capriccio. Cio che vale per la Vita Nova, vale anche in altri casi: il loro apparire ¢ un
attendibile segnale che 1’edificio poetico su cui poggiano, non ¢ piu sufficiente. Si potrebbe
chiamare questo punto critico una crisi. In questo senso, la Vita Nova esamina lo stato ultimo
della lirica cortese riguardo alla sua competenza in questioni d’amore. Ma né ella stessa, né
altre opere paragonabili, si limitano di regola ad un tale inventario. La loro >critica< va oltre;
esse elaborano i termini di un programma nuovo.>> La Vita Nova ne fornisce addirittura due:
con la >lode de la donna¢ stabilisce una nuova misura per la lirica cortese: il »>dolce stil
nuovo<.>* E la riflessione complessiva sfocia nella visione di un poema epico. Le opere di

questo tipo, quindi, anche se mettono in questione cid che esse stesse sono, non lo fanno con

116



un intento autodistruttivo, bensi per aprire alla tradizione da cui provengono nuovi sbocchi
futuri.

La Vita Nova fornisce inoltre un primo esempio di come una finzione letteraria,
staccandosi dal mondo per occuparsi di se stessa, si prepari in ultima analisi ad un passaggio
di funzione. Concretamente: il ,libello’ creava appositamente le condizioni che avrebbero
permesso di giungere al traguardo di comprensione finale da essa stessa fissato. In questo
modo, abbandonava la tradizionale funzione di ruolo prevista dal repertorio poetico cortese,
guadagnandosi in compenso la prospettiva di una inedita funzione di modello letterario. Non
facendo piu parte di quella vita cortigiana che la riduceva a una mera formula cortese, la
poesia pud finalmente rappresentare il proprio mondo come un intero; non partecipa piu alla
sua realta modellandola - bensi le fornisce un modello. Solo con questo presupposto ’alta
prestazione gnoseologica che Dante nella Vita Nova riconosceva alla poesia, diveniva
possibile. Piu essa si atteneva coscientemente alle leggi della propria finzionalita, piu
incondizionatamente poteva dedicarsi alla funzione di verita che le spettava. Dante
sicuramente non pensava ancora in termini cosi radicali. Ma, a modo suo, diede una conferma
indiretta di questo postulato, assimilando le intuizioni delle sue »belle menzogne« a quelle
delle Sacre Scritture.

Accanto alla suggestiva unita del significato tipicamente medievale, la Vita Nova
possiede dunque un lato poetologico altrettanto notevole. E una precoce testimonianza di
come la letteratura possa tenere autonomamente sotto controllo la propria funzionalita.”> Si
equipara volentieri la storia delle opere poetiche a un organismo vivente, spiegandola in senso
biologico. Generi e stili, temi e modi di scrittura »nascono¢, >fioriscono< e »muoiono<. Di
regola le prospettive di vita di un’opera vengono fatte dipendere dalla durata della sua
comunicativita, ossia dalla sua capacita di suscitare I’interesse del pubblico. E quindi il suo
contesto storico a decidere in ultima analisi della sua vitalita. Percio una delle teorie poetiche
piu influenti ha addirittura elevato a canone questa interazione di arte e realta: ¢ la dottrina
della mimesi. Forse fu un vantaggio che Dante stesso non ne conoscesse ancora il testo piu
famoso, la Poetica di Aristotele, e i1 relativi commentari. Magari 1’autorita del filosofo
avrebbe deciso a priori tutte le questioni di cui la Vita Nova si occupa - e impedito con cid
che il libro fosse scritto. Cosi invece, 1’opera divenne una preziosa testimonianza di come la
letteratura - non solo nel suo rapporto con I’esterno, ma anche nella riflessione su di s¢ -
disponga di un grande principio regolatore, per mantenere in vita la propria capacita
comunicativa. La poesia stessa vigila dunque affinché finzione e funzione rimangano in un

equilibrio per cosi dire omeostatico. Cosi, I’istituzione culturale >letteratura«< si garantisce un

117



margine vitale di autonomia dal mondo di cui tratta. Solo in questo modo infatti ha la
possibilita di decidere cio che essa stessa vuole e ha da dire - al di 1a delle attese del pubblico
e di una ‘Weltanschauung’ dottrinale. La sua estetica immaginazione della realta pud cosi
mutarsi in una vera e propria formazione di realtd. E vero che normalmente questa auto-
tematizzazione viene svolta in massima parte separatamente dai testi letterari. Ma quelle
opere che in veste poetica riflettono sulla poesia, occupano nondimeno una posizione
doppiamente privilegiata. Quando compaiono, danno per lo piu un segnale attendibile della
tensione critica che si ¢ instaurata nel rapporto fra letteratura e vita. E inoltre, a modo loro,
hanno gia fissato le soglie, 1 punti di transito e i momenti di svolta, molto prima che il grosso
della letteratura canonica li raggiunga e la teoria di ruolo etichetti tali fenomeni. Cosi questi
libri rappresentano al medesimo tempo il sintomo e la diagnosi di un processo letterario di
autoregolamento.

La Vita Nova di Dante si trova quindi all’inizio di una lunga >serie< di opere poetiche
che si oppongono in maniera particolare alla tradizione da cui provengono. Il fatto che questi
libri abbiano riscosso stupefacenti attestazioni di stima - anche se di regola solo a posteriori -
pud meravigliare solo in un primo momento. Di solito, erano talmente avanti rispetto al
proprio tempo da non trovare subito degli imitatori spontanei. La loro vocazione ¢ piuttosto
quella di infrangere tradizioni preesistenti; spetta invece ad altri coronarle con opere
esemplari. Un’occhiata ad alcuni campioni di questa serie pud contribuire percio alla
valutazione a tutto tondo del rango esemplare della Vita Nova.

In questa particolare visuale, i Rerum vulgarium fragmenta di Petrarca non rientrano
nel tema. Vanno tuttavia menzionati, in quanto rappresentano un’evidente reazione alla Vita
Nova,® anche se le conclusioni derivate da questa referenza sono poi assolutamente
autonome. Lo sforzo di Petrarca di dare al suo Canzoniere un’unita architettonica’’ rispecchia
I’impressione suscitatagli dal modello curriculare dantesco. Dal punto di vista spirituale,
peraltro, la Vita Nova era ormai difficilmente superabile. Al contrario: per chi non possedeva
I’intenzione programmatica dell’Amor-teologia dantesca,” non solo le fatiche dell’ascesa
spirituale, ma anche 1’obiettivo stesso di una sublimazione cristiana dell’amore potevano
rappresentare una tortura — con esito incerto. Dove all’amore inappagato si aggiunge una
coscienza religiosa in conflitto, e si sente inoltre l'esigenza di armonizzare |’escatologia
cristiana con la saggezza degli antichi, il ,lamento’ diventa facilmente il tono di base del
poetare. Il sentimento di una carenza spirituale preferira percio riversare la sete di perfezione
nell’espressione, piuttosto che nell’idea dell’amore. La Vita Nova di Dante aveva conquistato

una nuova coscienza estetica del poetare; ma nel Canzoniere petrarchesco essa venne

118



realizzata a guisa di nuovo standard poetico. Per Petrarca la finzione di un amore era gia
concepita in funzione dell’opera poetica®, mentre in Dante quest’ultima continuava a restare
in alto grado subalterna all’idea d’amore.

Del Petrarchismo (platonicheggiante) che si richiamava appunto al Petrarca, Giordano
Bruno fece direttamente un falo. La sua opera De gli eroici furori (1585) cita da un lato il
genere del prosimetro, come impiegato da Dante nella Vita Nova e nel Convivio (“parlo...ne
gli Dialoghi formati sopra gli seguenti articoli, sonetti e stanze”; 497) - ma solo per mettere a
nudo il suo intento allegorizzante, nonché la “pertinace pazzia” (498) della concezione
petrarchistica dell’amore. Chi sulla via dell’amore come avvenimento sensibile vuol giungere
alla conoscenza e alla verita, deve sottrarsi anche qui a una trasformazione della sensualita,
senza peraltro eludere la natura naturans stessa. Essa, per mantenersi nella parola (poetica),
non puo forzatamente piegarsi alle regole dell’imitazione, scadendo in un mero
,scimmiottamento’. Pneuma, entusiasmo sono gli alati consiglieri della sua poetica. I simbolo
di questo vitalistico modo di conoscenza ¢ ’appassionato Atteone. Audacemente Bruno ne
capovolge il mito: ¢ solo fuggendo dai cani della propria passione che il cacciatore cacciato
riesce a lanciarsi in un movimento che gli dischiudera nuovi e superiori orizzonti — come la
poesia, che si libera dall’impaccio di generi, regole e allegorie: una posizione sovratemporale
dello Sturm und Drang.*

Un’autocorrezione poetica simile a quella di Dante ha luogo in altra maniera intorno al
1500, nel prosimetro lirico di Jacopo Sannazaro, 1I’Arcadia. Non senza allusione all’4Ameto di
Boccaccio, a sua volta responsivo nei confronti della Vita Nova, essa riunisce dodici canzoni
pastorali sul modello allora fiorente dell’egloga; una cornice prosastica le collega nel racconto
coerente di un amore infelice. Ma nel corso della vicenda, I’impiego dell’egloga tradizionale
sfocia in una conversione di modello che fara dell’Arcadia uno dei libri piu influenti della
letteratura mondiale: dal costume pastorale, Sannazaro estrasse il >nuovo mondox
dell’Arcadia. Per secoli il mito arcadico della vita semplice offrira rifugio agli scetticismi
culturali delle varie epoche.”!

Non pud mancare in questa serie il Don Chisciotte (1605/1615): un romanzo
cavalleresco sul romanzo cavalleresco. L’avventurosa vita dell’ingegnoso nobiluomo della
Mancia ¢ in fondo la storia di un lettore che, volendo realizzare le finzioni delle proprie
letture, finiva per finzionalizzare la realtd. Al medesimo tempo Cervantes non si limito a
presentare la vicenda solo dalla visuale di un narratore; il seguito del 1615 pud essere
considerato una vera e propria autointerpretazione della prima parte e quindi dell’intera opera,

che da cio traeva un’alta consapevolezza della propria finzione. E soprattutto per merito di

119



questa coscienza che, dall’imbarbarimento dei tardi romanzi cavallereschi, poté sorgere una
forma di romanzo che in qualche senso anticipava gia la narrativa moderna. La grandezza di
Cervantes sta in particolare nel fatto che, senza ricusare in alcun modo I’ingordigia
contenutistica del genere cavalleresco, seppe anzi disciplinarla in un duplice senso. Da un
canto sottomise il flusso sregolato delle storie al controllo di un narrare che si era
autointrodotto nella narrazione come istanza ben strutturata. Dall’altro ricondusse le loro
peripezie all’intenzione originaria delle >aventiure<, che era quella di fornire all’>eroe«
I’occasione di mettere di volta in volta alla prova i suoi ideali di virta cavalleresca. La
cervantesca parodia del romanzo cavalleresco rivela quindi quanto in basso fosse precipitato
I’epos eroico; ma dalle sue macerie estrae al contempo i prodromi di un’epopea »modernax.

Un altro caso da registrare in questa serie sarebbe Jacques il fatalista e il suo padrone
di Denis Diderot (circa 1775; apparso nel 1796). Al centro del libro, un rapporto fra servo e
padrone non privo di vaghe allusioni al Don Chisciotte. Ma a differenza di questo, I’energia di
Diderot si appunta molto piu netta sul rapporto di narrare e narrato. Il suo Jacques il fatalista
¢ una partita critica con la moda del romanzo d’avventure eroico-galante, le cui aspettative
vengono regolarmente >citate<, ma poi maliziosamente deluse. In questo modo Diderot puo
smascherare, dietro I’illusione di realta del suo genere, una modalita di svuotamento del reale.
Le casuali vicende dei suoi »eroi< scaturiscono »in realta< da una provvidenziale improbabilita.
L’ingegnosa dissoluzione del mondo narrato delle avventure serve all’autore proprio per
restituire una nuova oggettivita al narrato.

Con un procedimento simile a quello di Diderot, i romanzi di Cristoph Martin Wieland
contribuiscono dal canto loro al passaggio al romanzo »moderno« del diciannovesimo secolo.
Qui, in maniera particolare, >il mondo della lettura diventa la matrice della finzione poetica<.**
Il Nuovo Amadigi e 1’Agathon, pur richiamandosi rispettivamente alla letteratura eroico-
galante e al romanzo barocco di stampo ellenistico, non avviano propriamente un dialogo con
la tradizione. Essa ¢ piuttosto un’occasione per introdursi in un mondo dell’intertestualita
assolutamente artificiale. Un narratore onnisciente si serve di questo spazio culturale a libera
disposizione per esperire, giocando con il convenzionale schema dell’avventura, il futuro del
romanzo; non scaricando 1’intima distanza dai suoi futili episodi solo in arguzia e ironia, bensi
inserendo in essi un interesse filosofico e uno sviluppo psicologico inediti.

Un’altra opera di »sogliac della stessa corrente potrebbe essere Alla ricerca del tempo
perduto di Marcel Proust. Rispetto a Diderot e a Wieland, ma anche rispetto alla Lucinde
(1799) di Friedrich Schlegel, la riflessione sulla letteratura all’interno della letteratura si ¢

acutizzata. Evidentemente non basta piu far ricorso alla solidita di modi discorsivi collaudati

120



per avviare, con una deformazione della tradizione, I’allestimento di qualcosa di nuovo. La
crisi dell’individuo conchiuso, agli inizi del secolo, ha investito anche il suo portavoce fittivo,
il narratore superiore e onnisciente. Nell’unita della sua figura ovvero della sua attivita, si
prospettava fino all’ultimo una specie di garanzia estetica che il romanzo fosse organizzato
per la fabbricazione di realta. In Proust questa certezza si ¢ per cosi dire capovolta nel suo
contrario. Egli intraprende la sua Ricerca confidando che, con 1’aiuto dell’arte narrativa, dai
suoi ricordi si formera una vita. Alla fine deve prendere atto che, in tal modo, la sua vita
aveva finito col divenire - al massimo - un’opera d’arte narrativa. La mimesi della poesia si ¢
ribaltata in una preconfigurazione della realta.

Piu 0 meno nello stesso periodo, 1’autoanalisi della letteratura assume toni ancor piu
squillanti nel dramma di Luigi Pirandello, Sei personaggi in cerca d’autore (1921), in cui si
smentisce, a scena aperta, I’illusoria unita del teatro borghese. I personaggi inventati
dall’autore escono dal loro ruolo, si sostituiscono agli attori che dovrebbero rappresentarli,
forzandoli ad assumere (per la durata della recita) la loro natura di figure. Questo drammatico
scambio di ruoli trasforma il teatro in una demistificante partita con i presupposti del teatro,
costringendo 1’ordine dell’arte a confessare la sua equivoca artificialita. Eppure proprio
questo inscenato smascheramento del carattere dell’opera teatrale ha ampliato
considerevolmente i confini del teatro, non da ultimo in vista di una poetica dello
straniamento.

Per fare un ultimo esempio, non meno radicale, solo pil sommesso, vorremmo
menzionare la trilogia di romanzi di Samuel Beckett (Molloy, Malone muore, L’ innominabile;
1951-1953). Qui non ¢ piu un genere letterario, il romanzo, il teatro, a parlare di sé. Queste
opere riflettono sull’ultimo sistema ancora rimasto alla letteratura, il linguaggio. Anch’esso
rappresenta una certezza; proprio il linguaggio, anzi, fornisce per primo I’illusione di un
continuum (semantico). I romanzi di Beckett avviano un’azione che procede strisciante e con
sinistra coerenza, nella quale [’irrefrenabile impulso discorsivo affoga gradualmente
nell’afasia. Cosi il fallimento del linguaggio diventa I’oggetto di un’autodisamina letteraria.
Questa »critica< dell’impotenza della lingua, tuttavia, pud essere vista allo stesso tempo come
un graffiante appello a salvaguardarne la funzione.

La Vita Nova di Dante ha fornito un primo paradigma per questa capacita di
autocritica quale autoconservazione della letteratura. Forse gli esempi che sono apparsi piu
tardi, ma nella medesima scia, possono contribuire a confermarle in che misura essa fosse in

anticipo sul proprio tempo.

121



Note

Capitolo 1

1.

Vittorio Russo si ¢ impegnato nel tentativo di elucidare le strutture di genere delle
opere letterarie di Dante in base alla loro omologia con la realta socio-culturale
(Strutture innovative delle opere letterarie nella prospettiva dei generi letterari; in
“L'Alighieri” II, 1979, pp. 46-63). In linea teorica, il postulato parallelismo tra
l'istituzione Letteratura e l'istituzione Societa si fonda su modelli storico-sociologici di
spiegazione dell'arte, come quelli sviluppati in piu stretto contesto da Maria Corti (
Generi letterari e codificazioni; in Principi della comunicazione letteraria, Milano
1976; pp. 151-181) o da Cesare Segre (in Semiotica, storia e cultura, Padova 1977; 31
segg.). Il loro principio: un cambiamento della societa storica determina un
cambiamento degli schemi letterari (generi; stili).

Il concetto di ‘autorappresentazione’ emerso nell'orbita della teoria francese del testo di
Tel Quel e di Roland Barthes, pare tuttavia inammissibile in questo connesso, dato che
esso si orienta programmaticamente contro una >rappresentazione< del testo in senso
mimetico, e lo intende invece come una scrittura che continua a produrre se stessa.
Hans Robert Jauss ha proficuamente rinnovato questa proposizione nell'ottica del
genere, schizzando per la letteratura del Medioevo una teoria che ne approfondisce
sistematicamente le caratteristiche condizioni storiche di vita; cfr. Theorie der
Gattungen und Literatur des Mittelalters; in Grundrifs der Romanischen Literaturen
des Mittelalters, vol. 1, a cura di Hans Robert Jauss, Heidelberg, Winter, 1972, p. 107.
In una prospettiva spiccatamente semiologica cfr. le interessanti riflessioni teoriche sui
generi di Maria Corti (Generi letterari e codificazioni, cit.).

Benedetto Croce aveva parlato di una j>atmosfera di famiglia< dei generi, per
distinguere un errato concetto logico del genere in senso di >classe¢, dai gruppi di
somiglianza storici; cfr. Estetica, Bari, Laterza, "1941; 1, IX (p- 81 seg.).

Neanche nella concezione teorica (ma anche ideologica) della dialogicita introdotta
negli studi letterari da Michail Bachtin, che vi insisteva si come condizione generica
dei testi letterari, pero nel senso di una critica ideologica diretta verso ogni linguaggio
monolitico. Il termine ‘responsione’ invece rispetta meglio I’intenzione produttiva dei
poeti di allora, che volevano allargare il campo semantico di un volgare alla ricerca
della sua potenzialita.

122



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Una simile normativita va applicata addirittura come condizione fondamentale di ogni
forma di discorso, come sviluppato da Wolf-Diter Stempel (Pour une description des
genres littéraires; in Actes du XII° Congrés international de linguistique romanes,
Bukarest, 1968; p. 565 segg.

Per il periodo preumanistico gia dimostrato da Edmond Faral, Les arts poétiques du
XIF et du XIII siécles, Parigi, Champion, 1971, p. 99 segg. Resta peraltro da chiedersi
se l'accostamento alle autoritd-guida concepito in termini di rapporti tipologici,
caratteristico del Medioevo, sia immediatamente equiparabile alla dottrina umanistica
dell'imitatio.

Concetto in concordanza con Dante Alighieri, Vita Nuova, a cura di Domenico De
Robertis, Milano, Ricciardi, 1980 e dell’ed. a cura di Guglielmo Gorni, Torino,
Einaudi, 1996, p. 26. - Come tecnica fondamentale della lirica cortese, analizzato da
Jorn Gruber, Die Dialektik des Trobar, Untersuchungen zur Struktur u. z. Entwicklung
des occ. und franz. Minnesangs des 12. Jh., Tiibingen, Niemeyer, 1983 (ZrP Beih.
194).

Cfr. Lucia Lazzerini, Letteratura medievale in lingua d’oc, Modena, Mucchi, 2001.
Sulla dialogicita della poesia italiana delle origini sono fondamentali gli studi di
Claudio Giunta, Versi a un destinatario. Saggio sulla poesia italiana del Medioevo e
Saggi sulla poesia del Medioevo, Bologna, 11 Mulino, rispettivamente 2002 e 2005. —
Ma si veda anche Furio Brugnolo, Le Rime, in Leggere Dante oggi, a cura di Enrico
Malato e Andrea Mazzucchi, Roma, Salerno, 2012, pp. 58-81.

Per il presente contesto cfr. la concisa sistematizzazione storica di Bruno Sandkiihler,
Die  frithen  Dantekommentare und ihr Verhdltnis zur  mittelalterlichen
Kommentartradition, Monaco, Hueber, 1967 (MRA 19), pp. 13-56, ivi compreso il
dantesco »autocommento«< della V. N. (p. 50 segg.), il primo del genere di un'opera
poetica in italiano.

Cfr. Hans Liebeschiitz, Fulgentius metaforalis. Ein Beitrag zur Geschichte der antiken
Mythologie im Mittelalter; Leipzig/Berlin 1926 (Studien der Bibliothek Warburg IV).
Questo con uno sguardo - critico - a una teoria di decostruzione come quella sviluppata
da Jacques Derrida. Cido che avviene, non ¢ una decostruzione, bensi una >ri-
elaborazione¢, in quanto la lettura/percezione vengono a loro volta preparate dalla
finzione e guidate da precedenti griglie di creazione di nessi. Perlomeno per modelli
precoci di costituzione di significato come nel caso di Dante, la percezione ha il
compito di un adempimento di senso opportunamente predisposto (cfr. in proposito
cap. VIL4 di questo studio).

Benedetto Croce, nella sua campagna intuizionista contro una normativa poetica dei
generi, aveva messo soprattutto in campo l'argomento che ogni vera opera d'arte
rappresenta una violazione di un genere definito e in tal modo amplia il genere stesso
(Estetica, cit., 1, IV, p. 42).

La Struttura delle rivoluzioni scientifiche (Torino, Einaudi, 1999) elaborata da Thomas
Kuhn vale in via di principio in misura ancora maggiore per i procedimenti di
standardizzazione culturale, dato che anche i modelli scientifici di spiegazione si
dimostrano quali risultati di una cultura del sapere.

Proprio per il contesto medievale, Hans-Robert Jauss ha riformulato in maniera
pregnante questo ancoramento sociale, mettendo in risalto la funzione della letteratura
in rapporto al suo insediamento nella vita (Theorie der Gattungen, cit. p. 129 segg.),
senza per questo ammettere una scorciatura sociologico-letteraria della questione.

Una funzione senz'altro paragonabile ¢ stata individuata da Niklas Luhmann anche
nell'evoluzione socioculturale delle idee. Proprio nelle forme piu alte dell'evoluzione,
cui va annoverata anche la variazione culturale, le condizioni interne della capacita
evolutiva acquisterebbero maggiore importanza rispetto a quelle esterne

123



17.

18.

19.

20.

21.

22.
23.

24.

25.

26.

(Gesellschaftsstruktur und Semantik, vol.1, Francoforte, Suhrkamp, 1980, p.46 segg.;
trad.it.: Struttura della societa e semantica, Bari/Roma, Laterza, 1983).

Concetto ripreso da Hans Blumenberg, Mimesi della natura. Sulla preistoria dell'idea
dell'vomo creativo; in La realta in cui viviamo, Milano, Feltrinelli, 1987.

Edizione usata: Dante Alighieri, Vita Nova, a cura di Guglielmo Gorni, cit. - I rinvii al
testo secondo questa edizione, pagine in parentesi. Ricco commento e parafrasi dei
capitoli (p. 243-279). — Vale anche per 1’edizione di Domenico De Robertis: Dante
Alighieri, Vita Nuova, cit.

Cfr. Michele Barbi, La data della V. N. e i primi germi della yCommedia¢; ancora in
id., Problemi di critica dantesca (1° serie), Firenze, Sansoni, 1934, pp. 99-112, come
pure lo studio di Salvatore Santangelo, La composizione della V. N.; in id., Saggi
danteschi, Padova, Cedam,, 1959, pp. 21-91.

Nel senso di Erich Auerbach, Figura (1939), ancora in San Francesco, Dante, Vico ed
altri saggi di filologia romanza, Bari, De Donato, 1970; Roma, Editori riuniti, 1987.
Una lettura verticale in tal senso ¢ quella di Corrado Bologna, 1/ ritorno di Beatrice.
Simmetrie dantesche fra Vita Nova, Petrose e Commedia; Roma, Salerno, 1998.

Cfr. Divina Commedia, a cura di Natalino Sapegno (3 vol.), Firenze, La Nuova Italia,
71974, vol. II, Purgatorio XXXI, ¢ il commento p. 328 segg.

Cfr. Gianfranco Contini (ed.), Dante Alighieri, Rime, Torino, Einaudi, 1939, p. 9.

In un breve saggio, Michelangelo Picone ricorda pur sempre questo fondamentale dato
di fatto: »Il codice della letteratura cortese ¢ la sola chiave che ci mette in condizione
di penetrare il significato dell'amoroso libello«; in: Modelli e struttura nella V. N.; in
“Studi e problemi di critica testuale ”, XV, 1977; pp. 50-61; p. 52. — Questa prospettiva
¢ sviluppata ottimamente da Francesco Fioretti, Ethos e leggiadria. Lo Stilnovo di
Dante tra Guido, Lapo e Cino, Roma, Aracne, 2013.

Messo in risalto da Mario Pazzaglia, art. Vita Nova in Enciclopedia Dantesca, vol. V,
Roma 21984, p. 1086 col. destra.

Edoardo Sanguineti ¢ stato uno dei pochi a riconoscere a grandi linee questa particolare
predisposizione del libro »come teoria e storia di una poetica«; (Per una lettura della
»Vita nuovae, pref. a Dante, Vita Nuova, Milano, Garzanti, >1982 ['1977]; p. XVI
segg.). — Dopo De Robertis (ed. cit. p.4), di nuovo sottolineato da Gorni (ed.cit., p.
XLVI), interpretando pero i rapporti dei due livelli discorsivi come ,,autoparodia e
palinodia®, che svaluterebbe il dispiego di uno stile di lode e di un ,,dire di lei (...) che
mai non fue detto d’alcuna“ (p. 232). — Il doppio piano ¢ recentemente di nuovo messo
in rilievo da Marco Santagata (L io e il mondo, Bologna, I1 Mulino, 2011, p.140 segg.):
“la storia d’amore che [¢] anche la storia della sua poesia d’amore” (p.143), ma insiste
che fra i due livelli “non c’¢ interferenza”, con la consequenza che “L’io narrante [della
prosa] non ha un ruolo protagonistico”!

La persistente propensione dantesca alla sperimentazione ¢ sottolineata da Gianfranco
Contini, Un'idea di Dante, Torino, Einaudi, 1976. - Vittorio Russo rileva da parte sua il
carattere decisamente innovativo delle opere letterarie di Dante; che peraltro costituisce
per lui una necessita, a sostegno della tesi che Dante acquisi in tal modo un diritto di
guida ideologica (Strutture innovative, cit. p. 49).

Capitolo 11

1.

Edizione commentata a cura di Anna Maria Chiavacci-Leonardi, 3 vol., Milano,
Mondadori, 1991-1997 (I Meridiani); Dante Alighieri, La Commedia secondo [’antica
vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, Milano, Mondadori, 1994 (Ed. nat. della Soc.

124



(98]

>

10.

Dant. Ital.); e I’ed. Dante Alighieri, Commedia multimediale, a cura di Riccardo
Bruscagli / Gloria Giudizi, Bologna, Zanichelli, 2011.

Concisamente riassunte in Mario Pazzaglia, cit. p. 1092 segg.; altrettanto in De
Robertis nell’ Introduzione alla sua ed. della V.N., cit., p. 3 segg. - Inoltre, per limitarci
soltanto alla letteratura critica piu recente, si veda ad esempio Michelangelo Picone,
La Vita Nuova fra autobiografia e tipologia, in Dante e le forme dell allegoresi, a cura
di Michelangelo Picone, Ravenna, Longo, 1987. Sui rapporti col successivo modello
del Canzoniere petrarchesco, cfr. Giovanni Cappello, La dimensione macrotestuale.
Dante, Boccaccio, Petrarca, , Ravenna, Longo, 1998. Sui rapporti col genere elegiaco,
cfr. Stefano Carrai, Dante elegiaco. Una chiave di lettura per la Vita Nova, Firenze,
Olschki, 2006.

Ed. Gorni, commento p. 6.

Sedotti dalla - simulata - impostazione autobiografica, molti la sfruttarono, soprattutto
in un'ottica positivista, come documento per indagare la lacunosa biografia dell'autore
e ricostruirne un'evoluzione >psicologica«. Cfr. in proposito le obiezioni gia mosse da
Charles Singleton (4n Essay on the Vita Nova, Cambridge/Mass., Harvard University
Press, 1958, ristampa Londra 1977, p. 30 segg.) con lindicazione di singole
posizioni. — Cfr. part. le chiarificazioni del notevole studio di Francesco Fioretti, Ethos
e leggiadria; cit. p. 41 segg.

Sul campo semantico di »novo< e la sua relazione con il rituale iniziatico nonché con il
»dolce stil novo« cfr. Hugo Friedrich, Epoche della lirica italiana, Milano, Mursia,
1974 (Strumenti per una nuova cultura 13), p.48 seg.

Il particolareggiato e stimolante studio di Domenico De Robertis (/! libro della V.N.,
2. ed. ampl. Firenze, Sansoni, 1970), in una specie di risposta di principio a Singleton
(An Essay on the V. N.), ha letto la V. N. in senso univoco come la >storia di una
poesia< (p.177), fino al saccheggio parodistico (! p. 40) di collegamenti strutturali
agiografici e biblici - una conseguenza del fatto di non aver decifrato la V. N. come un
libro dell'amor cortese. In questo tipo di amore (‘Minne’), I'amare e il poetare non si
pongono in un'opposizione funzionale (cfr. cap.V). Cfr. anche l'osservazione di
Giorgio Barberi-Squarotti, Introduzione alla Vita Nuova; in Opere minori di Dante
Alighieri, a cura di id. et al., Torino, Einaudi, 1983, p. 24 seg., 46 seg.; peraltro non
posta a fondamento della sua interpretazione. Cid che maggiormente si avvicina alla
nostra visione dell'opera, ¢ pur sempre il parere di Francesco Tateo (La »nuova
matera« e la svolta critica della V. N., in Studi di filologia romanza, offerti a Silvio
Pellegrini, Padova, Liviana, 1971, pp. 629-653), che ricollega lo sviluppo del concetto
d'amore dantesco a una contesa sulla tradizione della lirica cortese.

Nel senso di queste condizioni, Francesco Tateo ha impostato la sua lettura
ypoetologicac«: “La V. N. come ricerca dell'espressione adeguata delle sue poesie” (La
nuova matera, cit.; p. 630).

Ed. Gorni, commento p. 244.- Fioretti, Ethos, cit., p. 158 segg.

Sulla fisiologia aristotelico-avicenniana sottesa a tale visione dell’amore cfr. Giorgio
Agamben, Stanze. La parola e il fantasma nella cultura occidentale, Torino, Einaudi,
1977. Fondamentali, in proposito, anche gli studi di Natascia Tonelli, Fisiologia
dell’amore doloroso in Cavalcanti e in Dante: fonti mediche ed enciclopediche, in
AA. VV., Guido Cavalcanti laico e le origini della poesia europea nel settimo
anniversario della morte. Atti del convegno internazionale, Barcellona, ottobre 2001,
a cura di Ramon Arqués, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2003.

Cfr. in proposito Robert Klein, Spirito peregrino; in id. La forme et l'intelligible,
Parigi, Gallimard, 1970, pp. 31-64; in part. p. 44 segg. Sulla canzone Donna me prega
e 1 suoi rapporti con la filosofia naturale aristotelica cfr. in part. Bruno Nardi,
L’averroismo del ,primo amico’ di Dante, in: ,,Studi danteschi“, XXV, 1940, pp. 43-

125



1.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

79 e Maria Corti, La felicita mentale. Nuove prospettive per Cavalcanti e Dante,
Torino, Einaudi, 1983, che interpretano il pensiero del primo amico in chiave
averroista. Alberto Gessani, Dante, Guido Cavalcanti e |‘«amoroso regno», Macerata,
Quodlibet, 2004, estende questa chiave all’interpretazione complessiva delle Rime di
Cavalcanti. Un’interpretazione diversa in Francesco Fioretti, Ethos e leggiadria, cit.,
che rilegge Donna me prega alla luce della psicologia avicenniana. — La dottrina
dell’anima triplex si fonda principalmente sul commento di Avicenna del De anima
aristotelico, arricchito dell’antropologia fisiologica. Cfr. Dag N. Hasse, Avicenna’s
,De anima’ in the Latin West, London/Torino, Nino Aragno, 2000.

In sostanziale coincidenza con il »Dolce Stil« e la sua relativa evoluzione a »Dolce
Stil nuovo«. Dettagliatamente in Mario Marti, Storia dello Stil nuovo (2 vol.), Lecce,
Milella, 1973, nonché in Guido Favati, Inchiesta sul Dolce Stil Nuovo, Firenze, Le
Monnier, 1975, sebbene quest'ultimo neghi in fondo allo Stilnovismo uno scambio
lirico collettivo (cfr. pp. 333-343).

Cfr. Andrea Capellano, De amore, lat./it.; a cura di Graziano Ruffini, Milano, Guanda,
1980, p. 6/7. — 1l libro era talmente influente, che nel 1277 venne addirittura proibito.
In precedenza ne ¢ comprovata una conoscenza a vasto raggio nell'ambito della lirica
amorosa italiana. Anche dopo la messa al bando Cavalcanti lo cita come autorita. Cfr.
il commento di Ruffini, p.XXII seg.

Una recente corrente di pensiero ha invertito i termini cronologici del rapporto tra le
due opere, vedendo viceversa in Donna me prega una risposta alla Vita nova (in part.
dopo Giuliano Tanturli, Guido Cavalcanti contro Dante, in Le tradizioni del testo.
Studi di letteratura italiana offerti a Domenico De Robertis, a cura di Franco
Gavazzeni e Guglielmo Gorni, Milano-Napoli, Ricciardi, 1993, pp. 3-13. La tesi ¢
stata sostenuta da Enrico Malato, Dante e Guido Cavalcanti. 1l dissidio per la «Vita
nuovay e il disdegno di Guido, Roma, Salerno, 1997 ed Enrico Fenzi, La canzone
d’amore di Guido Cavalcanti e i suoi antichi commenti, Genova, I1 Melangolo, 1999).
Vedi pero le obiezioni di Giorgio Inglese, L 'intelletto e [’amore. Studi sulla letteratura
italiana del Due e Trecento, Firenze, La Nuova Italia, 2000 e Francesco Fioretti, Ethos
e leggiadria, cit., p.147 segg.

Cfr. Veggio negli occhi de la mia donna; in Guido Cavalcanti, Rime, a cura di
Domenico de Robertis, Torino, Einaudi, 1986 (Nuova Racc. di Class.Ital. annot.), p.85
segg, con il commento di Marsilio Ficino (p.89).

Per il rapporto prosa - poesia cfr. Edoardo Sanguineti, Per una lettura, cit., p. XVI;
per il significato di questa innovazione Vittorio Russo (Strutture innovative, cit. p. 50).
Il termine >romanzo< ¢ impiegato con espressa riserva. La V. N. non pud essere
comparata con l'omonimo genere dominante in epoca moderna. Quali problematiche
conseguenze risultino dal fatto di mobilitare il genere del romanzo adducendo a prova
le parti in prosa della V.V, ¢ ben visibile nella citata analisi di Vittorio Russo
(Strutture innovative). Secondo l'autore, la messa in scena narrativa sarebbe la prova
di un'ideologia borghese.

Cfr. in proposito Paul Zumthor, Essai de poétique médiévale, Parigi, Ed. du Seuil,
1972, p. 75 segg., che ha applicato con successo teorie testuali moderne alla letteratura
medievale, dal canto suo particolarmente adatta allo scopo.

Si veda al riguardo l'analisi di carattere storico di Alfonso Ricolfi, Studi sui »Fedeli
d'Amore«. Dai poeti di corte a Dante. Simboli e linguaggio segreto (1939), ristampa
Foggia 1983 (Altair 22).

Ne fornisce un'esauriente dimostrazione il saggio di Vincent Moleta, Guinizelli in
Dante, Roma, Storia e Letteratura, 1980 (Temi e Testi 31), che illustra i raffinati
collegamenti trasversali e le lotte di posizione.

126



20.

21.

22.

23.
24.
25.

26.

27.

28.

29.

Gia Erich Auerbach teneva a non confondere la cronologia interna della ‘storia
d’amore’ con la biografia dell’autore. Cfr. Studi su Dante, Milano, Feltrinelli, 1971,
p.55.- Confrontandosi da parte sua criticamente con modelli interpretativi precedenti,
Mario Pazzaglia ha avuto il merito particolare di ricondurre la V. N. alla sua basilare
struttura di autobiografia letteraria-cortese in: “Letture classensi” VI, 1977, pp. 189-
210). Per un'introduzione storico-letteraria a vasto raggio cfr. Marziano
Guglielminetti, Memoria e scrittura. L'autobiografia da Dante a Cellini, Torino,
Einaudi, 1977; con riserbo nei confronti di modelli correnti (cfr. p. 72). — La tentativa
di ricostruire una ‘autobiografia possibile’ di Dante da Marco Santagata (L io e il
mondo, cit.) parte dalla premessa che Dante nel curriculum della V.N. sia
“condizionato dalla sua stessa biografia” e s’incentra su un “progetto di
contestualizzazione” con la realta (di Firenze). Fa corrispondere dati, gesti € motivi,
soprattutto della Vita Nova (p.113-224) con “certificazioni storiche” secondo un
pricipio “di doppia verita” fra un “autobiografismo impersonale” e un “autoritratto
intellettuale” per arrivare a una costruzione ibrida del suo personaggio, reale e
immaginario (219).

Cfr. la concisa e precisa esposizione di De Robertis, ed. Vita Nuova, p. 13 segg. in
riferimento al suo studio dal titolo I/ libro della »Vita Nuovay, cit. - Esaurientemente
preceduto da Singleton, An Essay on the V. N., cit., p. 38 segg., nonché da Vittore
Branca, che mette particolarmente in risalto le relazioni esemplari con l'agiografia
(Poetica del rinnovamento e tradizione agiografica nella V. N.; in Studi in onore di
Italo Siciliano, Firenze, Olschki, 1966, pp. 123-148).

Generalmente su Boezio: Pierre Courcelle, La Consolation de la philosophie dans la
tradition littéraire, Parigi, Bibl. de 1’école des chartes, 1967. - Boezio, punto di
partenza dominante anche in De Robertis (// libro, p. 18 segg.; 94 segg.; 125 segg.).
Sul rapporto Dante-Boezio cftr. l'articolo Boezio di Francesco Tateo in Enciclopedia
dantesca, vol I, Roma 21984, p. 654 segg., con riserve nei confronti di una decisiva
influenza sulla V. N. (655).

De Roberttis, I/ libro della V. N., p. 45.

Barberi-Squarotti, Ed. V. N., cit., Introduzione, p. 16.

Secondo Barberi-Squarotti la V.N. sarebbe un processo che parte dall'autobiografia
(Agostino; Boezio) e la traspone in uno schema agiografico (Introduzione, pp. 62/63).
In cio6 preceduto da De Robertis, // libro, p. 35; 116, con riferimento a San Bernardo e
al De spirituali amicitia di Aelredo.

Sanguineti, Per una lettura, cit., p. XVIL. Di parere contrario Barberi-Squarotti,
Introduzione, p. 23.

Da valutare nell'edizione di Guido Favati, Le biografie trobadoriche. Testi provenzali
dei sec. XIII e XIV (Ed. crit. vol. I, Bologna, Biblioteca degli Studi mediolatini e
volgari, 1961), benché Salvatore Santangelo avanzi dubbi sulla storicita dei testi
tramandati (Dante e i trovatori provenzali, Catania, Vincenzo Gianotta, 1921, in part.
p. 14 segg.).

In accordo con De Robertis, Introduzione, p. 18. — Santagata invece conchiude che,
rispetto a uno sviluppo dell’lo, “I’unica sua vera evoluzione sentimentale non ¢
collegata a Beatrice, ma alla Donna Pietosa”(p.218), perché, benché sconosciuta,
abbia “quasi certamente un fondamento biografico”(p.140)!

E contro una concezione della V. N. quale “leggenda di Santa Beatrice”, come
proposto da Alfredo Schiaffini, Tradizione e poesia nella prosa d'arte italiana dalla
latinita medievale a G. Boccaccio, Genova, Ed. degli Orfini, 1934, p. 133; seguito
dall' interpretazione agiografica di Vittore Branca (Poetica del rinnovamento e
tradizione agiografica nella V. N., cit. p. 140). -

127



30.

R. Hollander lo chiama percio anche “scriba Beatricis” (Studies in Dante, Ravenna,
Longo, 1980; p. 18).

30a Vale anche gia per la poesia singola, come fu giustamente dimostrato da Furio
Brugnolo rispetto a wuna canzone che ¢ considerata antecendente alla scena
dell’innamoramento della V.N. Cf. Le Rime; cit., pp. 57-79.

Il primo e piu deciso riferimento in proposito fu fatto da Singleton (4n Essay, cit., p. 34),
peraltro con due considerevoli limitazioni: egli distingue solo due, non tre istanze dell'lo;
e si orienta eccessivamente secondo la metaforica del § 1.

31.

32.

33.

34.

35.

36.
37.
38.

39.

40.

41.

42.

Questo ordine segue la storia simulata della nascita della V.N. ed ¢ una guida decisiva
per la comprensione. Tutt'altra questione ¢ la storia reale della sua nascita, nonché le
ipotesi avanzate in proposito, partic. per quanto concerne le congetture su un
‘rifacimento’ della V.N., come sostenuto da Ulrich Leo (Zum »rifacimento¢ der Vita
Nuova; in “Romanische Forschungen”, LXXIV, 1962; pp. 281-317).

Ad esso Guglielminetti ha dedicato la debita attenzione (La Vita Nuova fra memoria e
scrittura; in id., Memoria e scrittura, Torino, Einaudi, 1977; pp. 42-72), senza peraltro
sviscerare completamente 1'ordine locutorio; cfr. p. 48 segg.

Molto chiaro in proposito Alberto del Monte nell'introduzione alla sua edizione delle
Opere Minori, Milano, Rizzoli, 1960; p. 10 seg.

Con il commento di Kenelem Foster / Patrick Boyde, Dante's Lyric Poetry (2 vol.)
Oxford, Clarendon Press, 1967; vol. 11, p. 22 seg.

Al riguardo cfr. la storia del motivo da Tommaso Casini, in id., ed. V. N. (1885),
nuova presentazione di Cesare Segre, Firenze 1962, p. 17. Per le analogie cristiane De
Robertis, 1/ libro, cit., p. 123 seg.

Cfr. in part. Vincent Moleta, Guinizelli in Dante, cit., p. 39 segg.

Nell'ed. di De Robertis, cit., erano 12 su 42.

Con Michelangelo Picone, Strutture poetiche e strutture prosastiche nella V. N.; in
“Modern Language Notes” XCII, 1977; p. 123 segg.; parimenti Francesco Tateo,
Aprire per prosa: le premesse della poetica dantesca; in Studi in onore di A.
Corsano, Bari, Laterza, 1970; pp. 765-776; De Robertis, 1/ libro, cit., p. 6.

Cfr. il commento di De Robertis, ed. V. N., pp. 221/222. Su ci0 insiste particolarmente
Tateo (La »nuova matera¢, cit., p. 636). Una tesi estrema a proposito della
reinvenzione del prosimetro, con particolare riguardo proprio ai componimenti sulla
“donna gentile” e a tutte le canzoni contenute nel libello, ¢ stata sostenuta da Roberto
Leporatti, Ipotesi sulla ‘Vita nuova’ (con una postilla sul ‘Convivio’), in “Studi
Italiani”, IV, 1, 1992, pp. 5-36, seguito nella sostanza da Marco Santagata, Amate e
amanti. Figure della lirica amorosa fra Dante e Petrarca, Bologna, Il Mulino, 1999.
Piu prudente Stefano Carrai, Dante elegiaco, cit.

Da tempo ci si ¢ chiesti se la loro sequenza rispecchi una cronologia interna, ispirata
dall’autobiografia di Dante o viceversa. Cfr. le ragionate chiarificazioni di Francesco
Fioretti, Ethos, cit., p.30-50.

Cfr. in proposito la dimostrazione di Manfred Hardt, che esibisce per 1'ordinamento
delle poesie un raffinato schema numerico-poetico (Zur Zahlenpoetik Dantes; in
Dante Alighieri 1985. In memoriam Hermann Gmelin, a cura di Richard Baum / Willi
Hirdt, Tiibingen, Stauffenburg, 1986; pp. 149-153). Si vedra peraltro che la posizione
numerica delle poesie acquista una durevole valenza semantica solo attraverso la
prosa. Questa composizione numerica era gia stata anticipata da Charles Singleton (4n
Essay on the V.N., cit., p. 18 segg.). — ed. Gorni, p. XXIV segg.

Cfr. I’art. Scrittura di G. D. Sixdenier, in: Enciclopedia Dantesca, vol. V (Roma
1984; p.99 segg., che peraltro non considera la V.N. e il suo avviamento di una
‘allegoria dei poeti’.

128



43.

44,

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

Al riguardo cfr. gener. Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik,
Miinchen, Hueber, 1973: citazioni secondo i suoi paragrafi; ( ed. ital.: Elementi di
retorica, Bologna, Il Mulino 2002), con l'indicazione dei reperti antichi. - Per il
rapporto di Dante con la retorica all'epoca conosciuta, cfr. Giovanni Nencioni, Dante e
la retorica; in: Dante e Bologna nei tempi di Dante, Bologna, Commissione per 1 testi
di lingua, 1967, pp. 91-112, nonché specialmente Kenelem Foster, Introduzione, in id.
/ Patrick Boyde, Dante's Lyric Poetry, cit., vol. 1, pp. IX-XLIIIL.

Hans-Robert Jauss aveva fatto presente che la poesia allegorica in volgare romanzo
nacque ‘da una progressiva mondanizzazione e letterarizzazione dell'esegesi biblica’
(Entstehung und Strukturwandel der allegorischen Dichtung, in id. / Erich Kohler
[eds.], Grundrifs der romanischen Literaturen des Mittelalters, vol. VI, Heidelberg,
Winter, 1968, p. 152 segg).

Una ricostruzione della teoria dantesca dell'allegoria ¢ stata eseguita da Manfred
Lentzen (Zur Konzeption der Allegorie in Dantes »Convivio« und im Brief an
Cangrande della Scala; in Dante Alighieri 1985, cit., pp. 169-190). La lettura della V.
N. di Giorgio Barberi-Squarotti (Introduzione, cit., p. 17) aveva individuato, quale
complemento del suo carattere visionario, la chiave di decifrazione in un'allegoresi,
svolgendola peraltro solo in senso cristologico e puntuale.

Trattato e documentato da Rosario Assunto, La critica d’arte nel pensiero medioevale,
Milano, Il Saggiatore, 1961, 1961; p.es. p.127 segg.; applicato sistematicamente al
problema dell'allegoria da Uta Ebel (Grundrify der romanischen Literaturen des
Mittelalters, vol.VI, 1, cit., p. 185 segg.).

Cfr. in proposito Jean Pépin, Dante et la tradition de l'allégorie, Montréal/Parigi,
Vrin, 1970, p. 11 segg.

Cfr. in proposito il fondamentale bilancio di Hans-Robert Jauss, Entstehung u.
Strukturwandel der allegorischen Dichtung, cit. p. 146 segg., con part. evidenziazione
del »modus dicendi<, comune a tutte le forme allegoriche: ‘aliud verbis, aliud sensu
ostendit’. Molto giustamente Gerhard Kurz ha dal canto suo ricondotto la definizione
dell'allegoria a questa originaria determinazione retorica di »atto locutorio indirettos,
che si presenta come sequenza narrativa (cfr. Zu einer Hermeneutik der literarischen
Allegorie; in Formen und Funktionen der Allegorie, a cura di Walter Haug, Stuttgart,
Metzler, 1979, pp. 12-24; ivi p. 14).

In questo senso anche Barberi-Squarotti (/ntroduzione, ed. V.N., pp. 16/17), che in
questo paragrafo vede addirittura la chiave allegorica - cristiana - di tutto il libro.
Individuato come costitutivo gia da Erich Auerbach, Studi su Dante, op.cit., cap.
Dante poeta del mondo terreno.

Con buoni argomenti Francesco Fioretti poteva ritenere: “Il Dolce stil novo non
consiste che nelle sue performances” (Ethos, op.cit. p.304).

Capitolo 111
1. Convivio 11, 1, 9 (Ed. critica a cura di Maria Simonelli, Bologna, Patron, 1966, p. 32).
2. Con Alberto del Monte (ed. Opere minori, pp. 12/13).
3. Per questo cerimoniale, gia Andrea Cappellano, De amore, op.cit. p. 218/219.
4. Per il retroscena tradizionale Michelangelo Picone, Vita Nova e tradizione romanza,

Padova, Liviana, 1979, pp. 101-119. La sua interpretazione (gabbo = negazione del
»riso< come massimo valore positivo) non tiene tuttavia conto della posizione del
gabbo nella »tramac« della V.N.

129



x>

10.

1.

12.

13.

14.

15.

16.

Sul motivo della morte e della sua figura spiritualizzante prima di Dante, in part. in
Cavalcanti, cfr. Maria Corti, La fisionomia stilistica di Guido Cavalcanti, in: Atti della
Accademia Nazionale dei Lincei 347/1950, pp. 530-552; nonché G. G. Ferrero, Per
l'interpretazione di alcune rime di G. Cavalcanti, in id. Scritti vari II, ed. Piero Pieri et
al., Torino, Ciappichellil966, p. 185 segg. Per il ruolo precursore di Guinizelli cfr.
Italo Bertelli, La poesia di Guido Guinizelli e la poetica del »dolce stil nuovo,
Firenze, Le Monnier, 1983, cap. VI, part. p. 83 segg.

Poco considerato ¢ il possibile collegamento dello schema episodico della V.N. e la
sua creazione di un contesto all'insegna di un emblematico »cammino< (>via d'Amor<),
con la struttura senz'altro paragonabile del >cammino« del romanzo cortese, soprattutto
dove esso si dedica alla casuistica amorosa. Infatti la disposizione pre-epica della V.N.
non ¢ certamente spiegabile solo con il rimando a modelli biblici e agiografici: anche
la >aventiure« del romanzo cortese non si sottraeva all'inserimento di significati
religiosi. E solo 1o della V.N. a trasformare il significato della >via d'Amor< in quello
di una >peregrinatio, un mutamento peraltro gia preannunciato in Cavalcando
l'altr'ier (ed. Gorni, p.47 seg.). Oltre a cio, il cammino di formazione dell'lo ¢ stato
ricollegato, non senza buoni motivi, a una >quéte« (Mario Pazzaglia, art. Vita Nova in
Enciclopedia Dantesca, vol.V, p. 1089 col. sin.).

Sull’ipotesi morbosa che quelli descritti in tale sede siano “tutti i sintomi di un attacco
apoplettico o epilettico” cfr. Marco Santagata, Dante. Il romanzo della sua vita,
Milano, Mondadori, 2012, pp. 29-35.

Edoardo Sanguineti, Per una lettura, cit., p. XXX.

Cfr. in proposito Hans-Robert Jauss, Poesie des Unsichtbaren; in id., Alteritit und
Modernitdt der mittelalterlichen Literatur, Monaco 1977 (UTB), part. pp. 28-34.
Sull'altro criterio, dell'ineffabilita, cfr. Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur
und lateinisches Mittelalter, Bern/Miinchen, Francke 1967, citato secondo i capitoli e
paragrafi; qui cap.8 § 5. (trad.it.: Letteratura europea e Medio Evo latino, Firenze, La
Nuova Italia, 1995); generalizzato in Ineffability. Naming the unnamable from Dante
to Beckett ( a cura di Peter S. Hawkins/Anne H. Schotter), New York 1984 (AMS Ars
poetica 2). — Rudolf Otto vede, nelle rappresentazioni del mistero invisibile degli
‘ideogrammi’ (Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein
Verhdltnis zum Rationalen, Miinchen, Beck, 2004 (1 1917).

E stupefacente constatare in quale misura la »vicenda gnoseologica« dell'lo praticata da
Dante nella V. N. coincida con i filosofemi di Alberto Magno. Cfr. id., Ausgewdhlite
Texte, ed. e trad. Albert Fries, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1981,
con la norma che riconosce ad ogni manifestazione una duplice essenza (p.151/152),
sensibile e soprasensibile, fisica e metafisica (138/139).

Robert Klein, La forme et l'intelligible, cit., p. 36 seg., con il chiarimento del lungo
retroscena storico.

Cfr. art. Enthusiasmus in Historisches Worterbuch der Philosophie, vol. 11, a cura di
Joachim Ritter, Basel, Schwabe, 1972, col. 525 segg. (A. Miiller).

Sull’idea che tale ultima svolta della lirica dantesca sia suggerita all’autore della Vita
nova dalla canzone consolatoria di Cino da Pistoia a Dante, Avegna ched el m’aggia
piu per tempo, cfr. Michelangelo Picone, Dante e Cino: una lunga amicizia. Prima
parte: i tempi della ‘Vita nova’, in “Dante”, I, 2004, pp. 39-54.

In part. Hans-Georg Gadamer, Rhetorik und Hermeneutik; in: id., Kleine Schriften IV,
Tiibingen, Mohr Siebeck, 1977, pp. 148-164.

Il fondamentale »aspetto ermeneutico« del procedimento allegorico ¢ stato evidenziato
da Jean Pépin, Dante et la tradition de l'allégorie, cit., p.12.

Cfr. Thomas Kuhn, La struttura delle rivoluzioni scientifiche, cit.

130



17.

18.

19.

Per levoluzione sociale, Niklas Luhmann muove da wuna differenziazione
(equivarrebbe all'innovazione culturale) del sistema sociale, la cui ysemantica curata¢
assume la funzione di stabilizzatore (equivalente alla norma); cfr.
Gesellschaftsstruktur und Semantik, vol.1, Francoforte, Suhrkamp, 1980.

Elaborato in maniera particolarmente acuta, in quanto concentrato sulla sistematica
intraletteraria, nel Formalismo russo e nello Strutturalismo ceco. Cfr. Texte der
russischen Formalisten, vol. 1, ed. Jurij Striedter, Monaco, Fink, 21971, e vol. 11, ed.
Wolf-Dieter Stempel, Monaco, Fink, 1972. Per lo strutturalismo ceco cfr. Jan
Mukatovsky, Kapitel aus der Asthetik, Francoforte/M., Suhrkamp, 1970, in part. p. 35
segg.

Niklas Luhmann (Gesellschaftsstruktur, cit. p.42), in adeguamento alla natura dei
processi di mutamento sociale, non parla d’innovazione, bensi di un >concetto di
differenziazione sistemica<. Dato che 1 »sistemi« culturali posseggono un grado piu alto
di mediatezza rispetto ai sistemi sociali, € quindi regolano la propria evoluzione non
tanto sull'impatto esterno quanto sulle loro condizioni interne, hanno senz'altro, come
dimostra la storia, la possibilita di evolvere il proprio sistema in maniera saltuaria-
spontanea, non solo tramite la differenziazione.

Capitolo IV

1.

Accennato anche da De Robertis (ed. V.N., p. 243, nota).

2. Al centro dell'argomentazione - cristologica - di Vittore Branca, (Poetica del

1.

12.

rinnovamento e tradizione agiografica nella V. N.; cit. p. 129 segg).

Cfr. l'esemplare e intensa analisi di Robert Klein, La forme et l'intelligible, cit., p. 57
segg. (Doctrines poétiques de l'amour) con riguardo agli accenni di un elevamento
speculativo a partire dal Guinizelli, precursore di Dante.

Considerata come base ¢ stazione necessaria di un amante, in Marziano
Guglielminetti, La V.N., cit., pp. 52, 56, 59.

Cosi Leo Spitzer caratterizza l'atteggiamento cortese in Jaufré Rudel (L'Amour
lointain de J. R. et le sens de la poésie des troubadours; in: id., Romanische
Literaturstudien, Tiibingen, Niemeyer, 1959, pp. 363-417.

In accordo con Singleton, An Essay, cit., p. 96 segg. Le diverse interpretazioni del
»gabbo« vengono discusse da Michelangelo Picone, V.N. e tradizione romanza, cit., p.
99 segg.; il suo posizionamento nella tradizione letteraria dei trovatori rimanda a
ragione al repertorio trobadorico di questa situazione standard (101).

Come gia messo esemplarmente in evidenza da Hugo Friedrich, Epoche della lirica
italiana, cit. p.128 segg.

Cfr. in proposito il commento di Foster / Boyde, Dante's Lyric Poetry, cit., t.IL, p. 104
segg. nonché l'art. Amore e 'l cor gentil sono una cosa in Enciclopedia dantesca 1, p.
236 seg.

Particolarmente evidenziato da Singleton, An Essay, cit., p. 55 segg.

. Cfr. complessivamente: Gudrun Schleusener—Eichholz (ed.), Das Auge im Mittelalter

(2 vol.), Miinchen, Fink, 1984 (Miinstersche Mittelalterstudien 35). Per il nesso con
I'amorologia medievale cfr. Marc-René Jung, Etudes sur le poeme allégorique en
France, Berna, Francke, 1971, p. 143.

Sulla scoperta medievale della vista interiore e della natura fantasmatica di Amore cfr.
Giorgio Agamben, Stanze. La parola e il fantasma nella cultura occidentale, op.cit.
Cfr. Winfried Wehle, Il codice arcadico ovvero Venus magistra vitae; in: “La
Rassegna della Letteratura Italiana”, IX, 2010; pp.22-47.

131



13.

14.
15.

16.

17.

18.

19.

20.

Con il commento di De Robertis (ed. V.N., p. 194). Per il linguaggio dei numeri
dantesco cfr. gener. Manfred Hardt, I numeri nella poetica di Dante, in “Studi
Danteschi”, LXI, 1989.

Sui segnali cristologici cfr. De Robertis (ed. V.N. p. 237).

Espressione in accordo con Marc-René Jung, Etudes sur le poeme allégorique, cit., p.
141 segg.; De Robertis, I/ libro, cit., p. 116; sui preesistenti modelli trobadorici cfr.
Alfonso Ricolfi, Studi sui »Fedeli d'Amorex, cit., p. 273 segg.

Riecheggiando con una modifica Barberi-Squarotti (Introduzione, cit., p. 23), che
intende la V. N. come uno spirituale “Itinerarium mentis in Deum” dell' “evangelista<
Dante. Egli si riallaccia a sua volta al modello teorico agiografico di Singleton e
Branca.

Visualizzata nella spettacolare reincarnazione teologale della Beatrice nel Paradiso
terrestre. Cfr. Winfried Wehle, Ritorno all’Eden. Sulla scienza della felicita nella
Commedia, in “L’ Alighieri / Rassegna dantesca”, n.s. XXII, 2003; p.27-68.

Nota Roberto Antonelli (La morte di Beatrice e la struttura della storia, in Beatrice
nell’opera di Dante e nella memoria europea, 1290-1990. Atti del Convegno
Internazionale 10-14 dicembre 1990, Fiesole, Cadmo, 1994) come la morte
dell’amata, per quanto cantata sporadicamente dai trovatori, comporti di norma per
essi, a differenza che in Dante, la fine dell’amore.

Sempre valido al riguardo Raymond Klibansky, The Continuity of the Platonic
Tradition during the Middle Ages, Londra, Warburg Institute, 1937.

Inconciliabile con cio ¢ la tesi di Edoardo Sanguineti, che in permanenza presuppone
tra 1 due poli l'esistenza di un rapporto di “antinomia” che nel corso della ‘storia’
verrebbe appunto superato (Per una lettura, cit., p. XLII).

Capitolo V

1.

2.

Con riferimento a Francesco Tateo (La »nuova matera¢, cit.), che sottolinea
decisamente questa concezione.

Cfr. Eustache Deschamps, L'Art de dictier; in: Oeuvres completes, ed. Guy Raynaud,
vol. VII, Parigi, Firmin Didot, 1891, p. 395 b: la poesia appartiene alla settima delle
arti liberali, la musica. Per la stessa V. N. dantesca, Hugo Friedrich, Epoche della
lirica, cit. p. 101 segg.; in part. Mario Pazzaglia, La V. N. fra agiografia e letteratura,
cit., p. 193 seg., 200 seg.

Pierre Guiraud, Les structures étymologiques du >trobar<; in: “Poétique”, 11, 1971, pp.
417-426, nonché, nel medesimo senso, Paul Zumthor, La circularité du chant courtois;
in “Poétique”, 1,1970, pp. 129-140.

Per motivo e atteggiamento, cfr. gener. Luzius Keller, Solo e pensoso, seul et pensif,
solitaire et pensif; mélancolie pétrarquienne et mélancolie pétrarquiste; in
Ubersetzung und Nachahmung im europdischen Petrarkismus, a cura di LK.,
Stoccarda, Metzler, 1974.

Cfr. Mario Pazzaglia che, in maniera convincente sotto il profilo storico, ha stabilito il
nesso »semiologico« (La V. N. fra agiografia e letteratura, cit., p. 200 seg.). Dante
stesso si era espresso in proposito; cfr. Convivio 1, XIII, 6 (rima e ritmo come elemento
ordinatore).

Sul poeta come detentore di una dote divina, cfr. Ernst-Robert Curtius, Europdische
Literatur, cit., cap. 18 §5 “divinus poeta” e “poeta theologus”, con riferimenti alla
genealogia antica.

Immediata corrispondenza al »Manifesto« di Guido Guinizelli, A/ cor gentil rempaira
sempre amore (in: Poeti del Duecento, a cura di Gianfranco Contini (2 vol.),

132



Milano/Napoli, Ricciardi, 1960; vol. II, p. 460 (con commento). Per il contesto
stilnovistico cfr. Vincent Moleta, Guinizelli in Dante, cit., pp. 11-50.

8. Cfr. Erich Auerbach, Dante poeta del mondo terreno, cit.

9. In questa direzione indica anche la tesi di Francesco Tateo, secondo cui l'esplorazione
del »vero< amore si configura come ricerca dell'espressione lirica piu nobile e veritiera
(La nuova matera, cit., p. 630).

10. Gia Michele D'Andria aveva espresso la tesi: “Beatrice per Dante ¢ la Poesia” (p. 40),
motivandola con una conclusione-analogia: come la “donna gentile” del Convivio ¢ la
Filosofia, anche Beatrice non incarna un dato biografico, bensi una determinazione
figurativa del poeta. Cfr. Beatrice simbolo della poesia, Roma, Coll. di Cultura 29,
1979; pp. 17-42.

11. Cesare Segre ha analizzato questo problema nell'ottica della stilistica, constatando nel
passaggio dalla V.N. al Convivio, un paragonabile progresso verso un'articolazione piu
consapevole e virile (Lingua, stile e societa, Milano, Nuova ed. ampliata, Milano,
Feltrinelli, 1976, p. 227 segg.).

12. Barbéri-Squarotti vi ha fatto cenno, senza peraltro sviluppare 1'osservazione (ed. V. N.,
Introdrodzione, cit., pp. 46/47).

13. La poesia successiva O voi che per via d’Amor (ed. Gorni, p.35 segg.) sembra
riprendere questa discrepanza, nella misura in cui Dante si affida ancora a una
reminiscenza tradizionalistica nello stile di Guittone, prima di imboccare, tramite
Guinizelli e rispettivo ‘antiguittonianismo’ (Vincent Moleta, Guinizelli in Dante, cit.,
p.38), la sua personale ‘via’. Cfr. De Robertis, ed. V.N.; p. 51, e Furio Brugnolo, 7/
cuore leggadro del giovane Dante. Commento al sonetto ‘O voi che per la via d’ amor
passate’, in Una brigata di voci. Studi offerti a Ivano Paccagnella, Padova, CLEUP,
2012, pp.119-132.

14. Cfr. in proposito part. De vulgulari eloquentia, sotto l'influsso di Brunetto Latini, il
maestro di Dante, e della sua Rettorica (Ed. Francesco Maggini, Firenze, Galletti e
Cocci, 1915, p. 98 segg.). Per il >sistemac degli stili medievali, spec. delle >artes
dictaminis¢, cfr. Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur, cit. cap.8, §3. - Per
Dante, Hugo Friedrich, Epoche, cit. p.81 segg., che ha il merito di aver messo in luce
la trasponibilita dell'antica dottrina dei gradi stilistici su un repertorio linguistico
inteso in senso cristiano, come un processo di rivolgimento e spostamento di senso di
modelli antichi.

15. Cfr. Wolf-Dieter Stempel, Die Anfinge der romanischen Prosa im XIII. Jh., in
Grundrifs der roman. Literaturen im Mittelalter, vol.l, cit., pp. 585-600.

16. Basali le osservazioni in proposito in Lino Pertile, La puttana e il gingante. Dal
Cantico dei Cantici al Paradiso Terrestre di Dante, Ravenna, Longo 1998. Cfr. anche
Marina Vitullo, The Heritage of the ,Song of Songs’ in three Italian poets of the
thirteenth century (Giacomo da Lentini, Guido Guinizelli and Dante Alighieri, Diss.
Univ. of Wisconsin, Madison, 2005 (in part. i paragrafi 2 e 4, ,,Beatrice ed il percorso
della salvezza“ e ,,L'allegoria della "sponsa"/ ,,Maria“).

17.>Figura< nel senso di Erich Auerbach (cit.), sviluppata come tipologico modello
scalare, che Dante riprende nel >paradiso terrestre« per drammatizzare la calata della
Beatrice celeste.

18. Con Michelangelo Picone, V. N. e tradizone romanza, cit., p. 95 seg.; Michele
D'Andria, Beatrice simbolo (cit.), interpreta invece la >gentile donna< gia come
figurazione della filosofia (p. 74).

19. Senza riferirsi all'autoesegesi del testo, questa tripartizione ¢ gia stata piu volte
menzionata anche a proposito della vicenda stilistica, p.es. da Mario Pazzaglia (La V.
N. fra agiografia e letteratura, cit., pp. 199, 202, 204) e nuovamente nell'art. Vita
Nova in Enciclopedia Dantesca, vol.V, cit., p. 1088 col. des.

133



Capitolo VI

1.

Cfr. al riguardo l'osservazione di Edoardo Sanguineti che il gesto del celare
rappresenterebbe una »>poesia dello schermo« (Introduzione, cit., p. XXIII). Le
difficolta nella ricostruzione di questa storia poetica e poetologica, si manifestano non
da ultimo nel fatto che né la prosa, né - a partire da essa - le poesie della V. N. sono
state sistematicamente analizzate. Di conseguenza nei commenti ai testi difficilmente
si trovano osservazioni utili in tal senso. Il miglior commentario in proposito ¢ la V.
N. stessa.

Cfr. il conciso riassunto delle piu importanti considerazioni fatte intorno a questa
poesia e la sua valutazione da parte di Mario Pazzaglia, art. O voi che per la via
d'Amor, in Enciclopedia dantesca, cit., vol. 4, p. 237 col. sin. Cfr. anche il commento
nell'ed. della V. N. in Opere minori, a cura di Barberi-Squarotti et al., cit., p. 79;
ugualmente De Robertis, ed. V.N., p.51. — La discussione ¢ sottilmente arricchita da
Furio Brugnolo, I/ cuore ,leggiadro’ del giovane Dante. Commento al sonetto ,,O voi
che per la via passate”; in Una brigata di voci. Studi offerti a Ivano Paccagnella,
a.cura di Chiara Schiavon /Andrea Cecchinato, Padova, CLEUP, 2012; p.119-132.
Paolo Trovato suggerisce plausibilmente che, nelle sue non numerose rispondenze alla
V.N., Petrarca abbia accreditato questi due sonetti al tono di lamento dominante della
propria poesia - uno degli indizi della conoscenza che egli aveva dell'intero libello
(Dante in Petrarca, Firenze, Olschki, 1979, Biblioteca dell'Archivium Rom. vol. 149;
p. 126 segg.; sul riferimento alla V. N. spiccatamente p. 152 seg.). Per i collegamenti
letterari di Dante in queste poesie nonché per la loro topografia stilistica, cfr. il
commento riassuntivo di De Robertis, ed. V. N., pp. 56-61). — Cfr. piu in generale
Peter Kuon, L’aura dantesca. Metamorfosi intertestuali nei ,, Rerum fragmenta“ di
Francesco Petrarca, Firenze, Cesati, 2004.

Cfr. il commento di De Robertis, ed. V. N., pp. 56-58. Nel senso di un confronto
steorico« di principio, Vincent Moleta, Guinizelli in Dante, cit., p. 51 segg. —
Cavalcando !'altrier allude (secondo Marco Santagata, L io e il mondo, cit.,157 seg.)
a una pastorella di Giraut de Borneil; nel contempo perd il primo verso sembra
indicare lo stato lirico da superare che rappresenta il Dolce Stil di Cavalcanti.

Cfr. l'osservazione in questo senso di Michelangelo Picone (Strutture poetiche, cit.
p-125): ,,Alla prosa sara affidata la funzione di scoprire la senefiance latente nella
poesia“, cio¢ ,,la Verita ultima* (126), ,,Dio* (129).

Per questa questione, circostanziato e convincente Moleta, Guinizelli in Dante, cit.,
peraltro non nel contesto di un'integrata autotematizzazione della storia di formazione
poetica nella V. N.

Cfr. Poeti del Duecento vol. 11, op.cit., pp. 484/5, nonché Italo Bertelli, La poesia di
Guido Guinizelli e la poetica del ydolce stil nuovo, cit., cap. V, p. 64 segg.

La controversa questione di quando e come distinguere il »Dolce Stil< dal »Dolce stil
nuovo«, prende il via, proprio riguardo a Dante, praticamente sempre da Guinizelli.
Cfr. Carlo Salinari (ed.), La poesia lirica del Duecento, Torino, Utet, 1951, p. 29;
Contini (ed.) Poeti del Duecento, 11, cit., p. 445 segg.; Mario Marti, Storia dello Stil
nuovo 1, cit., p. 235 segg. La canzone ¢ interpretata in questo contesto da Italo Bertelli,
La poesia di Guido Guinizelli, cit., pp. 148-188. — Francesco Fioretti, Ethos, cit., mette
in considerazione anche Bonagiunta (p.86 segg.)

134



10.

11.

12.

13.
14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.
27.

Con Mario Marti (ed.), Poeti del Dolce stil nuovo, cit., p. 95. Le intricate
intertestualita vengono chiarite da Vincent Moleta, Guinizelli in Dante, ivi p. 34 seg.
Buonagiunta rimprovera a Guinizelli di aver ,mutata la mainera/ de li plangenti ditti
de l'amore’ (Sonetto 1, ivi, p. 94). Per la posizione di Guinizelli nell'ambito della sua
tradizione cfr. Italo Bertelli, La poesia di Guido Guinizelli, cit., cap. IV, p. 46 segg.
Cfr. le pregnanti osservazioni di Gianfranco Contini (Poeti del Duecento vol. 11, cit.,
p. 447 seg.); anche il commento di Natalino Sapegno (ed.), Divina Commedia, cit.,
vol. I1, p. 283 segg. e Riccardo Bruscagli (ed.), Commedia, cit., p.595 segg.
Riconosciuto espressamente come precursore nel ,,sonetto definitorio di Dante Amore
e 'l cor gentil: ,,si come il saggio in suo dictare pone* (p.108, v.2)

Per il retroscena biografico cfr. Italo Bertelli, La poesia di Guido Guinizelli, cit., cap.
L, pp. 9-17.

Petrarca, Canzoniere, ed. Santagata, cit., p.448 segg.

Sul reciproco rapporto, cfr. Gianfranco Contini, Cavalcanti in Dante in Rime di Guido
Cavalcanti, a cura di G.C, Verona, Bodoni, 1966, pp.85-104; nonché Guido Favati,
Inchiesta sul Dolce Stil Nuovo, Firenze, Le Monnier, 1975, che esamina attentamente
le dipendenze interne ed esterne delle relazioni di gruppo.

Generalmente sul rapporto Guinizelli, Cavalcanti, Dante cfr. Gianfranco Contini (ed.),
Poeti del Duecento 11, cit., p. 445.

In accordo con Maria Corti (Dante a un nuovo crocevia, Firenze, Sansoni, 1982; p.
73): ,,Beatrice-Amor ¢ simbolo della poesia dantesca che va oltre Giovanna -
Primavera, oltre cio¢ la poesia dell'amico Cavalcanti“. Comparabile la tesi di
sostituzione di Guido Favati nell'art. Amore in Enciclopedia dantesca, cit., vol.l, p.
231.

In proposito, con riguardo alla ricca storia medievale del significato di questo motivo,
Michelangelo Picone, Vita Nuova e tradizione romanza, cit., cap. V: ,,Peregrinus
amoris: la metafora finale (i.e. della V. N.), pp. 129-192.

Guglielminetti (La V. N., cit., p. 60) vede qui una cesura nello sviluppo dell'lo, in
particolare per I'esaurimento del punto di partenza autobiografico.

Questo carattere di >responsione« cosi importante per la lirica d'amore cortese, ¢ stato
sistematicamente esposto da Robert Guiette, D'une poésie formelle en France au
moyen dge (1949); ristampa Parigi, Nizet, 1972; ricondotto a una poesia che lavora
non sull' ,,énoncé* bensi sull' ,,énonciation®.

Interpretato nella cornice di una jresponsione« emulativa al trobar provenzale da
Michelangelo Picone, V. N. e tradizione romanza, cit., p. 27 segg.

Questa svolta netta ¢ indiscussa, come espone con particolare chiarezza Francesco
Tateo (La nuova matera, cit., p. 631).

Cfr. Roberto Antonelli, La morte di Beatrice e la struttura della storia, in Beatrice
nell’opera di Dante e nella memoria europea, 1290-1990. Atti del Convegno
Internazionale 10-14 dicembre 1990, Fiesole, Edizione Cadmo, 1994, pp.34-56.
Francesco Tateo esamina l'interazione di nuovo amore e nuova poesia (La nuova
matera, cit., p. 638 segg.).

Cfr. in proposito Bruno Nardi, Dante e la cultura medievale, Bari, Laterza, 1942, p.
149 segg.

Nell'amore a distanza e nello »stile de la loda¢, Francesco Tateo individua gia il
rivolgimento della storia d'amore in una fabula allegorizzante (La nuova matera, cit.,
p. 642 seg.). Cio tuttavia ¢ vero solo a patto di distinguere tra 1'lo poetante e quello
commentante, cioé¢ di aver preventivamente chiarito la struttura che rende possibile
questa successiva allegorizzazione.

Andrea Cappellano, De amore, cit., p.12/13.

Cfr. Vittore Branca, Poetica del rinnovamento, cit., p. 129.

135



28.

29.

30.

31.
32.
33.
34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

Preparato specialmente nel senso di Dante da Guido Guinizelli, che dal suo canto
aveva gia sviluppato in abbozzo una >poetica della lode< e, in questo connesso, il
motivo della donna angelicata. Cfr. Italo Bertelli, La poesia di Guido Guinizelli, cit.,
p. 180 segg.; part. Vincent Moleta, Guinizelli in Dante, cit., p. 51 segg.

Tutt’al piu trae spunto dalla polemica sulla lode tra Guittone d’Arezzo e Guido
Guinizzelli, se tale ¢ la successione di testi ricostruita in catena dialogica da
Michelangelo Picone: Guittone, Guinizzelli e Dante, in “L’Alighieri”, XVIII, 2001,
pp. 5-19, poi in Percorsi della lirica duecentesca. Dai siciliani alla “Vita nova”,
Firenze, Edizione Cadmo, 2003.

Boccaccio I'ha gia fatto presente nel suo Comento alla Divina Commedia, equiparando
non solo ,il modo di parlare in lode’ alla ,preghiera degli déi’, ma anche il raffinato
parlare allegorico (,artificiosamente composto in versi e che celava gli alti misteri
della divinita sotto fabuloso velame’; in: Giovanni Boccaccio, /I Commento alla
Divina Commedia e gli altri scritti intorno a Dante, a cura di Domenico Guerri, vol I,
Bari, Laterza, 1918, p. 141 segg. - Per il concetto medievale di stile, Ernst Robert
Curtius, Die Lehre von den drei Stilen in Altertum und Mittelalter, in ,,Romanische
Forschungen®, LXIV, 1952, pp. 57-70.

Quintiliano, Institutionis Oratoriae Libri XII (2 vol.), ed. e trad. da H. Rahn,
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1972, vol. 1, libro III, 7, 28 (p. 358).
Sistematizzato secondo le fonti antiche in Heinrich Lausberg, Handbuch der
literarischen Rhetorik, vol.l, Miinchen, Hueber, § 62,3 ¢ § 239.

Ivi, vol.I, §336.

Valutato come un confronto critico-emulativo con il sonetto di Cavalcanti Chi e
questa che vén (in Poeti del Duecento, 11, cit., p. 495) da Michelangelo Picone (V. N. e
tradizione romanza, cit., p. 65 segg.).

Ci si riferisce qui naturalmente soltanto alle tre canzoni di cinque o sei stanze, alle
quali vanno aggiunte la stanza isolata di Si lungiamente m’a tenuto Amore (interrotta
alla morte di Beatrice) e le due stanze scritte per il fratello di Beatrice di Quantunque
volte, lasso, mi rimembra. Sull’idea di una composizione in morte di tutte e cinque le
prove (anche di quelle collocate in vita) cfr. Roberto Leporatti, Ipotesi sulla «Vita
nuovay (con una postilla sul «Convivioy), in “Studi Italiani”, IV, 1, gennaio-giugno
1992, pp. 5-36.

Sul raffinato impiego del simbolismo numerico gia nella V.N., cfr. Manfred Hardt, Zur
Zahlenpoetik Dantes, cit., p. 151 (con ulteriore letteratura). Anch'egli cita Donna
Pietosa quale punto mediano delle liriche della V.N. (p. 152). — Cfr. Gorni, ed.V. V.,
p-XXIV segg.

Cfr. De Robertis, 1/ libro, cit., pp. 131-135, che in proposito segue Charles Singleton
(An Essay, cit.,, 18 segg.); confermato anche da Mario Pazzaglia, art. V.N. in
Enciclopedia dantesca, cit., vol. V, p. 1088.

Citazione secondo 1'ed. Opere Minori, a cura di Barberi-Squarotti et al., cit., p. 473
segg.

De Vulgari Eloquentia (in Opere Minori, a cura di Alberto Del Monte, cit., II, II, 6-7)
p. 470; con riferimento alla dottrina aristotelico-scolastica, come impiegata anche da
Brunetto Latini, Tresor, cit., vol. II, VI, 1 segg. (p. 178). Parimenti gia nel Convivio (a
cura di Maria Simonelli), ed. cit., III, I, 10 segg. (p. 76 seg.).

Cfr. Charles Singleton, An Essay, cit., p. 18 segg., nonché Mario Pazzaglia, art. Donna
pietosa, in Encicopedia dantesca vol. 11, cit., p. 577 segg., con considerazione dei
precedenti commenti al riguardo. Per lo piu prevale 1'aspetto cristologico.

Cfr. V. N.. ed. Barberi-Squarotti, cit., commento p. 130, nota 1.

136



42.

43.

44,

45.

46.

47.
48.

49.
50.

51.

52.

53.

54.

55.

56.

Accanto a Robert Klein (Spirito peregrino, cit.) cfr. in proposito gener. Claude Lévi-
Strauss Antropologia strutturale, Milano, Il Saggiatore, 2009 (sull'esempio del mito di
Edipo).

Un pensiero simile ¢ gia stato espresso da Gianfranco Contini (e,d.), Dante, Rime,
Torino, Einaudi, 1939, Introduzione, p. 11.

Cfr. lo schema di Manfred Hardt, Zahlenpoetik, cit., p. 151, che esplicita questo
ordine. Mario Pazzaglia, art. Li occhi dolenti (in Enclopedia dantesca, cit., vol. 111, p.
666), nonché Singleton, An Essay, cit., p. 18 seg., erano gia in precedenza della stessa
opinione.

Con Pazzaglia, art. Venite a intender, in Enclopedia dantesca, IV, p. 942 col. d.) con
indicazioni della letteratura.

Dante ne riprende espressamente la figura nel Convivio, dando cosi adito a una
prolissa discussione sull'>identita< di questa »donna pietosa< partic. nella V.. Si tratta
qui ancora di una figura della Pieta o gia di un'allegoria della consolazione filosofica
nel senso di Boezio? Cfr. in proposito a. e. Francesco Tateo (La nuova matera, cit., p.
645 segg.) che vede in lei una generale iniziazione.

Sostenuto dal comm. di De Robertis (ed. V. N., p. 199).

Sull’artificiosita dell’espediente cfr. Stefano Carrai, Introduzione a Dante Alighieri,
Vita nova, a cura di S.C., Milano, Rizzoli, 2009.

Cfr. in proposito le osservazioni precedenti p. segg.

Sul significato metaforico di questo motivo familiare alla lirica amorosa, cfr. la
circostanziata decifrazione di Picone, V. N. e tradizione romanza, cit., p. 129 segg., in
part. p. 184 segg., in senso cristologico, non tuttavia poetologico. — Cfr. anche
Winfried Wehle, Concupiscentia signorum. Uber dsthetische Erfahrung von Zeichen.
Augustin, Dante, Petrarca; in Religiose Erfahrung. Historische Modelle in christlicher
Tradition, a cura di Walter Haug / Dietmar Mieth, Miinchen, Fink, 1992, p.247-274.
Cosi gia Pio Rajna, Per la data della V. N. e non per essa soltanto; in: ,,Giornale
storico della letteratura italiana®, VI, 1885, pp. 113-156, peraltro con riguardo alla
decifrazione >realistica« e »biografica« dei dati; i commentatori posteriori concordano.
Sulla dimensione spirituale di poesia e relativa >razo¢, cfr. E. Chiarini, che in
Enciclopedia dantesca, vol. 11, 339 segg., discute i piu importanti aspetti interpretativi
e sottolinea il ponte simbolico tra Roma terrena e cristiana. La portata poetologica non
viene menzionata.

Con Barberi-Squarotti, Introduzione, p.62. Per il contesto storico-religioso cfr.
Dictionnaire de spiritualité, a cura di Marcel Viller, vol. 8, Parigi 1974, art. Jérusalem
céleste, in part. pp. 945-954, nonché spec. Robert Konrad, Das himmlische und das
irdische Jerusalem im mittelalterlichen Denken; in Speculum historiale, a cura di
Clemens Bauer / Laetitia Boehm / Max Miiller, Friburgo/Monaco, Karl Alber, 1965;
pp. 523-539. E possibile che Dante si riferisse al riguardo al poemetto religioso di
Giacomino da Verona, De Jerusalem celesti.

Per il rapporto Dante - Virgilio, cfr. l'art. Virgilio (Domenico Consoli) in
Enciclopeddia dantesca, cit., vol. V, p. 1030 segg. In che misura, all'epoca della V. V.,
Virgilio fosse ancora un modello di alto stile poetico o rappresentasse gia anche un
battistrada ideologico, ¢ una questione spinosa. Pare che Dante abbia gia distinto in
tale fase i contorni generali del ruolo di Virgilio nella storia del pensiero (cfr. p. 1032
col. de.).

Walter Rehm, Der Untergang Roms im abendldndischen Denken (Lipsia 1930),
Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1966, p. 37 e a.; cfr. art. Virgilio,
Enciclopedia dantesca, cit., p. 1035 col. sin.

Virgilio, Eneide 1V, 791 segg., VI, 851 segg.; in: Opere a cura di Carlo Carena, Torino
21976 (Classici latini 26), S. 572 ovv. 576.

137



57.

58.

59.

60.

61.

62.

63.

64.

65.

66.

67.

68.
69.

70.

71.

Cfr. art. Geschichte in Geschichtliche Grundbegriffe, a cura di Otto Brunner / Werner
Conze / Reinhart Koselleck, vol. II, Stoccarda, Klett-Cotta, 1975, (art. Antichita da
Christian Meier; p.595-610; Medioevo, da Odo Engels; pp. 610-624).

Il rapporto figurale era stato decisivamente interpretato - anche - come prefigurazione
real-profetica; in tal senso gia da Erich Auerbach (cfr. Figura, cit., p. 69 segg.).

In accordo con l'osservazione di Barberi-Squarotti che questa poesia sia il punto di
partenza del ,,nuovo modo di vedere* Beatrice (ed. V.N., Introduzione, cit., p. 58).
Sull’importanza, per la nuova svolta, della canzone consolatoria a Dante di Cino da
Pistoia per la morte di Beatrice (Avegna che del m’aggia piu per tempo) cfr.
Michelangelo Picone, Dante e Cino: una lunga amicizia. Prima parte: i tempi della
«Vita Novay, in “Dante”, 1, 2004, cit., pp. 39-54.

Riferendosi a Oltre la spera, Robert Klein afferma che essa contiene un'evidente
analogia con la Divina Commedia e la sua ascesa al Paradiso (La forme et
l'intelligible, cit., p. 31) proprio nel ricorso metaforico al motivo del pellegrino
(»spirito peregrino«).

Vistoso, sebbene non ancora analizzato, ¢ il nesso concettuale di questa ,,intelligenza
nova“ con quella che probabilmente ¢ la prima allegoria autonoma in italiano
dell'amore, Intelligenza (ed. Giuseppe Petronio, Poemetti del Duecento; Torino, Utet,
1951, C.I.T., 8), che viene attribuita a Dino Compagni e diverge considerevolmente
dall'allegoria del Roman de la Rose, non da ultimo perché spiritualizza gia la dama a
»figura angelica«.

Cfr. Robert Hollander, V.N.: Dante's Perceptions of Beatrice, in: id., Studies in Dante,
Ravenna, Longo, 1980; p. 1 segg., ivi p. 26.

In proposito Brunetto Latini, Tresor, cit., I, III, 2 (p. 19): ,,]a premiere et la plus haute
des .iii. sciences ki sont estraites de theorique est theologie, ki trespasse le ciel et nos
moustre les natures des choses ki n'ont point de cors (...) en tel maniere ke par li
cognoissons nous Deu le tot poissant*.

Sul rapporto poesia e scienza cfr. Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur, cit.
cap. 12, § 3 e excursus VIIL

Cfr. Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen Rhetorik, cit., vol. 1, § 64.3 e §
241.

R. Hollander vede in esso un >prologo« al grande poema (della Divina Commedia),
senza per questo collegarvi - a ragione - la spesso dibattuta questione se Dante avesse
avuto in mente gia allora la Commedia.

Qui cfr. al riguardo Giovanni Nencioni, Dante e la retorica, in Dante e Bologna nei
tempi di Dante, a cura della Facolta di lettere e filosofia dell” Universita di Bologna,
Commisione per i testi di lingua, 1967, pp. 91-112. Cfr. anche Brunetto Latini, Tresor,
cit., III, 10 (p. 327): ,,La grant partison de tous parliers est en .ii. manieres, une ki est
en prose et .i. autre ki est en risme. Mais li ensegnement de rectorique sont commun
d'ambes .ii. (etc.)“.

Le concezioni di Dante in De Vulgari Eloguentia, cit., I, 1, 1 (p. 376).

Secondo Brunetto Latini, dopo la babilonese confusione delle lingue, 1'ebraico, il
greco e il latino hanno assunto il carattere di ,lingue consacrate’ (Tresor, cit., 11, I, 3;
p. 317). L'uso di Dante del latino nella V. N. corrisponde proprio a questa concezione
(Amore; visioni) - al contrario di concezioni posteriori (cfr. Convivio, cit., I, V, 14 ¢
De Vulgari Elogentia, cit., 1,1, 4).

L'interpretazione di Omero come metro dell'epica concorda con Michele D'Andria,
Beatrice simbolo, cit., p. 66 seg.

L'analisi di Vittorio Russo, sotto alcuni riguardi univocamente fissata su ideologia e
romanzo borghesi (I/ romanzo teologico. Saggi sulla »Commedia¢ di Dante; Napoli,
Liguori, 1984), ha richiamato l'attenzione sul rapporto prefigurativo tra 1'Eneide e la

138



Commedia quale suo corrispondente per la nuova era (p. 33 segg.). Che con questo
pero si sia gia prodotto de facto 1'archetipo del romanzo - borghese -, ¢ in Russo solo
conseguenza della sua impostazione.

72. A questa scala tipologica alludeva gia Erich Auerbach, Studi su Dante, cit., p. 11 segg.

10.

11

12.

13.
14.

Capitolo VIL

Si usa qui ovviamente il termine ‘canzoniere’ in un senso generico di ‘collezione di
rime’, perché altrimenti a rigore si dovrebbe impiegarlo solo a proposito di Petrarca e,
forse, di una frazione del corpus di Guittone (Guittone d’ Arezzo, Canzoniere, a cura di
Lino Leonardi, Torino, Einaudi, 1994).

Dicotomia introdotta da Emile Benveniste (Problemes de linguistique générale, 2 vol.,
Parigi, N.R.F., 1966).

Una delle proposizioni centrali in Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur, cit.,
cap. 12: “Poesia e Teologia”, che considera anche la posizione di Dante.

Cfr. Gioacchino Paparelli, Fictio. La definizione dantesca della poesia, in “Filologia
Romanza”, VII, 1960; pp. 1-83.

Cfr. Tommaso d'Aquino, Summa theologica, a cura di Josef Bernhart, vol. 1 Stoccarda,
Kroner, °1985; 1, 1, 9 ad. 1. Al riguardo Ernst Robert Curtius, Europdische Literatur,
cit., cap. 11.

Che in cio egli abbia gia ripreso una tendenza precedentemente avviata da Cavalcanti,
nella quale poesia e filosofia si alleavano in forma di testo lirico e commento, ¢ stato
dimostrato esemplarmente da Karl August Ott (Guido Cavalcantis »Canzone d'Amorex,
in: Philologische Untersuchungen, a cura di Alfred Ebenbauer, Wien, Braumiiller,
1984, pp. 312-339).

Ivi. - Peraltro non sono mancati tentativi di interpretare la presa di distanze dantesca da
Donna me prega anche a livello intellettuale, come condanna di una posizione
averroistica nel contesto degli sforzi coevi di riconciliare la dottrina cristiana e
l'aristotelismo. Cfr. non meno Maria Corti, La Felicita mentale. Nuove prospettive per
Cavalcanti e Dante, Torino, Einaudi, 1983.

Questa restetica della parola< in Dante viene puntualizzata da Rosario Assunto, La
critica d’arte, cit., p. 102 seg.

Che il Rinascimento non vada in alcun caso valutato solo come un fenomeno di rottura
nei confronti del Medioevo, lo dimostra proprio questa richiesta. La dottrina umanistica
intensifica solo una massima della dottrina poetica medievale: la credibilita come
condizione per I'ammirazione! (cfr. Cicerone, De oratore, 111, 84; Quintiliano, Institutio
oratoria, VIII, pro.). Conclusioni simili possono essere tratte dall'indagine storico-
teorica di Peter Dronke su Medieval Rhetoric (1973); ancora in id., The Medieval Poet
and his World, Roma, Storia e Letteratura, 1984, pp. 7-38.

Summa theologiae, ed. J. Bernhart; cit., [, 5,4 ad 1 (p. 54).

CIviy DI, 27, 1 ad 3, p. 184; Dante, V. N. § 10, sopratutto nella canzone Donne ch’avete

intelletto d’amore (ed.Gorni, p.93 segg.), nonché De Vulgari Eloquentia, cit., 11, 11, 4-
5.

Tommaso vedeva qui la differenza decisiva con l'esegesi scritturale; ‘allegoria dei
poeti’, precisa Dante riallacciandovisi. Cfr. in proposito Manfred Lentzen Zur
Konzeption der Allegorie, cit., p. 189.

De Vulgari Elogquentia, cit., I, XVIL, 4, p. 452.

Recisamente cosi Quintiliano, Institutio oratoria, vol. 1, libro 111, 7,6: “proprium laudis
est res amplificare et ornare”. Al suo seguito Convivio, 11, XI, 9 (ed. Simonelli, cit., p.
57) nonché De Vulgari Eloquentia, cit., 11, 1, 8 (p. 464). Questa regola rimane in

139



15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

vigore anche dopo Dante, e viene addirittura rafforzata negli »Studia humanitatis¢; cfr.
Alfred Noyer-Weidner, Poetologisches Programm und rerhabener¢ Stil in Petrarcas
Einleitungsgedicht, in “Ttalienische Studien”, VIII, 1985, p. 17.

Discutibile appare invece la conclusione che Vittorio Russo trae dall'evoluzione
poetica di Dante. Tutti i suoi esperimenti gli sembrano tesi alla - inconscia -
costituzione del romanzo come archetipo dell'era moderna, che di conseguenza avrebbe
inizio con Dante medesimo. L'approccio storico-sociologico di Russo provoca una tale
interpretazione, poiché sotto il profilo del genere, un primato ideologico-borghese di
Dante si cristallizzerebbe nel romanzo, in quanto »epopea borghese« per antonomasia
(Strutture innovative, cit., pp. 60/61). Cid significherebbe che il superamento della
forma epica era gia iniziato nella coscienza storico-sociale di Dante, quando il poeta e
scienziato Dante cominciava solo a indagare su detta forma.

La mutualita di espressione e interpretazione come due diverse operazioni di una
costituzione di senso alleg. era stata sottolineata da J. Pépin (Dante et la tradition de
l'allégorie, cit., p. 12 segg.).

Secondo una distinzione in Convivio 11, 1, 4 (Ed. Simonelli, p. 31); discussa da J. Pépin
(Dante et la trad. de l'allég., p. 53 segg.); portata avanti da M. Lentzen (»Zur
Konzeption der Allegorie«). Pazzaglia, in un distinguo della V. N. dalle Confessiones
di Agostino, parla di una >allegoria in dictis¢, ossia del linguaggio poetico (La V.N.,
cit., p. 207).

Con Gerhard Kurz, che ha definito 'allegoria come ‘una direttiva del testo finalizzata
alla sua interpretazione allegorica’, assegnandole in tal modo un sotteso ‘modello
ermeneutico’ di interpretazione (Zu einer Hermeneutik der Allegorie; cit., p. 21).
Partendo da questi indicatori, Klaus Hempfer aveva concluso che essi ‘pre-scrivano’
forzatamente una lettura allegorica (Allegorie und Erzdhlstruktur in Dantes Vita
Nuova, in: “Deutsches Dante-Jahrbuch, 57, 1982, S.7-39; in part. pp. 39 e 30). Ma la
sua esecuzione necessiterebbe peraltro dell'intuizione costitutiva della strategia testuale
del »doppio parlare«.

Gia nella V.. si profila una trasformazione che, nella Divina Commedia, avrebbe fatto
di lei uno ‘speculum’ analogico, come ha dimostrato Francesco Mazzoni (cftr. I/ canto
XXXI del Purgatorio, Firenze, Le Monnier, 1965, in part. pp. 16-30).

Curtius, Europdische Literatur, cit., cap.4, § 6. - Lentzen, Zur Konzeption der
Allegorie, cit., p. 184.

Cfr. in proposito Erich Kohler, Zum »trobar clus¢ der Trobadors; in “Romanische
Forschungen”, LXIX, 1952, p. 71 segg., che mette in collegamento questo »stile
oscuro«< con 1>ornatus difficilis< dei retorici latini.

Reinhart Herzog ha il merito di aver esplicitato nell'esegesi testuale tardoantica e
paleocristiana una notevole proposizione estetica (cfr. Exegese-Erbauung-Delectatio;
in Formen und Funktionen der Allegorie, cit., pp. 52-69; ivi p. 55).

Proprio Petrarca fara di questo >plusvalore estetico< dei segni linguistici con alta
sensibilita poetica una norma del Petrarchismo. Cfr. la dimostrazione in Alfred Noyer-
Weidner, Poetologisches Programm, cit., pp. 5-26, qui p.17-17.

Presentato da D'Arco Silvio Avalle, La letteratura medievale in lingua d'oc nella
tradizione manoscritta, Torino, Einaudi, 1961.

Per la posizione nel complesso e per la funzione di questo § nella V. N., cfr. Francesco
Tateo, Aprire per prosa, cit.

Dalla prospettiva di Dante, cfr. L. Vanossi, Dante e il ‘Roman de la Rose’. Saggio sul
‘Fiore’, Firenze, Olschki, 1979. A proposito della controversa attribuzione a Dante dei
due florilegi Il Fiore e Detto d’Amore di un Ser Durante, cfr. da ultimo Luigi Peirone,
Tra Dante e ‘il Fiore’, Genova, Tilgher, 1982, che ricapitola la proposizione
riformulata da Gianfranco Contini ¢ mette di nuovo in discussione la paternita di

140



28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.
35.

36.
37.

38.

39.
40.

41.

42.

Dante. — Ulteriormente discusso da Paolo Allegretti in Dante Alighieri, Fiore/Detto
d’Amore, a cura di P.A., Firenze, Le Lettere, 2011 (Le Opere di Dante Alighieri,
ed.naz., vol.VIIL; p. 95 segg.)

Cfr. in proposito Rainer Stillers, Zum impliziten Literaturbegriff und Textverstehen in
Dantes ,Convivio’; in ,,Deutsches Dante-Jahrbuch “, LVII, 1982, pp. 85-107.

S. Battaglia ha sottolineato come prominente proprio questo aspetto di Dante. Con lui
sarebbe entrato nella cultura ital. il prototipo dell'intellettuale. Questo giudizio si rifa a
una considerazione )critico-ideologica« della cultura, che individua la causa nell'ascesa
della classe borghese e vede nel letterato il suo avvocato ideologico (cfr. Mitografia del
personaggio, Milano, Rizzoli, 1968; part. p. 516 segg. e a.). Per quanto concerne
Dante, naturalmente ¢ discutibile se il tipo dell'intellettuale vada applicato in senso cosi
immediatamente moderno, o se piuttosto non sia dominante il modello dello
‘scienziato’ medievale. Questi ¢ primariamente responsabile dell'unita del sapere
umano, € meno al servizio di una pretesa di guida ideologico-borghese.

Cfr. Erich Auerbach, Figura, cit.,, p. 68 segg., che caratterizza la proposizione
medievale della poetica come “imitatio veritatis” (p.72) ed evidenzia con cid la sua
differenza dalla »imitatio naturae« aristotelica. In fondo una vertenza che, sotto segni
cristiani, porta avanti l'antica opposizione tra poesia e scienza.

Esplicitamente in Convivio, cit.,, II, XI, 9. Diversamente da quanto avviene in
Cavalcanti (Donna me prega, v. 71 segg.), per Dante in collegamento con il giusto
concetto di contenuto (cfr. Donne ch'avete, v. 62 segg.).

Per questo connesso Reinhart Herzog ha saputo destare un interesse poetologico fino al
momento scarsamente coltivato (Exegese-Erbauung-Delectatio, cit., p. 52 segg.).

Cio che H. Rosenberg (The Tradition of the New, New York, Horizon Press, 1959)
rilevava come una tendenza consolidata proprio dell'epoca moderna, ossia la tecnica di
una sistematica autocorrezione, aveva trovato, in quanto fondamentale possibilita del
sistema letterario, un'applicazione consona al suo tempo gia nella V. N. di Dante.

Cfr. l'autovalutazione di Dante nella Divina Commedia, Purgatorio XXIV, v. 49-57.

A piu antiche concezioni organologiche, il Formalismo russo e lo Strutturalismo ceco
diedero un fondamento sistematico con la loro teoria della >serie« letteraria ovvero
della »norma estetica<. Il loro approccio era peraltro piu interessato al chiarimento del
problema del progresso; e la dinamica della letteratura, inoltre, non costruita su una
interazione di autorappresentazione e rappresentazione dell'oggetto.

Cfr. esaurientemente Paolo Trovato in Dante in Petrarca, cit.

Cfr. Winfried Wehle, Im Labyrinth der Leidenschaften. Zur Struktureinheit in
Petrarcas ,Canzoniere’; in Petrarca und die Herausbildung des modernen Subjekts, a
cura di Paul Geyer / Kerstin Thorwart, Bonn, University Press, 2009; p.73-108.
Karlheinz Stierle, Das grofie Meer des Sinns. Hermeneutische Erkundungen in Dantes
,Commedia’, Miinchen, Fink, 2007) vede invece nell’atto di poetare di Dante 1’unica
uscita dall’abisso gnoseologico che, gia all’epoca, minacciava 'unita del mondo
spirituale, cio¢ la contingenza (p.102-119).

Con Hugo Friedrich, Epoche della lirica italiana, cit., p. 144 segg.

Testo in Opere italiane di Giordano Bruno, vol. 11, a cura di Giovanni Aquilecchia;
Introduzione Nuccio Ordine, Torino, UTET, 2002 (Classici Italiani), p. 487 segg. —
Cfr. Nuccio Ordine, La soglia dell’ombra. Letteratura, filosofia e pittura in Giordano
Bruno, Venezia, Marsilio, 2009.

Cfr. Winfried Wehle, I/ codice arcadico ovvero Venus magistra vitae; in “Rassegna
della Letteratura Italiana”, IX, 2010, p.22-47.

Con Wolfgang Preisendanz, Die Muse Belesenheit: Transtextualitit in Wielands
,Neuem Amadis’; in ,Modern Language Notes “, 1C, 1984, p. 539-553; ivi p.542.

141



Bibliografia essenziale

(ulteriori indicazioni nelle note)

I.
Albertus Magnus, Ausgewdhlte Texte, lat.-dt., ed. e trad. a cura di Albert Fries, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987.
Andrea Capellano, De amore, a cura di Graziano Ruffini; Milano, Guanda, 1980.
Giordano Bruno, Opere Italiane, vol.ll, a cura di Giovanni Aquilecchia, Torino,
(UTET), 2002 (Classici Italiani).

) Les arts poétiques du XII® et du XIII° siécles, a cura di Edmond Faral, Parigi, Champion,

1971.

Le biografie trobadoriche, testi provenzali dei sec. XIII e XIV, ed. crit. a cura di Guido
Favati, vol. I, Bologna, Biblioteca degli Studi mediolatini e volgari, 1957.
Giovanni Boccaccio, Il Comento alla Divina Commedia e gli altri scritti intorno a Dante,
ed. a cura di Domenico Guerri, vol. 1, Bari, Laterza, 1918.
Brunetto Latini, Li livres dou Trésor, ed. a cura di Francis J. Carmody (1948); ristampa
Ginevra, Slatkine, 1975.
Id., Rettorica, ed. a cura di Francesco Maggini, Firenze, Le Monnier, 1914.
Dante Alighieri, Convivio, ed. crit., a cura di Maria Simonelli, Bologna, Patron, 1966.

142



;d., Divina Commedia (3 vol.), a cura di Natalino Sapegno Firenze, La Nuova Italia,
1974.

Id., La commedia secondo [’antica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, Milano,

Mondadori, 1994 (Ed. nat. della Societa Dantesca Italiana).

Id., Divina Commedia, 3 vol., ed. comm. a cura di Anna Maria Chiavacci-Leonardi,

Milano, Mondadori, 1991-1997 (I Meridiani).

Id., Commedia multimediale, a cura di Riccardo Bruscagli / Gloria Giudizi; Bologna,

Zanichelli, 2011.

Id., Fiore / Detto d’Amore, a cura di Paola Allegretti, Firenze, Le Lettere, 2011 (Le Opere

di Dante Alighieri, ed.naz. vol. VIII).

Id., Opere minori, ed. a cura di Alberto del Monte, Milano, Rizzoli, 1960.

Id., Opere minori, vol. 1: Vita Nova, ed. a cura di Giorgio Barberi-Squarotti et al., Torino,

(UTET), 1983.

Id., Rime, a cura di Gianfranco Contini, in Opere Minori, a cura di Domenico De Robertis

/ id., Milano/Napoli, Ricciardi, 1984.

Id., Vita Nuova, a cura di Tommaso Casini (1885), presentazione Cesare Segre, Firenze,

Sansoni, 1962.

Id., Vita Nova, a cura di Stefano Carrai, Milano, Rizzoli, 2009.

Id., Vita nuova, a cura di Domenico De Robertis, Milano/Napoli, Ricciardi, 21980.

Id., Vita Nova, a cura di Guglielmo Gorni, Torino, Einaudi, 1996 (Nuova Raccolta di

Classici italiani annotati)

Id., Vita nuova, a cura di Edoardo Sanguineti (Note di A.Berardinelli), Milano, Garzanti,
1977 (I grandi libri 176).

Eustache Deschamps, L'Art de dictier; in Oeuvres completes, ed. a cura di Gaston

Raynaud, vol. VII, Parigi, Firmin Didot, 1891.

Guido Cavalcanti, Rime, a cura di Domenico De Robertis, Torino, Einaudi, 1986 (Nuova

Raccolta di Classici Italiani annotati 10).

Guittone d’Arezzo, Canzoniere, a cura di Lino Leonardi, Torino, Einaudi, 1994.

Francesco Petrarca, Canzoniere, ed. a cura di Ginafranco Contini, Torino *1982 (Nuova

Univ. Einaudi 41).

Id., Canzoniere, ed. comm. a cura di Marco Santagata, Milano, Mondadori, 1996 (I

Meridiani).

La Poesia lirica del Duecento, a cura di Carlo Salinari, Torino, Utet, 1951

Poeti del Dolce Stil Novo, a cura di Mario Marti, Firenze, Le Monnier, 1969.

Poeti del Duecento, ed. a cura di Gianfranco Contini, 2 vol., Milano/Napoli, Ricciardi,
1960.

Quintiliano, Institutionis Oratoriae Libri XII, 2 vol.,, ed. ¢ trad. da Helmut Rahn,

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1972.

Tommaso d'Aquino, Summa theologia (3 vol.), ed. Josef Bernhart Stoccarda, Kroner,
1985.

Virgilio, Eneide; in Opere, a cura di Carlo Carena, Torino, Utet, 1976 (Classici latini 26).

II.

Agamben, Giorgio, Stanze. La parola e il fantasma nella cultura occidentale, Torino,
Einaudi, 1977.

Antonelli, Roberto, La morte di Beatrice e la struttura della storia, In: Beatrice nell opera
di Dante e nella memoria europea, 1290-1990, Fiesole, Cadmo, 1994 (Atti del Convegno
Internazionale 1990).

Assunto, Rosario, La critica d’arte nel pensiero mdievale, Milano, Il Saggiatore, 1961.
Auerbach, Erich, Dante als Dichter der irdischen Welt, Berlino/Lipsia 1929; trad.it.: Studi
Su Dante, Milano, Feltrinelli, 1971.

143



Id., Figura, in ,,Archivium Romanum®, XXII, 1939; ancora in Gesammelte Aufsdtze zur
romanischen Philologie, Berna/Monaco, Francke, 1967, pp. 55-92.

Barberi-Squarotti, Giorgio, Introduzione, in id., Opere minori di Dante Alighieri, cit., pp.
11-63.

Battaglia, Salvatore, Mitografia del personaggio, Milano, Rizzoli, 1968.

Benveniste, Emile, Problémes de linguistique générale (2 vol.), Paris, Gallimard,
1966/74.

Bertelli, Italo, La poesia di Guido Guinizelli e la poetica del »dolce stil nuovo«, Firenze,
Le Monnier, 1983.

Bologna, Corrado, I/ ritorno di Beatrice. Simmetrie dantesche fra ,Vita Nova’, ,Petrose’ e
,Commedia’, Roma, Salerno, 1998.

Branca, Vittore, Poetica del rinnovamento e tradizione agiografica nella V.N.; in Studi in
onore di I. Siciliano, Firenze, Olschki, 1966, pp. 123-148.

Brugnolo, Furio, Le Rime, in Leggere Dante oggi, a cura di Enrico Malato / Andrea
Mazzucchi, Roma, Salerno, 2012, pp. 57-79.

Id., 1l cuore leggadro del giovane Dante. Commento al sonetto ‘O voi che per la via
d’amor passate’, in Una brigata di voci. Studi offerti a Ivano Paccagnella, Padova,
CLEUP, 2012, pp. 119-132.

Buck, August, Dante als Dichter des christlichen Mittelalters, Amburgo, Nolke, 1949.
Cappello, Giovanni, La dimensione macrotestuale. Dante, Boccaccio, Petrarca, Ravenna,
Longo, 1998.

Carrai, Stefano, Dante elegiaco. Una chiave di lettura per la ,Vita nova’, Firenze,
Olschki, 2006.

Contini, Gianfranco, Cavalcanti in Dante; in Rime di Guido Cavalcanti, a cura di G.C.,
Verona, Editiones Officinae Bodoni, 1966.

Id., Un'idea di Dante, Torino, Einaudi, 1976.

Corti, Maria, La fisionomia stilistica di Guido Cavalcanti; in “Atti dell'Accademia
Nazionale dei Lincei”, 347, 1950, pp. 530-552.

Id., Generi letterari e codificazioni; in id., Principi della comunicazione letteraria,
Milano, Bompiani, 1976, pp. 151-181.

Id., Dante a un nuovo crocevia, Firenze, Sansoni, 1982.

Id., La Felicita mentale. Nuove prospettive per Cavalcanti e Dante, Torino, Einaudi,
1983.

Croce, Benedetto, Estetica, Bari, Laterza, '1941.

Curtius, Ernst Robert, Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern/Miinchen,
Francke, 1978 u.0.

Id., Die Lehre von den drei Stilen in Altertum und Mittelalter; in , Romanische
Forschungen®, LXIV, 1952, pp. 57-70.

D'Andria, Michele, Beatrice simbolo della poesia. Con Dante dalla terra a Dio, Roma,
Edizione dell’ Ateneo, 1979 (Collana di cultura 29).

Dante Alighieri 1985, a cura di Richard Baum / Willi Hirdt, Tiibingen, Stauffenburg,
1986.

De Robertis, Domenico, 1/ libro della V. N., Firenze, Le Lettere, 1970 (11961).

Dronke, Peter, Medieval Rhetoric (1973) ancora in id., The Medieval Poet and his World,
Roma, Storia e Letteratura, 1984, pp. 7-38.

Elwert, Theodor W., Die italienische Literatur des Mittelalters, Monaco 1980 (UTB
1035).

Enciclopedia Dantesca, a cura di Umberto Bosco, 2. ed. riv. (6 vol.), Roma, Istituto della
Enciclopedia Italiana, 1984 ('1970-1978).

Favati, Guido, Inchiesta sul Dolce Stil Nuovo, Firenze, Le Monnier, 1975.

144



Fenzi, Enrico, La Canzone d’amore di Guido Cavalcanti e i suoi antichi commenti,
Genova, Il Melangolo, 1999.

Fioretti, Francesco, Ethos e leggiadria. Lo Stilnovo dialogico di Dante, Guido e Cino,
Roma, Aracne, 2013.

Formen und Funktionen der Allegorie, a cura di Walter Haug, Stoccarda, Metzler, 1979.
Foster, Kenelem / Boyde, Patrick, Dante's Lyric Poetry (2 vol.), Oxford, Clarendon Press,
1967.

Friedrich, Hugo, Epoche della lirica italiana, Milano, Mursia, 1974 (Strumenti per una
nuova cultura 13).

Geschichtliche Grundbegriffe, a cura di Brunner Otto / Werner Conze / Reinhart
Koselleck (ed.), Stoccarda, Klett-Cotta, 1975.

Gessani, Alberto, Dante, Guido Cavalcanti e | “amoroso regno”, Macerata, Quodlibet,
2004.

Grundrifs der romanischen Literaturen des Mittelalters, XI vol., a cura di Hans Robert
JauB3 / Erich Kohler; Heidelberg, Winter, 1972-1993.

Guglielminetti, Marziano, »La Vita Nuova¢ fra memoria e scrittura; in id., Memoria e
scrittura, Torino, Einaudi, 1977, pp. 42-72.

Guiette, Robert, D'une poésie formelle en France au moyen dge (1949); rist. Parigi, Nizet,
1972.

Guiraud, Pierre, Les structures étymologiques du >trobar<; in « Poétique », I, 1971, pp.
417-426.

Hardt, Manfred, Zur Zahlenpoetik Dantes; in Dante Alighieri 1985, cit., p. 149-167.
Hasse, Dag N., Avicennas ‘De anima’ in the Latin World, London/Torino, Warburg
Institute / Nino Aragno, 2000.

Hempfer, Klaus, Allegorie und Erzdihlstruktur in Dantes V.N.; in ,Deutsches Dante-
Jahrbuch®, LVII, 1982, pp. 7-39.

Herzog, Reinhart, Exegese - Erbauung - Delectatio; in Formen und Funktionen der
Allegorie, cit., pp. 52-59.

Hollander, Robert, Studies in Dante, Ravenna, Longo, 1980.

Inglese, Giorgio, L’Intelletto e [’amore. Studi sulla letteratura italiana del Due e
Trecento, Firenze, La Nuova Italia, 2000.

Jauss, Hans-Robert, Entstehung und Strukturwandel der allegorischen Dichtung; in
Grundrifs der romanischen Literaturen des Mittelalters, cit., vol. VI, 1, Heidelberg 1968,
pp. 146-244.

Id., Theorie der Gattungen und Literatur des Mittelalters; in Grundrif3 der romanischen
Literaturen des Mittelalters, vol. 1, cit. pp. 107-138.

Jung, Marc René, Etudes sur le poeme allégorique en France au moyen dge, Berna,
Francke, 1971.

Keller, Luzius, Solo e pensoso, seul et pensif, solitaire et pensif; mélancolie pétrarquienne
et mélancolie pétrarquiste; in Ubersetzung und Nachahmung im europdischen
Petrarkismus, a cura di L.K., Stoccarda, Metzler, 1974.

Klein, Robert, Spirito peregrino; in id., La forme et l'intelligible, Parigi, Gallimard, 1970,
pp. 31-64.

Kohler, Erich, Zum >trobar clus¢ der Trobadors; in « Romanische Forschungen », LXIV,
1952, pp. 71-101.

Kuhn, Thomas, La struttura delle rivoluzioni scientifiche; Torino, Einaudi, 1999.

Kuon, Peter, L’aura dantesca. Metamorfosi intertestuali nei ‘Rerum vulgarium
fragmenta’ di Francesco Petrarca, Firenze, Cesati, 2004.

Lazzerini, Lucia, Letteratura medievale in lingua d’oc, Modena, Mucchi, 2001.

Lausberg, Heinrich, Handbuch der literarischen Rhetorik (2 vol.), Miinchen, Hueber,
1973 (ed.ital.: Elementi di retorica)

145



Lentzen, Manfred, Zur Konzeption der Allegorie in Dantes »Convivio« und im Brief an

Cangrande della Scala; in Dante Alighieri 1985, cit.; pp. 169-190.

Leporatti, Roberto, Ipotesi sulla ‘Vita nuova’ (con una postilla sul ‘Convivio’); in “Studi

italiani”, IV/1992, p.5-36.

Liebeschiitz, Hans, Fulgentius metaforalis. Ein Beitrag zur Geschichte der antiken

Mytholgie im Mittelalter, Leipzig/Berlin 1926 (Studien der Bibliothek Warburg IV).

Luhmann, Niklas, Struttura della societa e semantica, Bari/Roma, Laterza, 1983.

Malato, Enrico, Dante e Guido Cavalcanti. Il dissidio per la Vita Nuova e il disdegno di

Guido, Roma, Salerno, 1997.

Marti, Mario, Storia dello Stil nuovo (2 vol.), Lecce, Milella, 1973.

Mazzoni, Francesco, Il canto XXXI del Purgatorio, Firenze, Le Monnier, 1965 (Lectura

Dantis Scaligera).

Moleta, Vincent, Guinizelli in Dante, Roma, Storia e Letteratura, 1980 (Temi e Testi 31).

Nardi, Bruno, Dante e la cultura medievale, Bari, Laterza, 1942.

Id., L averroismo del ,primo amico’ di Dante, in “Studi Danteschi”, XXV, 1949, p. 43-79.

Nencioni, Giovanni, Dante e la retorica; in Dante e Bologna nei tempi di Dante, a cura

della Facolta di Lettere e di Filosofia dell’Universita, Bologna 1967, pp.91-112.

Noyer-Weidner, Alfred, Poetologisches Programm und rerhabener¢ Stil in Petrarcas

Einleitungsgedicht zum Canzoniere; in , Italienische Studien®, VIII, 1985, pp. 5-26.

Ohly, Friedrich, Schriften zur mittelalterlichen Bedeutungsforschung, Darmstadt,

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1977.

Ott, Karl August, Guido Cavalcantis »Canzone d'Amore« in M. Ficinos Kommentar zu

Platos Symposion; in Philologische Untersuchungen, a cura di Alfred Ebenbauer, Vienna,

Braumuller, 1984, p. 312-339.

Otto Rudolf, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein

Verhdltnis zum Rationalen (1 1917), Nachdruck Beck, Miinchen, 2004.

Pazzaglia, Mario, La V. N. fra agiografia e letteratura, in Letture classensi VI, 1977

(Ravenna, Longo), pp. 189-210.

Id., art. Vita Nuova; in Enciclopedia Dantesca, vol. V, cit., p. 1086 segg.; nonché ivi, div.

art. sulle Rime della Vita Nova.

Peirone, Luigi, Tra Dante e »il Fiore«, Genova, Tilgher, 1982.

Pépin, Jean, Dante et la tradition de l'allégorie, Montréal/Parigi, Vrin, 1970.

Pertile, Lino, La puttana e il gignate. Dal Cantico dei Cantici al Paradiso Terrestre di

Dante, Ravenna, Longo 1998.

Picone, Michelangelo, Strutture poetiche e strutture prosastiche nella V. N.; in “Modern

Language Notes”, XCII, 1977, pp. 117-129.

1d., Vita Nuova e tradizione romanza, Padova, Liviana, 1979.

Id., Guittone, Guinizelli e Dante, in “L’Alighieri”, XVIII, 2001, p.5-19; poi in: Percorsi
della lirica duecentesca. Dai siciliani alla , Vita nova’, Firenze. Cadmo, 2003.

Id., Dante e Cino: una lunga amicizia. Prima parte: i tempi della Vita Nova; in “Dante”,
I, 2004, p.39-54.

Ricolfi, Alfonso, Studi sui »Fedeli d'Amore«. Dai poeti di corte a Dante. Simboli e

linguaggio segreto (1939), rist. Foggia, 1983 (Altair 22).

Rosenberg, Harold, The Tradition of the New, New York, Thames and Hudson, 1962.

Russo, Vittorio, Strutture innovative delle opere letterarie nella prospettiva dei generi

letterari; in “L'Alighieri”, 11, 1979, pp. 46-63.

Id., 1l romanzo teologico. Saggi sulla yCommedia« di Dante, Napoli, Liguori, 1984.

Sandkiihler, Bruno, Die friihen Dantekommentare und ihr Verhdltnis zur mittelalterlichen

Kommentartradition, Monaco, Hueber, 1967 (MRA 19).

Sanguineti, Edoardo, Per una lettura della »Vita nuova¢, Introduzione a Dante, Vita

Nuova, a cura di E.S., Milano, Garzanti, 1982; pp. XV-XLIIIL

146



Santagata, Marco, Amate e amanti. Figure della lirica amorosa fra Dante e Petrarca,
Bologna, Il Mulino, 1999.

Id., L’Io e il mondo. Un’interpretazione di Dante, Bologna, Il Mulino, 2011.

Id., Dante. Il romanzo della sua vita, Milano, Mondadori, 2012.

Santangelo, Salvatore, La composizione della V. N.; in id., Saggi danteschi, Padova,
CEDAM, 1959, pp. 21-91.

Id., Dante e i trovatori provenzali (1921), rist. Ginevra/Parigi, Slatkine, 1982.

Segre, Cesare, Lingua, stile e societa, Milano, Feltrinelli,1976.

Id., Semiotica, storia e cultura, Padova, Liviana, 1977.

Singleton, Charles S., An Essay on the Vita Nuova, Cambridge/Mass. 1958, trad.it.
Saggio sulla Vita Nova, Bologna, 11 Mulino, 1968.

Sixdenier, G.D., art. Scrittura; in Enciclopedia Dantesca, vol. V, cit., p. 99 segg.

Spitzer, Leo, L'Amour lointain de Jaufré Rudel et le sens de la poésie des troubadours; in
id., Romanische Literaturstudien, Tiibingen, Niemeyer, 1959, pp. 363-417.

Stempel, Wolf-Dieter, Pour une description des genres littéraires; in Actes du XII°
Congres internnational de linguistique romane, Bukarest 1968; p. 565 segg.

Stierle, Karlheinz, Das groffe Meer des Sinns. Hermeneutische Erkundungen in Dantes
Commedia, Miinchen, Fink, 2007.

Stillers, Rainer, Zum impliziten Literaturbegriff und Textverstehen in Dantes Convivio; in
,Deutsches Dante-Jahrbuch®, LVII, 1982, pp. 85-107.

Tateo, Francesco, Aprire per prosa: le premesse della poetica dantesca (1970); ancora in
id., Questioni di poetica dantesca, Bari, Laterza, 1972, pp. 51-76.

Id., La »nuova materac« e la svolta critica della V. N., in Studi di filologia romanza, offerti
a Silvio Pellegrini, Padova, Liviana, 1971, pp. 629-653.

Tonelli, Natascia, Fisiologia dell’amore doloroso in Cavalcanti e Dante: fonti mediche ed
enciclopediche, in: AA.VV., Guido Cavalcanti laico e le origini della poesia europea, a
cura di Ramon Arques, Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2003, p.63-118.

Trovato, Paolo, Dante in Petrarca, Firenze, Olschki, 1979 (Bibl. dell'Archiv. Rom., vol.
149).

Vanossi, Luigi, Dante e il Roman de la Rose. Saggio sul »Fiore«, Firenze, Olschki, 1979.

Vitullo, Marina, The heritage of the ‘Song of Songs’ in three Italian poets of the thirteenth
century ( Giacomo da Lentini, Guido Guinizelli and Dante Alighieri), Diss. Univ. of
Wisconsin, Madison 2005.

Wehle, Winfried, Il codice arcadico ovvero Venus magistra vitae; in “Rassegna della
Letteratura italiana”, IX, 2010, p.22-47 (PDF: http://edoc.ku-eichstaett.de/5601/ )

Id., Im Labyrinth der Leidenschaften. Zur Struktureinheit in Petrarcas Canzoniere; in
Petrarca und die Herausbildung des modernen Subjekts, a cura di Paul Geyer / Kerstin
Thorwarth  Bonn, Bonn Univ.Press, 2009, pp.73-108 (PDF: http://edoc.ku-
eichstaett.de/1954/).

Id., Ritorno all’Eden. Sulla scienza della felicita nella Commedia; in “L’ Alighieri”, XXII,
2003, pp.27-68 (PDF: http://edoc.ku-eichstaett.de/4312/)

Zumthor, Paul, La circularité du chant courtois; in « Poétique », I, 1970, pp. 129-140.

Id., Essai de poétique médiévale, Parigi, Ed. du Seuil, 1972.

147



148



