
25Kompass 01I13

Le
xi

ko
n
 d

e
r 

Et
h
ik

Le
xi

ko
n
 d

e
r 

Et
h
ik

Lexikon der Ethik: 

Empathie
Daniel Goleman berichtet in seinem 
Weltbestseller „Emotionale Intelli-
genz“ (dt. 1995) von einer seltsamen 
Begebenheit aus dem Vietnamkrieg: In 
einem Gefecht zwischen Marines und 
Vietcong tauchten mitten in der Front 
sechs Mönche auf, die seelenruhig 
auf die Schusslinie zugingen und die-
se durchschritten. Ein Zeuge schrieb 
später dazu: „Es war ganz seltsam, 
aber keiner schoß auf sie. (…) Ich hat-
te keine Lust mehr [zum Kämpfen, U. 
M.]. So müssen es alle empfunden 
haben. (…) Wir stellten einfach den 
Kampf ein.“ (ebd. 149) 

Es wird hier vielleicht deutlich, dass 
dieser Mut der Mönche zum gewalt-
losen Tun anscheinend ansteckend 
wirkte und die „Rationalität“ beider 
Kriegsparteien erschütterte. Dieses 
Einfühlungsvermögen nennt man ge-
meinhin Empathie. Der altgriechische 
Begriff meint Fähigkeit zur „Leiden-
schaft“ (Em-patheia), die sich in ein 
Gegenüber hineinversetzen („Em-pa-
theia“) kann. Das Oxford Dictionary of 
Philosophy definiert daher den Begriff 
als „The state of being emotionally 
and cognitively ‚in tune with’ another 
person, particulary by understanding 
what their situation is like from the in-
side”.

Empathie psychologisch

Seit den bahnbrechenden Versuchen 
von Giacomo Rizzolatti, der 1995 die 
Spiegelneuronen entdeckte, weiß man 
aus der Neurologie, dass wir Gefühle 
anderer (über nonverbale Mimik) zu 
unseren eigenen machen können: La-
chen steckt an! Schon bei Kleinkindern 
ist das bekannt. Einjährige weinen mit, 
wenn ein Spielkamerad hingefallen ist. 
Später, ab zwei Jahren, können Kinder 
ihre eigenen Gefühle von denen ande-
rer unterscheiden und werden emp-
fänglich für das Empfinden mit ande-
ren und deren Bedürfnisse: nicht nur 
mitweinen, sondern ein Pflaster! 

In der späten Kindheit kann dann auch 
über die unmittelbare face-to-face-
Empathie hinaus die Welt „mit den 

Augen der anderen“ aufgenommen 
und z. B. über Literatur und Kunst die 
Wahrnehmung anderer Erfahrungsräu-
me mit- und nachempfunden werden. 
Man spricht hier von narrativer Empa-
thie (Fritz Breithaupt), die über „dritte 
Blickwinkel“ Bewusstseinserweiterung 
(und gesellschaftliches Engagement) 
provozieren kann. 

Der Begriff Empathie wird in der Psy-
chologie für drei Dimensionen differen-
ziert: „Kognitive Empathie lässt uns 
erkennen, was ein anderer fühlt. Emo-
tionale Empathie lässt uns fühlen, was 
ein anderer fühlt, und das Mitleiden 
bringt uns dazu, dass wir dem ande-
ren helfen wollen …“ (Paul Ekman, Ge-
fühle lesen, 2007: 249). Diese Fähig-
keit zum Sehen und Fühlen „from the 
inside of another“ zeigt eine immense 
Bedeutung in allen Lebenskontexten: 
Partnerschaft und Beruf, Erziehung 
und Menschenführung, ja Ökonomie 
und Diplomatie können ohne Empa-
thie kaum sinnvoll bestehen. 

Hierzu wenige Ergebnisse der Em-
pathieforschung: Rassisten kennen 

kaum (messbare) Empathie, sie ver-
weigern Einfühlung in die Gefühlswelt 
der anderen Hautfarbe/Kultur (Ales-
sio Avenanti). Empathische Ärzte be-
schleunigen die Genesung (David Ra-
kel). In erfolgreichen Therapien mit 
Schwerkriminellen lernen diese, sich 
in die Erfahrungen der Opfer nachträg-
lich einzufühlen bzw. Opferrollen anzu-
nehmen.

Empathie ethisch

Wie alle Fähigkeiten kann auch Empa-
thie instrumentalisiert werden. So ist 
bekannt, dass Diktaturen gerne mit 
dem Aufbau von Pseudo-Empathien ar-
beiten und Vorurteile gegenüber Mino-
ritäten „empathisch“ teilen, meist um 
abzulenken. Und heutiges Marketing 
arbeitet auch gerne mit Empathie, oft 
zur Umsatzsteigerung sinnloser Pro-
dukte. Es ist daher zwischen authen-
tischer und funktionaler Empathie zu 
unterscheiden. 

In allen Religionen und Weisheitslehren 
kennt man die ethische Grundforde-
rung nach einem authentischen Blick 
auf die Welt mit den Augen der ande-
ren. Mit der Goldenen Regel antwortete 
etwa im Judentum Rabbi Hillel bereits 
30 Jahre vor Christus: „Was dir nicht 
lieb ist, das tue auch deinem Nächsten 
nicht. Das ist die ganze Tora.“ 

Jede Religion der Welt kennt diese 
„Empathie-Präambel“ aller ethischen 
Verantwortung. Dass auch der christ-
liche Glaube zutiefst empathisch ist, 
zeigt der zweite Teil des Hauptgebo-
tes, die Forderung zur Nächstenliebe 
(schon in Lev 19,18); sie erschließt 
sich neu in der Buber-Rosenzweig-
Übersetzung: „Liebe Deinen Nächs-
ten. Er ist wie Du!“ 

Insofern ist Nächstenliebe kein Gebot 
mehr, sondern empathische Ich-Erwei-
terung.

Prof. Dr. Uto Meier,
Professor für 

Religionspädagogik 
an der Katholischen 

Universität  
Eichstätt-Ingolstadt




