Der Godelsche Gottesbeweis

Giinther J. Wirsching
Mathematisch-Geographische Fakultit
Katholische Universitdt Eichstatt-Ingolstadt

19. Juli 2012

Skript zu einem am 10. Juli 2012 in Eichstétt gehaltenen Vortrag.

Der Godelsche Gottesbeweis

Kurt Godel war ein ziemlich bekannter Mathematiker des ver-
gangenen Jahrhunderts, und er hat sich in der zweiten Halfte
seines Lebens immer wieder mit der logischen Struktur des on-
tologischen Gottesbeweises befasst.

Schau’n wir mal, was er so getrieben hat!

Godels Notizen [Transkription von Sobel 1987]

Feb 10, 1970
Ontologischer Beweis

P(¢) ¢ispositive (e ¢ € P)
Ax1  P(@).P(y) D P(e.y)?  Ax2 P(g)V*P(~¢)

Df1  G(x) = (9)[P(9) D ¢(x)] (God)

Df2  ¢Ess.x = (¢)[p(x) D N(y)le(y) O ¢(y)]] (Essence of x)*

pONg=N(pDgq) Necessity

P(¢) D NP(¢) } because it follows from
Ax2

the nature of the property
Th G(x) D GEss. x

Df E(x) = (¢)[¢ Ess. x D N(Ix)¢(x)] necessary Existence
Ax3  P(E)
Th G(x) D N(3y)G(y)

hence (3x)G(x) D N(3y)G(y)
7 M(3x)G(x) D MN(3y)G(y) M = possibility
" DN(3)G(y)

M(3x)G(x) means the system of all positive properties is com-
patible. This is true because of:
Ax4: P(¢).¢ DN ¢ :D P(p), which implies

xX=x is positive

X # X is negative

Zand for any number of summands
*exclusive or
*any two essences of x are nec. equivalent

2



Godels Notizen -1

Es handelt sich hier um eine Transkription Godelscher Notizen
zum ,ontologischen Beweis”, die der Philosoph Jordan Howard
Sobel im Jahre 1987 angefertigt und im Anhang zu einer Analyse
des Godelschen Gottesbeweises publiziert hat [8].

Wir sehen hier zunichst eine Datumsangabe im amerikanischen
Format, und dann eine deutschsprachige Uberschrift ,Ontologi-
scher Beweis”. Die Notizen selbst sind auf englisch, vermutlich
weil Godel es als Grundlage zur Diskussion des Beweises mit
seinen amerikanischen Kollegen aufgeschrieben hat.

Godels Formelsprache stammt aus dem grofs angelegten Werk
Principia Mathematica von Whitehead und Russell [9], und ist im
Prinzip verstdndlich: Das Hufeisensymbol bezeichnet die mate-
riale Implikation der Aussagenlogik, mogliche Versprachlichun-
gen wiren ,impliziert” oder ,schliefst ein”. Das logische Und, die
Konjunktion, wird mit einem Punkt bezeichnet, und das V meint
die Disjunktion, das logische (nicht-exklusive) Oder.

In der ersten Zeile wird eine Bezeichnung P fiir positiv eingefiihrt,
die anscheinend auf Eigenschaften oder Pridikate ¢ anwendbar
sein soll. Das ,e” steht vielleicht fiir ,est”; moglicherweise ist es
nicht richtig transkribiert und soll ,,or” heifSen. Positiv wird nicht
ndher erkldrt — wir werden sehen, dass dies einen guten Grund
hat.

Das erste Axiom sagt also: die logische Konjunktion zweier po-
sitiver Eigenschaften ist wieder positiv. Die FufSnoten sind eben-
falls von Godel, ebenso wie die FufsSnotenmarkierungen. Godel
sagt in der ersten Fufinote, dass Ax 1 fiir eine beliebige Anzahl
positiver Eigenschaften gelten soll; wir werden sehen, dass Godel
tatsdchlich ein etwas stiarkeres Axiom als dieses benutzt.

Ax 2 sagt aus, dass eine Eigenschaft entweder selbst positiv ist,
oder ihre Verneinung — in der Fufinote vermerkt Godel, dass dies
hier im Gegensatz zur iiblichen Verwendung des Zeichens V ein

exklusives Oder sein soll, dass eine Eigenschaft also nicht zu-
gleich mit ihrer Verneinung positiv sein kann.

Gemafs der ersten Definition, Df 1, soll ein Wesen das Pradikat
gottlich erhalten, wenn es alle positiven Eigenschaften hat. Die
zweite Definition, Df 2, soll den Begriff wesentliche Eigenschaft
oder Essenz erkldren; in der zugehorigen Fufinote wird vermerkt,
dass eine wesentliche Eigenschaft bis auf Aquivalenz eindeu-
tig festgelegt ist — Sobel hat in seiner Analyse festgestellt, dass
die Definition leicht verandert werden muss, um die FufSnote zu
rechtfertigen; anhand anderer Aufzeichnungen von Gédel konn-
te Sobel diese Korrektur durchfiihren.

Das Wort ,Necessity” in der nidchsten Zeile deutet darauf hin,
dass wir Modallogik benétigen.

Dass hier ,,Ax 2” zweimal vorkommt, geht ebenfalls auf Godel
zurtick: er hat sich anscheinend einfach verzihlt. Das Axiom be-
deutet, dass eine positive Eigenschaft in modallogischem Sinn
notwendigerweise positiv sein soll — und das sei in der Natur von
positiv begriindet.

Godels Notizen - 2

Die zweite Folie mit Godelschen Notizen beginnt mit einer Be-
hauptung, einem Theorem: Wenn ein Wesen géttlich ist, dann ist
die Gottlichkeit die wesentliche Eigenschaft dieses Wesens. Ein
Beweis des Theorems fehlt hier, kann aber leicht angegeben wer-
den. Dazu spéiter mehr.

Es kommt noch eine Definition fiir ein modallogisches Pradikat
notwendige Existenz, und Ax 3 sagt aus, dass notwendige Existenz
eine positive Eigenschaft sein soll.

Damit wird dann geschlossen, dass aus der moglichen Existenz
eines gottlichen Wesens auch seine notwendige Existenz folgt.

Die Moglichkeit der Existenz eines gottlichen Wesens ergibt sich

4



nun aus einem weiteren, zundchst etwas schwer verstiandlichen
Axiom, Ax 4.

Bevor ich tiefer in die Analyse des ontologischen Beweises einstei-
ge, mochte ich ein paar Worte zum Kontext sagen.

Kurt Godel & sein Gottesbeweis

Zunéchst zum biographischen Kontext.

Kurt Godel stammt aus einer grofibiirgerlichen Familie und wur-
de am 28. April 1906 in Briinn geboren. Briinn liegt ca. 100 km
nordlich von Wien und gehorte damals Osterreich—Ungarn, heu-
te heifit die Stadt Brno und liegt in Tschechien.

Godel ging im Herbst 1924 nach Wien, um theoretische Physik

zu studieren, entschied sich aber nach dem Horen von Philosophie-

Vorlesungen bei Heinrich Gomperz und zahlentheoretischen Vor-
lesungen bei Philipp Furtwéngler dafiir, sich intensiver mit der
Mathematik und ihren Grundlagen zu befassen [5, S. 23f.].

Godel wurde 1930 aufgrund einer Dissertation mit dem Titel

Uber die Vollstandigkeit der Axiome des logischen
Funktionenkalkiils

an der Universitdt Wien promoviert. Schon im darauffolgenden
Jahr wurde seine wichtigste Arbeit publiziert, namlich einen Auf-
satz mit dem Titel

Uber formal unentscheidbare Sitze der Principia Ma-
thematica und verwandter Systeme I,

den er dann an der Universitdt Wien zur Erlangung einer Dozen-
tur einreichte.

Am 20. September 1938 heiratete Kurt Godel Adele Porkert [3].

Der Versuch, im Jahre 1939 von Wien in die USA auszureisen,
gestaltete sich schwierig — hauptsdchlich deswegen, weil Kurt
Godel politische Ereignisse weitgehend ignorierte. Mit Hilfe von
bereits in Amerika lebenden Freunden und seiner Frau gelang es
schliefilich, die erforderlichen Visa zu erhalten, und die Godels
konnten am 15. Januar 1940 via Moskau, die transsibirische Ei-
senbahn, und Yokohama, nach San Francisco gelangen, wo sie
am 4. Médrz 1940 ankoamen. Die Weiterreise nach Princeton er-
folgte dann ohne weitere Schwierigkeiten per Bahn.

Aus dem Jahr 1941 datieren die ersten Aufzeichnungen zum on-
tologischen Beweis, die mehrfach weiterentwickelt wurden.

Krankheit: Seit den 1930er Jahren litt Godel unter psychischen
Problemen. In Biographien hdufig genannt sind Depressionen,
Hypochondrie, und Paranoia, insbesondere die Angst vor ver-
giftetem Essen. Wegen dieser Probleme musste Godel 1960 seine
Lehrtatigkeit aufgeben. 1970 unternahm er einen letzten Publi-
kationsversuch, der daran scheiterte, dass Godel wegen der Wir-
kung von Psychopharmaka mehrere Fehler tibersehen hatte.

Am 10. Februar 1970 telefonierte Godel mit seinem Freund Os-
car Morgenstern, dem Wirtschaftswissenschaftler (dem mit der
Spieltheorie). Er habe Angst, bald zu sterben, und ggf. solle Mor-
genstern sieben Arbeiten, die fast fertig seien, posthum zur Pu-
blikation einreichen — darunter die Notizen mit dem ontologi-
schen Beweis [3].

Diese Notizen diskutierte Godel noch am gleichen Tag mit Da-
na Scott, der wegen seiner Leistungen zur Syntax und Semantik
von Programmiersprachen ein wichtiger Pionier der Informatik
wurde.

Wegen seiner Angst vor vergiftetem Essen konnte Godel im Prin-
zip nur das essen, was seine Frau ihm gab. 1977 erlitt Adele
jedoch einen Bandscheibenvorfall, der sie fiir lingere Zeit ins
Krankenhaus brachte. Als sie nach Hause kam, wog Kurt Godel



nur noch 40 Kilogramm - sie brachte ihn sofort ins Krankenhaus,
aber die konnten ihn nicht mehr retten, sodass er einige Wochen
spdter, am 14. Januar 1978, an Untererndhrung starb.

Godels ,,ontologischer Beweis” wurde erstmalig 1987 von Jordan
Howard Sobel zusammen mit einer Analyse verdffentlicht.

Literatur

(Evtl. diesen Abschnitt weglassen.)

Letztes Jahr ist ein umfangreiches Suhrkamp-Taschenbuch zum
Thema erschienen: , Gottesbeweise von Anselm bis Godel” — An-
selm von Canterbury und Kurt Godel liegen fast tausend Jahre
auseinander. Zur Analyse des Godelschen Gottesbeweises habe
ich zwei philosophische Aufsidtze zu dem Thema herangezogen:
den bereits erwdhnten von Sobel, und noch einen jiingeren Da-
tums von André Fuhrmann, der zur Zeit in Frankfurt Philoso-
phie lehrt.

Der ontologische Gottesbeweis

Ich komme zum philosophischen Kontext.

Das ontologische Argument ist ziemlich alt; als Quelle habe ich
hier den islamischen Gelehrten Ibn Sina, latinisiert Avicenna, aus-
gewdhlt, der vor allem Texte zur Medizin in arabischer Sprache
verfasst hat. Nattirlich braucht man zur Abrundung der Heil-
kunst auch eine Metaphysik.

Avicenna hat auf arabisch geschrieben; vor ein paar Jahren ist ein
englisch-arabischer Paralleltext seiner Metaphysik erschienen [1]
—und darin findet sich die folgende Behauptung, die ich hier in
deutscher Ubersetzung nach Wikipedia zitiere:

Gott ist das einzige Sein, bei dem Essenz (Wesen) und
Existenz (Dasein) nicht zu trennen sind und das da-
her notwendig an sich ist. [10]

Der Satz ist an dieser Stelle noch schwer verstandlich. Ich habe
ihn ausgewdhlt, weil er in gewisser Weise auch den Kern des
Godelschen Beweises ausdriickt, wie wir sehen werden.

Der ontologische Beweis wurde von zahlreichen Philosophen auf-
gegriffen, formuliert, und mit Argumentationsketten angereichert.
Im christlichen Kontext formulierte Anselm von Canterbury (um
1033 bis 1109) in seinem Proslogion eine Version als mogliche Ant-
wort auf die Zweifel eines , Toren” [2]. René Déscartes brachte
spédter in seinen Meditationes das ontologische Argument noch-
mal auf den Punkt.

Leibniz hat Wesentliches zur Formalisierung der Logik geleistet,
und insbesondere auch die von Godel benutzte Modallogik auf
eine philosophische Grundlage gestellt.

Erwdhnenswert ist noch der Agnostiker Bertrand Russell, weil
er in seiner Autobiographie schreibt, dass er unter dem Einfluss
seines damaligen Freundes McTaggart fiir zwei oder drei Jahre
Hegelianer geworden ist, und sich genau an den Moment er-
innere, als er Hegelianer wurde. Diese geschah, wahrend er in
Cambridge die Trinity Lane entlang spazierte, und in einem Au-
genblick plotzlicher Klarheit ausrief [7, p. 63]:

Great God in boots!—the ontological argument is sound!

Von Leibniz stammt der entscheidende philosophische Ausgangs-
punkt der Gédelschen Uberlegungen, namlich, dass es geniige,
die (modallogische) Moglichkeit der Existenz eines gottlichen We-
sens zu beweisen, weil daraus schon seine notwendige Existenz
folge [2].

Schliefslich sei noch Adorno erwihnt, der an mehreren Stellen



seines Werkes in unterschiedlichen Formulierungen schrieb (zi-
tiert nach dem Umschlagtext von [2]):

Wohl eine jede Philosophie kreist um den ontologi-
schen Beweis.

Psychologischer Kontext

Noch etwas zum psychologischen Kontext von Gottesvorstellun-
gen. Der sozusagen ,normale” Zugang zu Gott ist der phdno-
menologisch-offenbarungstheologische: Das Wirken Gottes wird
entweder direkt erlebt, wie zum Beispiel von Mystikern, oder es
wird aus einer Erzdhlung oder Beschreibung offenbar. Erforder-
lich ist hier in jedem Fall Vertrauen in die Zuverldssigkeit der
Quellen — hier habe ich mit Absicht das Wort , Vertrauen” ge-
wihlt, weil die Bedeutung des Wortes ,Glauben” in der Theo-
logie ndher am umgangssprachlichen ,Vertrauen” liegt als am
umgangssprachlichen , Glauben heifst nicht wissen”.

Der ,Gott der Philosophen” hat einen vo6llig anderen Charakter:
Er beruht auf einem logischen Wahrheitsempfinden, welches zwar
formalisierbar und daher sehr zuverldssig ist, aber eben auch
gnadenlos relativ: Wenn die Voraussetzungen wahr sind, dann
folgt auch die Wahrheit der Folgerungen.

Pradikatenlogik

Die Sprache, in der der Godelsche Gottesbeweis formuliert ist,
ist die Pradikatenlogik.

Syntax

Die Syntax der Pradikatenlogik besteht aus mehreren Arten von
Bezeichnern und aus Formeln, die mit Hilfe eines Kalkiils mitein-
ander in Beziehung gesetzt werden. Man unterscheidet Bezeich-
ner fiir:

Individuen (fest und variabel),

Eigenschaften (Prddikate; ebenfalls fest und variabel),

Junktoren: Und A, einschlieSendes Oder V, materiale Im-
plikation —, Negation —,

o Klammern.
Eine Formel oder Aussage ist eine Kette von Bezeichnern, denen
eine Wahrheitswert zugeordnet ist. Z. B. ist fiir eine Eigenschaft

F und ein Individuum a die Formel Fa genau dann wahr, wenn
das Individuum a die Eigenschaft F besitzt.

Hinzu kommt ein Kalkiil bestehend aus Schlussregeln zur Ablei-
tung von Formeln aus vorausgesetzten Formeln. Exemplarisch
habe ich hier ausgewdhlt:

e Rechenregeln zum Umformen einer Formel in eine dquiva-
lente Formel,

o den modus ponendo ponens, auf deutsch etwas, Schlussfigur,
die durch das Setzen einer Aussage eine andere Aussage
setzt”, abgekiirzt einfach modus ponens,

e die Schlussfigur ex falso quodlibet.

Semantik

Um zur Semantik oder Bedeutung einer Formelmenge zu kom-
men, miissen die einzelnen Bezeichner interpretiert werden: die

10



Konstanten, die Pradikate, die Formeln. Dies geschieht entweder
in natiirlicher Sprache, oder in der Sprache der Mengenlehre.

Ein Beispiel ist die Zwei-Affen-Welt: es gibt darin zwei Individu-
en, zwei Affen, und das Pradikat fein gekleidet. In diesem Beispiel
ist der Affe a fein gekleidet, der Affe b aber nicht.

Fragen der Vollstindigkeit

Godel hat in seinem wissenschaftlichen Werk das Thema ,logi-
sche Vollstandigkeit” 6fter behandelt. In seiner Dissertation be-
wies er den folgenden Vollstindigkeitssatz:

Satz. Es gibt einen Kalkiil der Pradikatenlogik ers-
ter Stufe mit der Eigenschaft, dass Ableitbarkeit ei-
ner Formel im Kalkiil zur Giiltigkeit der Interpretati-
on dieser Formel in jedem Modell dquivalent ist.

Einen etwas anderen Charakter haben die Godelschen Unvollstin-
digkeitssiitze, die sein bedeutendsten Resultate sind. Der erste Un-
vollstandigkeitssatz lautet:

Satz 1. Jede zahlentheoretisch hinreichend méchtige
Menge von Aussagen ist entweder unvollstandig oder
widerspriichlich.

Um einen mathematischen Satz inhaltlich zu verstehen, ist es in
der Regel erforderlich, auch eine Idee vom Beweis des Satzes zu
haben. Godel benétigt hier die zahlentheoretische Machtigkeit
des Kalkiils, um die méglichen Formeln ,,aufzdhlen” zu konnen,
und dieses ,, Aufzdhlen” ermoglicht den Nachweis der Existenz
selbstbeziiglicher Formeln wie etwa

,Ich bin im Kalkiil nicht ableitbar”.

11

Eine solche Formal ist dann ,,wahr”, aber eben im Kalkiil nicht
ableitbar. — Heute nennt man das ,Aufzdhlen” moglicher For-
meln Godelisieren.

Der zweite Godelsche Unvollstandigkeitssatz ist bei Godel eine
Folgerung des ersten:

Satz 2. In keiner zahlentheoretisch hinreichend méachtigen
Menge von Aussagen ist ihre eigene Widerspruchs-
freiheit ableitbar.

Pradikatenlogik 1. vs. 2. Stufe

Der Unterschied zwischen der Pradkatenlogik der ersten und
der zweiten Stufe besteht darin, auf welche Art von Bezeich-
nern Existenz- und Allquantor angewendet werden diirfen. In
der Pradikatenlogik erster Stufe darf man die Quantoren nur
auf einfache Individuenbezeichner anwenden, d.h., durch einen
Quantor werden eine oder mehrere Leerstellen von Pradikaten
»gebunden”.

In der Pradikatenlogik hoherer Stufe ist auch die Moglichkeit
des Quantifizierens iiber Pradikate vorgesehen, das heifst, es sind
einfach noch mehr Kombinationen der Bezeichner als Formeln
zugelassen.

Godel benutzt diese erweiterte Moglichkeit in seinem Gottesbe-
weis schon bei der Definition der Gottlichkeit eines Wesens: hier
fordert er fiir alle moglichen Pradikate, dass, wenn ein Pradikat
positiv ist, dass es dann auf das gottliche Wesen zutreffen muss.

Modallogik

Die Modallogik in der hier préasentierten Form geht im Wesentli-
chen auf Leibniz zuriick. Er unterscheide drei Modalitiiten:

12



faktisch: wahr in der aktuellen Welt,
moglich: wahr in wenigstens einer denkbaren Welt,

notwendig: wahr in allen denkbaren Welten.

Sehr verbreitet, insbesondere in der Informatik, ist die folgende
Zeichenschrift: sei ¢ eine Formel. Dann bedeuten:

@: die Formel ¢ ist in der aktuellen Welt wahr,

O@: esist moglich, dass ¢ wahr ist,

Og: esist notwendig, dass ¢ wahr ist.

Fiir diese Formeln gibt es ein paar einfach einzusehende Rechen-
regeln:

O-¢ <<= —0¢
Oﬂgﬂ <~ —\D(p

Denkbare Zwei-Affen-Welten

Ein Beispiel soll die Anwendung der Modallogik illustrieren: Hier-
zu erweitern wir die Affenwelt um einen weiteren Affen, sodass
vier mogliche Welten entstehen: in Welt 1 ist a fein gekleidet und b
nicht, in Welt 2 ist das umgekehrt, in Welt 3 sind beide Affen fein
gekleidet, und in Welt 4 keiner der beiden.

Unten auf der Folie sind noch einige wahre modallogische Aus-
sagen notiert:

O—Fa: ,Esist moglich, dass der Affe a nicht fein gekleidet ist.”

O(FaV Fb): ,Esist moglich, dass sowohl Affe a als auch Affe b
fein gekleidet ist.”

O—(Fa A —Fa): ,Eskann nicht sein, dass der Affe a sowohl fein
gekleidet als auch nicht fein gekleidet ist.”

13

Aufbau der Formelmenge zum ,ontologischen
Beweis”

Die Formelmenge fiir den ontologischen Gottesbeweis von Kurt
Godel besteht aus drei Definitionen und fiinf Axiomen:

Df1  Gx=V¢ (Pp — ¢x)

(Ein gottliches Wesen ist in jeder Hinsicht perfekt, es hat
alle Perfectiven.)

Df2  ¢Ess.x = px AVY (px — OVy (9y — ¢y))

(Eine Eigenschaft ¢ ist wesentlich fiir ein Wesen x, wenn x
sie besitzt und jede (andere) Eigenschaft von x notwen-
digerweise von x impliziert wird. Diese Definition im-
pliziert, dass alle wesentliche Eigenschaften eines We-
sens notwendigerweise logisch dquivalent sind, wie in
Godels Fufinote vermerkt.)

Df3  Ex=V¢(¢Ess.x — O3y ¢y)

(Ein Wesen x existiert notwendigerweise, wenn die wesent-
liche Eigenschaft von x in jeder denkbaren Welt realisiert
(,inkarniert”) ist.)

AX1 P APY — P(oAy)

(Perfectiven sind miteinander vertraglich.)

Ax?2 (P(p/\—!Pﬂgo)\/(P—!(p/\—!P(P)

(Eine beliebige Eigenschaft ist entweder selbst eine Per-
fective oder ihre Verneinung. Gegen dieses Axiom kdnn-
te der Einwand erhoben werden [4], dass es ja auch neu-
trale Eigenschaften geben konne, die weder positiv noch
negativ seien, wie z. B. die Eigenschaft ,rothaarig sein”.
Das Wort Perfective legt jedoch eine andere Interpreta-
tion nahe: Bei einer kontingenten Eigenschaft wie z. B.

14



,rothaarig sein” ist es eine Perfective, diese Eigenschaft
nicht zu haben — ein gottliches Wesen hat keine kontin-
genten Eigenschaften.)

Ax3  (Pp — OP¢) A (—Pep — O—-Pg)

(Perfectiven sind notwendigerweise solche.)

Ax4  PE

(Notwendige Existenz ist eine Perfective.)

Ax5 (Pp ANO(¢ — ¢)) — Py

(Was eine Perfective notwendigerweise einschlief3t, ist
ebenfalls eine Perfective.)

Diese Axiomatik stellt auch eine implizite Definition des Pradi-
katen-Pradikats P dar. Godel verwendet damit einen Trick, den
er von der Axiomatisierung der Mengenlehre her kennt: Weil
Versuche, den Begriff Menge explizit zu definieren, zu Antino-
mien der Mengenlehre gefiihrt haben, definiert man heute den Be-
griff Menge einfach implizit durch ein Axiomensystem, was den
moglichen Gebrauch dieses Begriffs regelt ohne auf eine genaue
,Bedeutung” einzugehen.

Denkbare Affen-Welten mit Gott

Godels Axiomatik hat auch ein Modell: Fiigt man zur Affen-Welt
ein gottliches Wesen g hinzu, bezeichnet eine Eigenschaft einfach
als ,Perfective”, wenn g sie hat, und fordert, dass dieses g eine
Eigenschaft entweder in allen denkbaren Welten hat oder in kei-
ner, dann erfiillt dieses Modell alle Godelschen Axiome [4]. (Die
Struktur dieses Modells findet sich bei Fuhrmann, die Interpreta-
tion von a als ,Affe” und F als ,fein gekleidet” ist meine Zutat.)

15

Godels erstes Th

(Nur das Theorem formulieren und den Beweis tiberspringen.)
Theorem 1 Gx — G Ess. x

,Wenn x ein gottliches Ween ist, dann ist Gottlichkeit die wesent-
liche Eigenschaft von x.”

Beweis.
(B1) x [zeige: Vi (px — OVy (Gy — yy))]
(A1) - —Py [angenommen, 1 wére nicht positiv]
(F1) - Py [nach Ax 2]
Gx — (P-¢ — —px) [nach Df 1 & Spezialisierung]
P=yp — —px [Gx & modus ponens]
(F2) - —yx [(F1) & modus ponens]
Py [(A1) falsch, da (B1) <A (F2)]
(B2) OPy [nach Ax 3 & modus ponens]
Py — Yy(Gy — yy) [nach Df 1]

OPyp — OVy(Gy — vy)  [Modallogik]
Ovy(Gy — ¢y) [(B2) & modus ponens]

Zur Aussage von Leibniz

In der Godelschen Axiomatik ldsst sich die Aussage von Leibniz
beweisen, in der Leibniz die Frage nach der notwendigen Exi-
stenz eines gottlichen Wesen auf die Frage nach dessen Moglich-
keit reduziert.

Theorem 2 ¢ dx Gx — 0O3dy Gy

,Wenn es moglich ist, dass ein gottliches Wesen existiert, dann
ist dessen Existenz notwendig.”

16



Beweis.
O dx Gx
(V) - Gx
Vo(Pp — ¢x)
PE — Ex
Ex
Vo(¢ Ess.x — O3y
(F1) - GEss.x = UOdyGy
Gx — G Ess. x
G Ess. x
O3y Gy
¢OdxGx — Ody Gy

[Annahme]

[zur Vereinfachung]

[nach Df 1]

[einsetzen: E statt ¢]

[Ax 4 & modus ponens]
¢y) [nach Df 3]

[einsetzen: G statt ¢]

[Th 1]

[(V1) & modus ponens]

[(F1) & modus ponens]

[Zusammenfassung]

Godels Mdoglichkeitsbeweis

Theorem 3 O dx Gx

,Es ist moglich, dass ein gottliches Wesen existiert.”

Beweis.
(E1) PG
(A1) - —=0dxGx

O-dx Gx
(E2) - OVx—-Gx
(E3) - OVx(Gx —x=x)
(F1) - P(x=x)
(E4) - OVx(Gx — x #x)
(F2) - P(x#x)

¢ dx Gx

[nach Df 1 und Ax 1 (*)]
[angenommen, Jx Gx ist unmoglich]
[modallogische Rechenregel]
[Quantorenrechenregel]

[(E2) & ex falso quodlibet]

[(E1) & (E3) & Ax 5 & mod. pon.]
[(E2) & ex falso quodlibet]

[(E1) & (E4) & Ax 5 & mod. pon.]

[wegen (F1) <A (F2) ist (A1) falsch]

17

Was hat Godel bewiesen?

Godel benutzt in seinem Nachlass in deutschen Texten anstelle
des englischen Adjektivs positive haufig das Wort Perfective.

Eine weitere Erlduterung, was mit positiv gemeint sein konnte,
findet sich im weiteren Verlauf der Sobelschen Transkription der
Godelschen Notizen [8]:

“Positive means positive in the moral aesthetic sen-
se (independently of the accidental structure of the
world).

Only the ax. are true. ...’

7

Godel meint vermutlich, er habe durch seine implizite axiomati-
sche Definition das eingefangen, was man als , positiv im mora-
lisch-dsthetischen Sinn” bezeichnen konnte.

Der Kern des Bewiesenen

Unter Verwendung des Wortes Perfective kann man wesentliche
Ergebnisse der Godelschen axiomatischen Theologie so zusam-
menfassen:

Wenn die Perfectiven miteinander vertrédglich sind,
und notwendige Existenz eine Perfective ist,

dann existiert notwenderweise ein gottliches Wesen.

Assoziation zur Aussage von Ibn Sina

Dies passt nun gut zur bereits zitierten Aussage von Ibn Sina:

Gott ist das einzige Sein, bei dem Essenz (Wesen) und
Existenz (Dasein) nicht zu trennen sind und das da-
her notwendig an sich ist. [10]

18



Was bedeutet der Beweis?

Insgesamt mochte ich vier Stellen anmerken, an denen der Godel-
sche Gottesbeweis eine Liicke hat — eine Liicke ist nicht unbe-
dingt ein Fehler, und es mag durchaus sein, dass die eine oder
andere Liicke nicht so schwer zu schlieflen ist. Aber jedenfalls
sind es Stellen, an denen Godels Argumentation unvollstindig
ist.

1. Die erste — moglicherweise gut schliefSbare — Liicke befin-
det sich auf der logischen Ebene: Godel benétigt Pradika-
tenlogik der zweiten Stufe; wir befinden uns also nicht im
sicheren Bereich der Pradikatenlogik erster Stufe, deren mo-
delltheoretische Vollstindigkeit Godel gezeigt hat. Ob das
Godelsche System ,,zahlentheoretisch hinreichend méchtig”
ist, um eine im Kalkiil ableitbare Widerspruchsfreiheit ver-
neinen zu konnen, kann aufgrund der vorliegenden Axio-
matik nicht entschieden werden. Benétigt wird noch mehr
Information tiber die durchaus schwierige Frage, durch wel-
che Terme Eigenschaften definiert werden diirfen. Jedenfalls
miissen die Definitionsmoglichkeiten méchtig genug sein,
um ,notwendige Existenz” oder ,Gleichheit mit sich selbst”
definieren zu konnen — und das konnte bereits dafiir aus-
reichen, dass das betrachtete System ,zahlentheoretisch hin-
reichend méchtig” sein muss.

2. Die zweite Liicke betrifft das Modell, die Affenwelt mit Gott.
Auch hier wére es noch erforderlich, genauer zu sagen,
welche Eigenschaften tiberhaupt in Betracht kommen —und
dann zu untersuchen, ob das Modell noch widerspruchs-
frei ist.

3. Die dritte Liicke befindet sich bei der Verbindung zur Wirk-
lichkeit, wobei letztere jedenfalls alles physikalisch oder
psychologisch Mefibare umfasst, aber auch Sachverhalte,

19

die nicht unmittelbar empirisch erkennbar sind, nicht aus-
geschlossen wereden dtirfen.

4. Schliefilich gibt es noch eine Liicke, die vielleicht die gra-
vierendste ist: das Sprache-Bedeutung-Problem. Dieses ist
so alt wie die Philosophie: z. B. konnte man Platos Hohlen-
gleichnis damit in Verbindung bringen. Andererseits ist es
meines Wissens erst im 20. Jahrhundert mit dem Aufkom-
men der Sprachphilosophie explizit thematisiert worden.
Das Sprache-Bedeutung-Problem ist entscheidend fiir die
Interpretation des ontologischen Arguments: Was bedeu-
tet — in natiirlicher Sprache — der Satz

»ein gottliches Wesen existiert” ?

Insgesamt stellt der Godelsche Gottesbeweis ein Stiick speku-
lative Metaphysik dar, das in weiten Teilen die Arbeiten seiner
Vorgédnger an Prazision tibertrifft. Allerdings zeigt die Analyse
auch, dass die Existenz eines gottlichen Wesens noch von ande-
ren Faktoren als rein logischen Argumenten abhédngig ist, ndmlich
z. B. von psychologischen Lernprozessen, durch die einem Satz
wie dem genannten eine Bedeutung im tadglichen Leben zuge-
wiesen wird oder nicht.

Nach der Analyse miisste der Gottglaubige, der die Existenz Got-
tes auch rational einsehen will, irgendwie begriinden, warum
,die Perfectiven miteinander vereinbar sind”, und warum die
Rede von Gott in der natiirlichen Welt sinnvoll ist.

Umgekehrt miisste der rationale Atheist darlegen, weshalb we-
nigstens eine der oben beschriebenen Liicken nicht schliefSbar ist.

Schluss

Bevor ich den Vortrag beende, mochte ich noch eine Passage aus
dem Nachlass von Kurt Godel [6] zitieren:

20



Philosophie: Beschiftigung mit Philosophie, selbst wenn
keine positiven Ergebnisse herauskommen (sondern
ich ratlos bleibe), ist in jedem Fall wohltatig. Es hat
die Wirkung (daf8 ,die Farbe heller”), d. h., daf die
Realitit deutlicher als solche erscheint.

Vielen Dank fiir Ihre Aufmerksamkeit!

Literatur

[1] Avicenna. The Metaphysics of The Healing. A parallel English-
Arabic text. Translated, introduced, and annotated by Michael E.
Marmura. Brigham Young University Press, Provo, Utah,
2005.

[2] Joachim Bromand and Guido Kreis, editors. Gottesbeweise
von Anselm bis Godel. Suhrkamp, Berlin, 2011.

[3] John W. Dawson. Kurt Godel: Leben und Werk. Springer, Wi-
en, 1999.

[4] André Fuhrmann. Existenz und Notwendigkeit — Kurt
Godels axiomatische Theologie. In Wolfgang Spohn, Peter
Schroeder-Heister, and Erik J. Olsson, editors, Logik in der
Philosophie, pages 349-374, Heidelberg, 2005. Synchron.

[5] Gianbruno Guerrerio. Kurt Godel. Logische Paradoxien und
mathematische Wahrheit. Spektrum der Wissenschaft, 2002.

[6] Kurt Godel. *1970. In Solomon Fefermann, editor, Collected
Works, volume III, pages 403404 und 432, 1995.

[7] Bertrand Russell. The Autobiography of Bertrand Russell. Ge-
orge Allen and Unwin Ltd, 1967.

[8] Jordan Howard Sobel. Godel’s ontological proof. In Ju-
dith Jarvis Thomson, editor, On Being and Saying. Essays for
Richard Cartwright, pages 241-261. The MIT Press, 1987.

21

[9] Alfred North Whitehead and Bertrand Russell. Principia
Mathematica. University Press, Cambridge, 1910-1913.

[10] Wikipedia. Avicenna. (abgerufen am 05.06.2012).

22



